# স্থামী বিবেকানন্দের বালী ও রচনা

চতুৰ্থ খণ্ড





উদ্বেধন কার্যালয় কলিকাতা প্রকাশক
স্থানী জ্ঞানাত্মানন্দ
উদ্বোধন কার্যালয়
কলিকাতা-৩

বেলুড় শ্রীরামকৃষ্ণ মঠের অধ্যক্ষ কর্তৃক সর্বস্বত্ব সংরক্ষিত

প্রথম দংস্করণ পৌষ-ক্লফাদপ্রমী, ১৩৬৭

মৃত্রক

শ্রীগোপালচন্দ্র রায়

নাভানা প্রিণ্টিং ওস্বার্ক্স্ প্রাইভেট লিমিটেড

৪৭ গণেশচন্দ্র স্যাভিনিউ, কলিকাভা-১৩

#### প্রকাশকের নিবেদন

'স্বামীজীর বাণী ও রচনা'র চতুর্থ থণ্ডে প্রধানতঃ ভক্তি-বিষয়ক বক্তা ও কথোপকথন সংগ্রথিত হইল। সাধারণতঃ এই ধারণাই প্রচলিত যে, স্বামীজী জ্ঞান ও ক্ম সম্বন্ধ যেভাবে যত কথা বলিয়াছেন, ভক্তি সম্বন্ধে ততটা বলেন নাই। সকল প্রচলিত ধারণার মতো এই ধারণাও আংশিক সত্য। স্বামীজী ভক্তি সম্বন্ধে বেশী কথা বলেন নাই, কিন্তু যেখানে যতটুকু বলিয়াছেন, তাহা অতীব গভীর—এই সংকলনে তাহা স্পষ্টভাবে ফুটিয়া উঠিয়াছে। স্বামীজীর প্রচারিত ভক্তি পরাভক্তি, এবং পরাভক্তি ও পরজ্ঞান একই। স্বামীজীর এই 'ভক্তিযোগ' সর্বপ্রকার সাম্প্রদায়িক ভাবের উর্ফো—সমন্বয়ই ইহার মূলতত্ব। জ্ঞান ও ভক্তির যে ছন্ত্ব, তাহা পথের ছন্ত্ব, লক্ষ্যের নয়।

এই খণ্ডের প্রথমাংশে আছে 'ভক্তিষোগ' নামক বিখ্যাত বক্তৃতাগুলির সংক্ষিপ্ত বিবরণ মাত্র, পরবর্তী অংশ 'ভক্তিরহস্থে' প্রায় একই বিষয় আলোচিত হইয়াছে, সবিস্তারে ও সহজভাবে। উভয়ত্র আমরা প্রকাশিত পুস্তকের বিষয়-বিত্যাদ অত্নসরণ করিয়াছি।

তৃতীয় অংশ 'দেববাণী' 'Inspired Talks' নামক বিখ্যাত গ্রন্থের বঙ্গান্থবাদ। গ্রন্থারন্তে ভূমিকা ও পটভূমিকায় পরিবেশ ও বিষয়বস্তর গান্তীর্বের আভাদ পাওয়া যাইবে। গ্রন্থপাঠে বুঝা ঘাইবে 'দেববাণী'তে স্থামীজীর জীবন-বাণী ঘনীভূতভাবে ব্যক্ত হইয়াছে। ইহা একাধারে জ্ঞান ও ভক্তির একথানি অমৃদ্য সঞ্চয়ন।

শেষাংশ 'ভক্তিপ্রসঙ্গে—নৃতন সঞ্চয়ন। বিভিন্ন স্থানে বিভিন্ন সময়ে ভক্তি সম্বন্ধে প্রদত্ত বক্তৃতা ও কথোপকথন এখানে সংকলিত হইল। 'নারদভক্তি-স্ত্রে'র নির্বাচিত অংশের অন্থবাদ, এবং ভক্তিবিষয়ক গল্প-স্ইটি স্বামীজীর বহুমুখী প্রতিভার এক অজ্ঞাত দিকের পরিচয় বহুন করে।

এই গ্রন্থাবলী প্রকাশে যে-সকল শিল্পী ও সাহিত্যিক আমাদের নানাভাবে সাহায্য করিয়াছেন, তাঁহাদের সকলকে আমরা আন্তরিক ক্লুভন্তভা জানাইতেছি। শিল্পাচার্য নন্দলাল বহুর নাম বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য, বর্তমান গ্রন্থাবলীর প্রচ্ছদ্পট তাঁহারই পরিকল্পনা।

কেন্দ্রীয় দরকার ও পশ্চিমবঙ্গ দরকার 'স্বামীজীর বাণী ও রচনা' প্রকাশে আংশিক অর্থপাহাষ্য করিয়া আমাদের প্রাথমিক প্রেরণা দিয়াছেন। সেজ্ঞ তাঁহাদিগকে আমরা ধন্তবাদ জানাইতেছি।

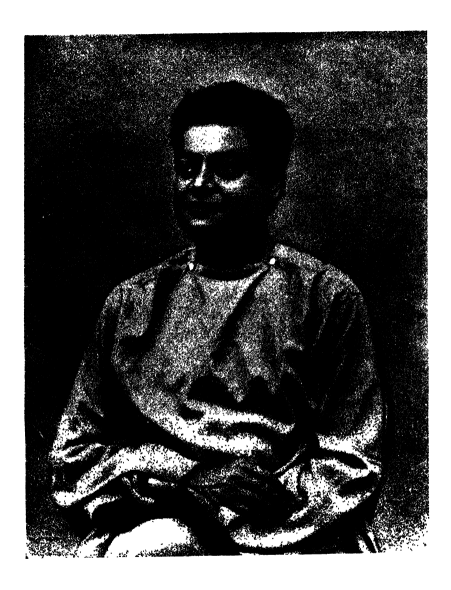
প্রকাশক

# সূচীপত্ৰ

| বিষয়                               | পত্ৰান্ধ       |
|-------------------------------------|----------------|
| ভক্তিযোগ                            | (>@•)          |
| ভক্তির ল <b>ক্ষণ</b>                | ٩              |
| ঈশ্বরের স্বরূপ                      | ১৩             |
| প্রত্যক্ষামুভৃতিই ধর্ম              | २०             |
| গুরুর প্রয়োজনীয়তা                 | ২৩             |
| গুরু ও শিয়ের লক্ষণ                 | ২৬             |
| অবতার                               | ৩২             |
| মন্ত্র                              | ৩৬             |
| প্রতীক ও প্রতিমা-উপাসনা             | <b>৩</b> ৯     |
| ইউনিষ্ঠা                            | 82             |
| ভক্তির সাধন                         | 8¢             |
| পরাভক্তি                            | (0)-65         |
| ভক্তির প্রস্থতি—ত্যাগ               | ৫৩             |
| ভক্তের বৈরাগ্য প্রেমপ্রস্থত         | <b>&amp;</b> & |
| ভক্তিযোগের স্বাভাবিকতা ও উহার রহস্থ | ৬৽             |
| ভক্তির প্রকাশভেদ                    | ৬৩             |
| বিশ্বপ্রেম ও আত্মসমর্পণ             | ৬৫             |
| পরাবিত্যা ও পরাভক্তি এক             | 90             |
| প্রেম ত্রিকোণাত্মক                  | 93             |
| প্রেমের ভগবানের প্রমাণ তিনিই        | ৭৬             |
| মানবীয় ভাষায় ভগবং-প্রেমের বর্ণনা  | 96             |
| উপসংহার                             | ₽@             |
| ভক্তিরহস্থ                          | (৮৭—১৮         |
| ভক্তির সাধন                         | . >>           |
| ভক্তির প্রথম সোপান—ভীব্র ব্যাকুলতা  | <b>&gt;</b> 02 |

| ভক্তির আচার্য—সিদ্ধগুরু ও অবতারগণ     | >>«            |
|---------------------------------------|----------------|
| প্রতীকের ও বৈধীভক্তির প্রয়োজনীয়তা   | <b>&gt;</b> 00 |
| প্রতীকের কয়েকটি দৃষ্টাস্ত            | >8.            |
| -<br>ইষ্ট                             | \$48           |
| গৌণী ও পরাভক্তি                       | ১৬৬            |
| <b>দেব</b> বাণী                       | (১৮৫—৩২৮)      |
| পটভূমিকা                              | 797            |
| দৈববাণ <u>ী</u>                       | 225            |
| ভক্তিপ্রসঙ্গে                         | (৩২৯—৪২৫)      |
| ন†রদ-ভক্তিস্ত্ত                       | ৩৩১            |
| ভক্তিষোগ-প্রসঙ্গে                     | ৩৩৬            |
| ভক্তিযোগের উপদেশ                      | <b>७</b> 8∙    |
| বাহপৃজা                               | ৩৫১            |
| উপাসক ও উপাস্থ                        | ৩৬২            |
| দিব্য প্রেম                           | ৩৭৩            |
| প্রেমের ধর্ম                          | ৩৮৩            |
| বিৰ <b>মঙ্গ</b> ল                     | ৩৮৮            |
| বাল-গোপালের কাহিনী                    | ও৯২            |
| শিষ্টের সাধনা                         | 8 • 2          |
| গুরুর যোগ্যতা সম্পর্কে প্রশ্নের উত্তর | 874            |
| মন্ত্র ও মন্ত্রহৈতক্ত                 | 872            |
| ঈশ্বর সম্পর্কে ধারণা                  | 875            |
| ঈশ্বর: ব্যক্ত ও অব্যক্ত               | 84•            |
| ভগবৎ-প্ৰেম                            | <b>8</b> २२    |
| মাতৃভাবে উপাসনা                       | 828            |
| তথ্যপঞ্জী                             | <b>8</b> २७    |
| निर्दिशका                             | 845            |
|                                       |                |

# ভক্তিযোগ



## (ইংরেজী) দ্বিতীয় সংস্করণের ভূমিকা হইতে

বর্তমান গ্রন্থের পাঠক হয়তো অবগত আছেন বে, মহাপ্রাণ স্বামী বিবেকানন্দের নামে যে-দকল গ্রন্থ আছে. ঐগুলির প্রায় দবই তাঁহার স্বল্প-পরিদর কর্মময় জীবনে ভারতে ও ভারতের বাহিরে প্রদত্ত বক্ততাবলীর সাঙ্কেতিক নোট হইতে সংকলিত হইয়াছে। পূর্বে লিখিত নোট অবলয়ন করিয়া স্বামীজী কখনও বক্তৃতা দিতেন না, বক্তৃতামঞে দাঁড়াইয়া যাহা মনে উঠিত, ভাছাই বলিয়া ঘাইতেন। স্বামীজী যথন লণ্ডনে প্রথম বক্ততামালা আরম্ভ করেন. তখন বর্তমান সম্পাদক তাঁহার সঙ্গে থাকিবার সৌভাগ্য লাভ করিয়াছিলেন: প্রতিভাসম্পন্ন স্বামীজীর দার্শনিক বক্তৃতাগুলির নোট গ্রহণ করিবার উপযুক্ত দাংকেতিক-লিপিকার পাওয়া প্রথমতঃ ত্রন্ধর ছিল—ইহা দকলেই ব্বিতে পারেন। এজ্ঞাই স্বামীন্দীর মার্কিন বন্ধুগণ একসময়ে তাঁহার মূল্যবান বক্ততাগুলির সংবক্ষণ-বিষয়ে হতাশ হইয়াছিলেন। কিন্তু ভগবানের ইচ্ছা ছিল যে, বক্ততাগুলি মানব-কল্যাণের জন্ম লিপিবদ্ধ হউক, এই নিঃস্বার্থ জীবনের কর্মপ্রচেষ্টাসমূহ চিরস্থায়ী হইয়া মানবজাতিকে শান্তিদান করুক-দেজতাই যেন অবশেষে ইংলণ্ডের বাথ-নিবাদী পরলোকগত মি: জে. জে ওড উইনের মতো একজন কৃতী সাঙ্কেতিক-লিপিবিদ্কে পাওয়া গিয়াছিল। মি: গুডউইন পরে স্বামীকীর অস্ততম অফুরাগী শিয়ে পরিণত হন, এবং স্বামীজী ষেথানে ষাইতেন, তিনিও দঙ্গে যাইতেন। স্বা**মীজীর অসংখ্য বন্ধ**, অমুরাগী ছাত্র ও শিশ্বদের মধ্যে অনেকেই এখনও জানেন না, এই নির্লম ক্ষীর অমূল্য দেবার নিক্ট তাঁহারা কত গভীরভাবে ঋণী। স্বামীজীর মানবলীলা-সংবরণের প্রায় তিন বৎসর পূর্বে মি: গুডউইন ভারতে মহীশূরের অন্তর্গত উত্তকামণ্ডে **আন্ত্রিক জবে অকালে দেহত্যাগ ক**রেন। গুড়উইন এ গুড় কার্বে অগ্রণী না হইলে স্বামীন্দীর ইংরেজীতে প্রদত্ত বক্ততাবলী কথনও প্রকাশিত হইতে পারিত না; এবং মানবস্মাজও এই অমূল্য সম্পদ হইতে বঞ্চিত হইত।

সম্পাদকের ধারণা ছিল বে, সাধারণতঃ স্বামীজীর গ্রন্থাদি ষেভাবে -প্রকাশিত, বর্তমান গ্রন্থে সেই মিয়মের স্বাতিক্রম ঘটিয়াছে। ১৮৯৪-৯৫ খৃঃ

স্বামীজী যথন প্রথমবার আমেরিকায় ছিলেন, তথন ধারাবাহিক প্রবন্ধাকারে এই গ্ৰন্থ মান্ত্ৰাজ হইতে প্ৰকাশিত বেদান্ত-মাসিক 'ব্ৰহ্মবাদিন' পত্ৰিকায় প্ৰথম বাহির হয়, এজন্ত তাঁহার ধারণা হইয়াছিল, এই গ্রন্থ স্থামীজী ঐ পত্রিকার জন্ত স্বয়ং লিখিয়াছেন, কিন্তু আরও পুঞাতুপুঝ অফুসন্ধানের ফঁলে জানা গেল যে. প্রথম যে-কয়েকটি অধ্যায়ে খামীজী শঙ্কর, রামাত্মজ ও অন্যান্ত প্রাচীন আচার্যদের ভাষ্যসমূহ হইতে দীর্ঘ উদ্ধৃতিগুলি সন্নিবিষ্ট করিয়াছেন, সেই অধ্যায়গুলি ছাড়া সমগ্র গ্রন্থখানি একালে নিউ ইয়র্কে শিক্ষার্থীদের নিকট প্রদত্ত 'ভক্তি' সম্বন্ধে ভাষণগুলি অবলম্বন করিয়া সংকলিত হইয়াছে। সাংকেতিকলিপিতে গৃহীত নোটগুলি পরলোকগত মি: গুড়উইনের মতে। একজন স্থদক ব্যক্তিঘারা ভাষায় রূপায়িত হওয়া সত্ত্বে কিছু কিছু বাদ গিয়াছে, কিছু ভূল-ক্ৰটি হইয়াছে এবং কোন কোন বাক্য স্থানচ্যত হইয়াছে। এখানে দেখানে তাড়াভাড়ি একটু চোখ বুলানো ছাড়া স্বামীন্ধী নিজে কখনও সাংকেতিক-লিপিতে গৃহীত নোটগুলির দিকে বেশী মনোযোগ দিতেন না এবং সর্বদাই বিশেষ ভুল-ক্রটিগুলি সংশোধন করিয়া এবং কোন সময় ততটুকু না করিয়াও মুদ্রণের জন্ম পাঠাইয়া দিতেন, এ-সব কারণে বিশেষতঃ যথন স্বামীকী আৰু আমাদের মধ্যে নাই, তখন তাঁহার বকৃতাবলী পুন:পরীকা করিবার আয়াসসাধ্য গুরুদায়িত্ব সম্পাদকের উপর আদিয়া পডিয়াছে।

স্তরাং গ্রন্থের অনেক স্থানে অর্থ স্পষ্ট করিবার জন্ম সম্পাদক ভাষা ও যতি-চিহ্নাদির ক্রটিগুলি পরিবর্তন এবং নিজের কয়েকটি শব্দ সংযোজনের কার্যে বাস্তবিক অত্যস্ত সংশয়াকুল চিত্তে অগ্রদর হইয়াছেন।

উপসংহারে সম্পাদক জানাইতেছেন, স্বামীজীর বক্তব্যের অর্থ যথাসম্ভব স্পষ্ট করিবার উদ্দেশ্যেই অম্প্রাণিত হইয়া তিনি সম্পাদনার কাজ করিয়াছেন, পাঠকের নিকট গ্রন্থথানি অধিকতর উপযোগী করিতে যত্নের ত্রুটি করেন নাই এবং আশা করেন, ইহাতে সফলকাম হইয়াছেন।

সম্পাদক

মঠ, বেলুড়, হাওড়া ১৫ই মার্চ, ১৯০১ ( সারদানন্দ )

স তন্ময়ো হ্যমৃত ঈশসংস্থো

জ্ঞঃ সর্বগো ভূবনস্থাস্থ গোপ্তা।

য ঈশেঽস্থ জগতো নিত্যমেব

নালো হেতুর্বিভাতে ঈশনায়।

যো ব্ৰহ্মাণং বিদধাতি পূৰ্বং

যো বৈ বেদাংশ্চ প্রহিণোতি তথ্যৈ।

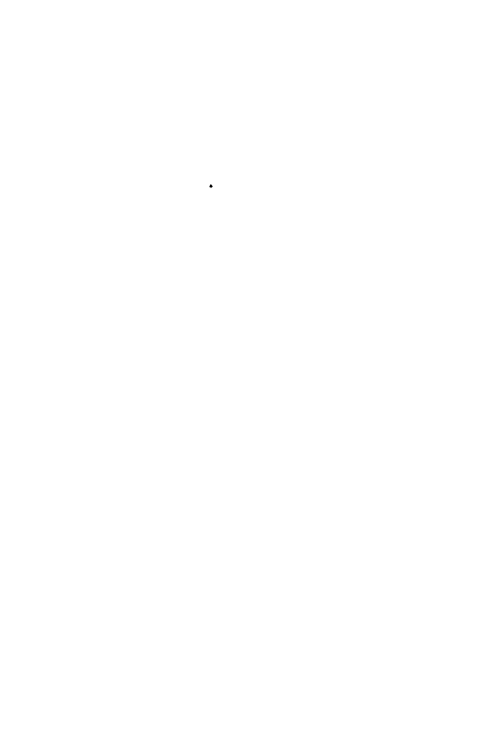
তং হ দেবমাত্মবৃদ্ধিপ্রকাশং

মুমুক্ষুর্বৈ শরণমহং প্রপতে॥

—শ্বেতাশতর উপ., ৬।১৭-১৮

তিনি জগন্ময়, অমর, নিয়স্কৃরপে অবস্থিত, জ্ঞাতা, সর্বব্যাপী, এই জগতের পালয়িতা। তিনি অনস্থকাল জগৎ শাসন করিতেছেন। এই জগৎ-শাসনের অন্ত হেতু কেহু নাই।

যিনি আদিতে ব্রহ্মাকে সৃষ্টি করিয়াছিলেন এবং পরে তাঁহাকে বেদ প্রদান করিয়াছিলেন, মোক্ষলাভের ইচ্ছায় আমি আত্মবিষয়ক বৃদ্ধির প্রকাশক দেই দেবেরই শর্ণ লইতেছি।



#### ভক্তির লক্ষণ

অকপটভাবে ঈশ্বরাহসদ্ধানই ভক্তিযোগ; প্রীতি ইহার আদি, মধ্য ও অস্ত । মূহুর্তহায়ী ভগবং-প্রেমোয়ত্ততা হইতেও শাশ্বতী মূক্তি আসিয়া থাকে । নারদ তদীয় 'ভক্তিস্ত্রে' বলিয়াছেন, 'ভগবানে পরম প্রেমই ভক্তি।' 'ইহা লাভ করিলে জীব সর্বভূতে প্রেমবান্ ও ঘুণাশৃশু হয় এবং অনম্ভকালের জন্ম তৃপ্তি লাভ করে।' 'এই প্রেমের ঘারা কোন কাম্য বস্তু লাভ হইতে পারে না, কারণ বিষয়বাসনা থাকিতে এই প্রেমের উদয়ই হয় না।' 'কর্ম, জ্ঞান এবং যোগ হইতেও ভক্তি অধিকতরা, কারণ দাধ্যবিশেষই উহাদের লক্ষ্য, কিছ্ক ভক্তি স্বয়ংই সাধ্য ও সাধনস্বরূপ।।'

আমাদের দেশের সকল মহাপুরুষই ভক্তিতত্ত্বের আলোচনা করিয়াছেন।
শাণ্ডিল্য, নারদাদি ভক্তিতত্ত্বের বিশেষ ব্যাপ্যাতাগণকে ছাড়িয়া দিলেও
স্পষ্টতঃ জ্ঞানমার্গ-সমর্থনকারী ব্যাসস্ত্ত্তের মহান্ ভাষ্যকারও ভক্তিসম্বন্ধে
অনেক ইন্দিত করিয়াছেন। সমৃদ্য় না হউক, অধিকাংশ স্ত্ত্তই শুদ্ধ জ্ঞানস্চক অর্থে ব্যাপ্যা করিবার আগ্রহ ভাষ্যকারের থাকিলেও স্ত্ত্ত্তেশির,
বিশেষতঃ উপাসনা-বিষয়ক স্ত্ত্ত্ত্তলির অর্থ নিরপেক্ষভাবে অনুসন্ধান করিলে
সহক্ষে তাহাদের ত্রুপে ব্যাপ্যা চলিতে পারে না।

সাধারণতঃ লোকে জ্ঞান ও ভক্তির মধ্যে ষতটা পার্থক্য আছে মনে করে, বাস্তবিক তাহা নাই। ক্রমশঃ বৃঝিব, জ্ঞান ও ভক্তি শেষে একই লক্ষ্যে মিলিত হয়। ত্র্ভাগ্যবশতঃ জুয়াচোর ও গুপুবিভার নামে ছলনাকারীদের হাতে পড়িয়া রাজ্যোগ প্রায়ই অসাবধান ব্যক্তিদের চক্ষে ধৃলিনিক্ষেপের উদ্দেশ্যে ব্যবহৃত হয়। এরপ না হইয়া মৃক্তিলাভের উদ্দেশে অহুষ্ঠিত হইলে রাজ্যোগও সেই একই লক্ষ্যে পৌছাইয়া দেয়।

ভক্তিষোগে এক বিশেষ স্থবিধা—উহা আমাদের চরম লক্ষ্য ঈশরে পৌছিবার সর্বাপেকা সহজ্ব ও স্বাভাবিক পছা। কিন্তু উহাতে বিশেষ বিপদা

১ ও সা কল্মৈ পরমধ্যেমরাপা। —নারদ-সূত্র, ১ম অনুবাক, ২য় সূত্র

र्खं मा न कामग्रमाना नित्राधक्रश्रार । -- अ, २।१

ওঁ সা তু কর্মজ্ঞানধোগেভ্যোহপাধিকতরা। — ঐ, ৪।২৫

ওঁ বন্ধং ফলরপতেতি ব্রহ্মকুমারা:। —এ, ৪।৩•

শহা এই যে, নিমন্তরের ভক্তি অনেক সময়ে ভয়ানক গোড়ামির আকার ধারণ করে। হিন্দু, মুসলমান ও প্রীষ্টধর্মান্তর্গত গোড়ার দল—এই নিম্নন্তরের ভক্তিসাধকগণের মধ্যেই সর্বদা বিশেষভাবে দেখিতে পাওয়া যায়। বে ইট্ট-নিষ্ঠা ব্যতীত প্রকৃত প্রেম জন্মে না, সেই ইইনিষ্ঠাই আবার অনেক সময় অন্ত সকল মতের উপর তীত্র আক্রমণ ও দোষারোপের কারণ। সকল ধর্মের ও সকল দেশের তুর্বল অপরিণতমন্তিষ্ক ব্যক্তিগণ একটিমাত্র উপায়েই তাহাদের নিজ আদর্শ ভালবাসিতে পারে। সেই উপায়টি-অপর সমৃদ্য আদর্শকে ঘুণা করা। নিজ ঈশ্ববাদর্শে, নিজ ধর্মাদর্শে একাস্ক অমুরক্ত ব্যক্তিগণ অন্ত কোন আদর্শের বিষয় শুনিলে বা দেখিলে কেন গোঁডার মতো চীংকার করিতে পাকে, তাহার কারণ ইহা হইতেই বুঝা যায়। এরপ ভালবাসা যেন প্রভুর সম্পত্তিতে অপরের হন্তক্ষেপ-নিবারণের জন্ম কুকুরস্থলভ সহজ প্রার্ত্তির মতো। তবে প্রভেদ এই—কুকুরের এই সহজ প্রবৃত্তি মানবযুক্তি হইতে উচ্চ; প্রভূ যে বেশ ধরিয়াই আহ্নন না কেন, কুকুর তাঁহাকে কথনও শত্রু বলিয়া ভূল করে না। গোঁড়া কিন্তু সমুদয় বিচারশক্তি হারাইয়া ফেলে। ব্যক্তিগত বিষয়ে ভাহার দৃষ্টি এত অধিক ষে, কোন ব্যক্তি কি বলিতেছে, তাহা সভ্য কি মিথ্যা, তাহা শুনিবার বা বুঝিবার কোন প্রয়োজন সে বোধ করে না; কিন্ত तक छैश विनिष्ठिष्ठ, तम्हे विषयाह छोशांत्र विस्थि पृष्ठि। य लाक স্বমতাবলম্বী ব্যক্তিগণের উপর দ্যাশীল, জায়পরায়ণ ও প্রেমযুক্ত, দেই নিজ সম্প্রদায়ের বহিন্ত ত ব্যক্তিদের অনিষ্ট করিতে ইতন্ততঃ করে না।

তবে এ আশকা কেবল ভক্তির নিমন্তরেই আছে—এই অবস্থার নাম 'গোণী'। উহা পরিপক হইরা পরাভক্তিতে পরিণত হইলে আর এক্প ভয়ানক গোড়ামি আদিবার আশকা থাকে না। এই পরাভক্তির প্রভাবে সাধক প্রেমস্বরূপ ভগবানের এত নিকটতা লাভ করেন যে, তিনি আর অপরের প্রতি ম্বণার ভাব বিস্তার করিবার যন্ত্রস্বরূপ হইতে পারেন না।

এই জীবনেই বে আমরা সকলে সামশ্বশ্যের সহিত চরিত্র গড়িয়া তুলিতে পারিব, তাহা সম্ভব নয়; তবে আমরা জানি—(বে-চরিত্রে জ্ঞান, ভক্তি ও বোগ সমন্বিত হইয়াছে, সেই চরিত্রই সর্বাপেক্ষা মহৎ। উড়িবার জ্ঞাপানির তিনটি জিনিসের আবশ্যক— হুইটি পক্ষ ও চালাইবার হালম্বরূপ একটি পুছে। জ্ঞান ও ভক্তি হুইটি পক্ষ, সামগ্রশু রাথিবার জ্ঞান বোগ উহার পুছ

ধাহার। এই তিনপ্রকার সাধন-প্রণালী একসঙ্গে সামগ্রন্থের সহিত অষ্ঠান করিতে না পারিয়া ভক্তিকেই একমাত্র পথ বলিয়া প্রহণ করেন, তাঁহাদের পক্ষে এটি সর্বদা স্মরণ রাখা আবৈশুক যে, বাহ্ অষ্ঠান ও ক্রিয়াকলাপ প্রথম অবস্থায় সাধকের পক্ষে অত্যাবশুক হইলেও ভগবানের প্রতি প্রগাঢ় প্রেমের অবস্থায় আগাইয়া দেওয়া ব্যতাত এগুলির আর কোন উপধোগিতা নাই।

জ্ঞানমার্গ ও ভক্তিমার্গের আচার্যগণের মধ্যে সামান্ত একটু মতভেদ্দ আছে,—যদিও উভয়েই ভক্তির প্রভাবে বিশ্বাসী। জ্ঞানীরা ভক্তিকে মৃক্তির উপায়মাত্র বিলাগ করেন, কিন্তু ভক্তেরা উহাকে উপায় ও উদ্দেশ—একাধারে হুই-ই মনে করিয়া থাকেন। আমার বাধ হয়, এ প্রভেদ নামাত্র। প্রকৃতপক্ষে ভক্তিকে সাধন-স্বরূপ ধরিলে নিমন্তরের উপাসনামাত্র ব্যায়, আর একটু অগ্রসর হুইলে এই নিমন্তরের উপাসনাই উচ্চন্তরের ভক্তির সহিত অভিন্নভাব ধারণ করে। প্রত্যেকেই যেন নিজ নিজ সাধন-প্রণালীর উপর ঝোঁক দিয়া থাকেন। তাঁহারা ভূলিয়া যান—প্রকৃত জ্ঞান অ্যাচিত হুইলেও পূর্ণ ভক্তির সহিত আদিবেই আদিবে, আর পূর্ণ জ্ঞানের সহিত প্রকৃত ভক্তিও অভিন্ন।

এইটি মনে রাথিয়া ব্ঝিবার চেটা করা যাক—এ বিষয়ে বেদান্তের মহান্ ভায়কারেরা কি বলেন। 'আর্ভিরসকৃত্পদেশাং'—এই স্ত্র ব্যাথ্যা করিতে গিয়া ভগবান্ শহর বলেন, 'লোকে এইরপ বলিয়া থাকে—অমুক গুরুর ভক্তর, অমুক রাজার ভক্ত। যে গুরুর বা রাজার নির্দেশাহ্বর্তী হয় এবং সেই নির্দেশাহ্বর্তনকেই একমাত্র লক্ষ্য রাথিয়া কার্য করে, ভাহাকেই ভক্ত বলিয়া থাকে। লোকে আরও এইরপ বলিয়া থাকে—পতিপ্রাণা স্ত্রী বিদেশগত পতির ধ্যান করিভেছে। এথানেও একরপ সাগ্রহ অবিচ্ছিন্ন স্থৃতিই লক্ষিত হুইয়াছে।' শহরের মতে ইহাই ভক্তি।

আবার ভগবান্ রামান্ত্র্য 'অথাতো ত্রক্ষজিজাসা' স্তের ব্যাখ্যায় বলিয়াছেন:

১ তথা হি লোকে গুরুম্পাল্ডে ইতি চ বতাৎপর্বেণ গুর্বাদীনমূবর্ততে স এবমূচাতে। তথা ধ্যায়তি প্রোবিতনাথা পতিমিতি বা নিরন্তরমূরণা পতিং প্রতি সোৎকণ্ঠাসৈবমভিধীয়তে।

<sup>---</sup>শাহরভান্ত, ব্রহ্মপুত্র, ৪।১।১

'এক পাত্র হইতে অপর পাত্রে নিক্ষিপ্ত অবিচ্ছিন্ন তৈলধারার ন্যায় প্রবাহিত ধ্যেয় বস্তুর নিরন্তর স্মরণের নাম ধ্যান। যথন ভগবৎ সম্বন্ধে এইরূপ অবিচ্ছিন্ন শ্বতির অবস্থা লব্ধ হয়, তথন সকল বন্ধন নাশ হয়।' এইক্লপে শাস্ত এই নিরম্ভর স্মরণকে মুক্তির কারণ বলিয়াছেন। এইরূপ স্মরণ আবার দর্শন করারই সামিল। কারণ 'দেই পর ও অবর ( দূর ও সন্নিহিত ) পুরুষকে দর্শন করিলে হাদয়গ্রন্থি নাশ হয়, সমুদয় সংশয় ছিল্ল হইয়া যায় এবং কর্মক্ষয় হইয়া যায়।' —এই শাস্ত্রোক্ত বাক্যে 'স্মরণ' দর্শনের সহিত সমার্থকরূপে ব্যবহৃত হইয়াছে। ষিনি সম্লিহিত, তাঁহাকে দর্শন করা যাইতে পারে; কিন্তু যিনি দূরবর্তী, তাঁহাকে কেবল স্মরণ করা যাইতে পারে; তথাপি শাস্ত্র আমাদিগকে সন্নিহিত ও দুরস্থ উভয়কেই দর্শন করিতে বলিতেছেন, স্থতরাং এরূপ শারণ ও দর্শন এক পর্যায়ের কার্য বলিয়া স্টিত হইল। এই শ্বৃতি প্রগাঢ় হইলে দর্শনের তুলা হইয়া পড়ে। · অার উপাসনা-অর্থে সর্বদা স্মরণ, ইহা শাস্ত্রের প্রধান প্রধান শ্লোক হইতে দৃষ্ট হয়। জ্ঞান—যাহা নিরস্তর উপাসনার সহিত অভেদ, তাহাও নিরস্তর স্মরণ-অর্থে ব্যাখ্যাত হইয়াছে। স্ফতরাং স্মৃতি যথন প্রত্যক্ষামুভূতির আকার ধারণ করে, তাহাই শান্তে মুক্তির উপায় বলিয়া কথিত হইয়াছে। 'নানাবিধ বিভা ছারা, বৃদ্ধির ছারা, কিংবা বহু বেদাধ্যয়নের ছারা আত্মা লভ্য নন। যাঁহাকে এই আত্মা বরণ করেন, তিনিই সেই আত্মাকে লাভ করেন। তাঁহার নিকটে আত্মা আপন স্বরূপ প্রকাশ করেন।' এস্থলে প্রথমে প্রবণ, মনন ও নিদিধ্যাসন দারা আত্মা লব্ধ হন না বলিয়া পরে বলিতেছেন, 'আত্মা যাঁহাকে বরণ করেন, তাঁহার ঘারাই আত্মা লব্ধ হন'; অত্যন্ত প্রিয়কেই 'বরণ' করা সম্ভব। যিনি আত্মাকে অতিশয় ভালবাসেন, আত্মা—তাঁহাকেই অতিশয় ভালবাদেন, এই প্রিয় ব্যক্তি যাহাতে আত্মাকে লাভ করিতে পারেন, তবিষয়ে ভগবান স্বয়ং তাঁহাকে সাহায্য করেন। কারণ ভগবানু স্বয়ং বলিয়াছেন, 'যাহারা নিরস্তর আমাতে আসক্ত এবং প্রেমের সহিত আমাকে উপাসনা করে, আমি তাহাদিগের বুদ্ধি এমনভাবে চালিত করি, যাহাতে তাহারা আমাকে লাভ করে।'' অতএব কথিত

১ ধানং তৈলধারাবদবিচ্ছিয়য়ৢতিসংতানরপা ধ্রুবা য়ৢতিঃ। 'য়ৢত্যপলত্তে সর্বপ্রফীনাং বিপ্র-মোক্ষঃ' ইতি ধ্রুবায়াঃ য়ৢতেরপবর্গোপায়ত্বশ্রুবাং। সা চ য়ৢতির্দর্শনসমানাকারা; 'ভিত্ততে য়ৢঢ়য়-য়য়িছিছততে সর্বসংশয়াঃ। ক্ষীয়তে, চাস্ত কর্মাণি তিয়িন্ দৃষ্টে পরাবরে' ইতানেনৈকার্থাৎ এবং চ সতি

হইয়াছে যে, প্রত্যক্ষ অমূভবাত্মক এই স্মৃতি ধাঁহার অতি প্রিয় (উহা ঐ স্মৃতির বিষয়ীভূত পুরুষের অতি প্রিয় বলিয়া) তাঁহাকেই সেই পরমাত্মা বরণ করেন, তাঁহার ঘারাই সেই পরমাত্মা লব্ধ হন। এই নিরম্ভর শারণ ভিজি' শব্দের ঘারা লক্ষিত হইয়াছে।

পতঞ্জলির 'ঈশ্বরপ্রণিধানাদা' স্ত্রটের ব্যাখ্যায় ভোজ বলেন — 'প্রণিধান অর্থে সেইরূপ ভক্তি, যাহাতে সমৃদয় ফলাকাজ্জা ( যেনন ইন্দ্রিয়ের ভোগাদি ) ত্যক্ত হইয়া সমৃদয় কর্ম সেই পরম গুরুর উপর সমর্শিত হয়।' আবার ভগবান ব্যাস উহার ব্যাখ্যায় বলেন, 'প্রণিধান অর্থে ভক্তিবিশেষ, য়দ্বারা যোগীর নিকট সেই পরম পুরুষের রূপার আবির্ভাব হয় এবং তাঁহার বাসনাসকল পূর্ণ হয়।' শাণ্ডিল্যের মতে 'ঈশ্বরে পরমামুরক্তিই ভক্তি।' ভক্তরাজ প্রহলাদ কিন্তু ভক্তির যে সংজ্ঞা দিয়াছেন, তাহাই সর্বাপেক্ষা শ্রেষ্ঠ। 'অজ্ঞলোকের ইন্দ্রিয়-বিষয়ে যেরূপ তীত্র আগ্রহ দেখিতে পাওয়া য়ায়, তোমাকে শ্বরণ করিবার সময় তামার প্রতি সেইরূপ তীত্র আসক্তি যেন

'আত্মা বারে জন্টব্য' ইতানেন নিদিধ্যাসনম্ভ দর্শনরূপতা বিধীয়তে। ভবতি চ শ্মতের্ভাবনপ্রকর্ষান্দর্শন-ক্ষপতা। বাক্যকারেণৈতৎ সর্বং প্রপঞ্চিতম্। 'বেদনমুপাসনম্ স্থাৎ তদ্বিষয়ে প্রবণাদিতি।' দর্বাস্থপনিবংম্ব মোক্ষদাধনতয়া বিহিতং 'বেদনমুপাদনম্' ইত্যক্তং 'দকুৎপ্রতায়ং কুর্বাচ্ছ্**দার্থক্ত** কুতত্বাৎ প্রযাজাদিবং' ইতি পূর্বপক্ষং কৃত্বা 'দিন্ধং তুপাসনশব্দাং' ইতি বেদনমসকুদাবৃত্তং মোক্ষ-সাধনমিতি নিৰ্ণীতম । 'উপাসনং আদু ধ্ৰুবামুশ্মতিদৰ্শনান্নিৰ্বচনাচেতি' তত্ত্বৈৰ বেদনভোপাসনক্ষপস্তা-সকুদার্ভক্ত ধ্রুবারুশ্বতিত্মুপর্বতিত্ম। সেয়ং শ্বতিদর্শনরূপা প্রতিপাদিতা, দর্শনরূপা চ প্রতাক্ষতা-পত্তিঃ। এবং প্রত্যক্ষতাপন্নামপবর্গসাধনভূতাং শ্বৃতিং বিশিনষ্টি—'নায়মাঝা প্রবচনেন লভ্যো ন মেধরা ন বছনা শ্রুতেন যমেবৈষ বুণুতে তেন লভাস্তবৈত্যৰ আত্মা বিবুণুতে তকুং স্বাম্' ইতি অনেন কেবলশ্রবণমনননিদিধ্যাসনানামাক্সপ্রাপ্তামুপায়তামুক্ত্রা 'যমেবৈষ বুণুতে তেনৈব লভাঃ' ইত্যুক্তম্। প্রিয়তম এব হি বরনীয়ো ভবতি, যস্তারং নিরতিশয়প্রিয়ঃ স এবাস্ত প্রিয়তমো ভবতি। रेशांबर প্রিয়তম আস্থানং প্রাপ্নোতি, তথা স্বয়মের ভগবানু প্রয়তত ইতি ভগবতৈবোক্তং—'তেষাং সতত-বুকানাং ভন্নতাং প্রীতিপূর্বকং। দদামি বৃদ্ধিবোগং তং বেন মাম্পবান্তি তে' ইতি 'প্রিয়ো है জ্ঞানিনোহতার্থমহং স চ মম প্রিয়ঃ' ইতি চ। অতঃ সাক্ষাৎকাররূপা স্মৃতিঃ স্মর্থমাণাতার্থপ্রিয়ত্বেন স্বয়মপাভার্থপ্রিয়া যক্ত স এব পরমান্ধনা বরণীরো ভবতীতি তেনের লভাতে পরমান্মেতাক্তং ভবতি, এবংরূপা ধ্রুবামুশ্বতিরেব ভক্তিশব্দেনাভিধীয়তে। ---রামামুজভার, বক্ষস্তর, ১৷১৷১

প্রণিধানং তত্ত্র ভক্তিবিশেবো বিশিষ্টমুপাদনং দর্বক্রিয়াণামপি তত্ত্রার্পণং। বিষয়্পথাদিকং
ক্লমনিচ্ছন্ দর্বাঃ ক্রিয়ান্তন্মিন্ পরমগুরাবর্পয়তি।
—ভোয়বৃত্তি, পাতপ্লল বোগস্ত্র, ১৷২৬

২ 'প্রণিধানান্তক্তিবিশেবাদাবর্জিত ঈশরস্তমমুগৃহ্লাত্যভিধ্যানমাত্রেণ' ইত্যাদি।

<sup>—</sup>ব্যাসভান্ত, ১।ঐ, ঐ

৩ 'সা পরাত্রক্তিরীখনে' —শাণ্ডিল্যস্ত্র, ১৷২

আমার হাদয় হইতে অপসারিত না হয়।'' আসজি—কাহার জাল্প ?
পরম প্রভু ঈশরের জাল্প। আর কাহাকেও ভালবাদা—তা তিনি ষত বড়ই
হউন না কেন, তাঁহাকে ভালবাদা কথনই 'ভক্তি' হইতে পারে না। ইহার
প্রমাণস্বরূপ রামান্ত্র শ্রীভাল্পে এক প্রাচীন আচার্বের উক্তি উন্ধৃত করিয়াছেন,
—'ব্রন্ধা হইতে ক্র্মু তুণ পর্যন্ত জগদন্তর্গত সকল প্রাণী কর্মহেতু জায় ও মৃত্যুর
বনীভৃত; তাহারা অবিভার অন্তর্গত ও পরিবর্তননীল বলিয়া সাধকের
ধ্যানের সহায় নয়।' শান্তিল্যহত্তের 'অন্তর্রন্তি' শব্দ ব্যাখ্যা করিতে গিয়া
ব্যাখ্যাকার স্বপ্নেশ্বর বলেন, 'উহার অর্থ: অন্ত্র—পশ্চাৎ, ও রক্তি—আসক্তি
অর্থাৎ ভগবানের স্বরূপ ও মহিমাজ্ঞানের পর তাঁহার প্রতি যে আসক্তি
আন্তর্গত ভক্তি হইয়া যায়। অতএব আমরা স্পষ্ট দেখিতেছি, সাধারণ
প্রভাপতির জল্প চেষ্টাপরস্পরার নাম ভক্তি।

—স্বপ্লেবরটীকা, শান্তিলাসত্র ১।২

আব্রন্ধত্বপর্বস্তা জগদন্তর্ব্যবৃত্তি।
 প্রাণিনঃ কর্মজনিতসংসারবশবর্তিনঃ ।
 বতন্ততো ন তে ধ্যানে ধ্যানিনামূপকারকাঃ ।
 অবিভান্তর্গতাঃ সর্বে তে হি সংসারগোচরাঃ ।
 ভগবন্মহিমাদিজ্ঞানাদমু—পশ্চাজ্ঞারমানদ্বাদমুরক্তিরিত্যুক্তম্ ।

#### ঈশ্বরের স্বরূপ

ঈশ্বর কে ? 'বাঁহা দারা জন্ম, স্থিতি ও লয় হইতেছে'' তিনি ঈশ্বর— 'অনস্ত, শুদ্ধ, নিত্যমূক্ত, সর্বশক্তিমান্, সর্বজ্ঞ, প্রমকাঙ্কণিক, গুরুর গুরু।'' আর সকলের উপর 'তিনি অনির্বচনীয় প্রেমশ্বরূপ।''

এগুলি অবশ্য সগুণ ঈশরের সংজ্ঞা। তবে কি ঈশর ছুইটি ? 'নেতি নেতি' করিয়া জ্ঞানী যে সচিদানন্দে উপনীত হন, তিনি একটি এবং ভক্তের প্রেমন্য্র ভগবান্ আর একটি ? না, দেই একই সচিদানন্দ—প্রেমন্য্র ভগবান্, একাধারে তিনি সগুণ ও নিগুণ। সর্বদাই ব্ঝিতে হইবে, ভক্তের উপাস্থ সগুণ ঈশর, বন্ধ হইতে শ্বতম্ব বা পৃথক নন। সবই সেই 'একমেবাদিতীয়ন্ বন্ধ'। তবে নিগুণ পরব্রন্ধের এই নিগুণ শ্বরূপ অতি শ্বর্ম বলিয়া প্রেম বা উপাসনার পাত্র হইতে পারেন না। এইজন্ম ভক্ত ব্রন্ধের দগুণ ভাব অর্থাৎ পরমনিয়ন্তা ঈশরকেই উপাশ্বরূপে নির্বাচন করেন। একটি উপমার দারা বুঝা যাক:

বন্ধ যেন মৃত্তিকা বা উপাদান—তাহা হইতে অনেক বন্ধ নির্মিত হইয়াছে। মৃত্তিকারূপে ঐগুলি এক বটে, কিন্তু রূপ বা প্রকাশ উহাদিগকে পৃথক করিয়াছে। উংপত্তির পূর্বে তাহারা ঐ মৃত্তিকাতেই অব্যক্তভাবে ছিল। উপাদান হিসাবে এক, কিন্তু যথন বিশেষ বিশেষ রূপ ধারণ করে, আর যতদিন সেই রূপ থাকে, ততদিন সেগুলি পৃথক্ পৃথক্। মাটির ইত্র কখনও মাটির হাতি হইতে পারে না। কারণ আকার গ্রহণ করিলে বিশেষ আকৃতিই বস্তুর বিশেষত্বের জ্ঞাপক। বিশেষ কোন আকৃতিহীন মৃত্তিকা হিসাবে অবশ্য উহারা একই। ঈশ্বর সেই পূর্ণ সত্যম্বরূপের উচ্চতম অভিব্যক্তি অথবা মহয়্যমনের সর্বোচ্চ উপলব্ধি। স্প্রী অনাদি, ঈশ্বরও অনাদি।

বেদাস্তস্ত্রের চতুর্থ অধ্যায়ের চতুর্থ পাদে মৃক্তাত্মা যে প্রায়-অনস্ত শক্তি ও জ্ঞানের অধিকারী হয়, তাহা বর্ণন করিয়া ব্যাস আর এক স্থত্তে

১ জন্মাত্রস্থ হতঃ। —ব্রহ্মসূত্র, ১া১া২

২ পাতপ্ৰল যোগসূত্ৰ, ১/২৫-২৬

৩ স ঈশরোহনির্বচনীয়প্রেমশ্বরূপ:। —শাভিল্যস্তর

বলিতেছেন, 'কিন্তু কেহই স্পষ্ট হিতি প্রলয়ের শক্তিলাভ করিবে না, তাহা কেবল ঈশরের।'' এই প্রব্যাখ্যার সময় বৈতবাদী ভাষ্যকারগণ পরতম্ব জীবের পক্ষে ঈশরের অনস্ত শক্তি ও পূর্ণ স্বতম্বতা লাভ করা যে কোন কালে সম্ভব নয়, তাহা অনায়াদে দেখাইতে পারেন। পূর্ণ বৈতবাদী ভাষ্যকার মধ্বাচার্য বরাহপুরাণ হইতে একটি শ্লোক তুলিয়া তাঁহার প্রিয় সংক্ষিপ্ত উপায়ে এই প্রুটির ব্যাখ্যা করিয়াছেন।

এই স্তব্র ব্যাখ্যা করিতে গিয়া বিশিষ্টাবৈত ভাষ্যকার রামাত্মজ্ব বলেন:

সংশয় উপস্থিত হয় যে, মুক্তাত্মাদিগের শক্তির মধ্যে পরম পুরুষের অসাধারণ শক্তি অর্থাৎ জগতের সৃষ্টি স্থিতি লয়শক্তি ও সর্বনিয়স্কুত্ব অস্তর্ভূক কিনা ? অথবা উহার অভাবে পরম পুরুষের সাক্ষাৎ দর্শনই কেবল তাঁহাদের ঐশর্য কিনা? মুক্তাত্মা জগতের নিয়ন্ত্র লাভ করেন, ইহা যুক্তিযুক্ত মনে করা বাক। কেন? কারণ শ্রুতি বলেন, 'মৃক্তাত্মা পরম একত্ব লাভ করেন' (মুগুক উপনিষদ, ৩।১।৩)। আরও উক্ত হইয়াছে, 'তাঁহার সমুদয় বাসনা পূর্ণ হয়'। এখন কথা এই, পরম একত্ব ও সকল বাসনার পরিপূরণ পরম পুরুষের অসাধারণ শক্তি—জগিন্নিয়স্ত ত্ব ব্যতীত হইতে পারে না। অতএব সকল বাসনার পরিপূরণ ও পরম একত লাভ হয় বলিলেই মানিতে হইবে, মুক্তাত্মা সমগ্র জগতের নিয়স্ত ত্বও লাভ করেন। ইহার উত্তরে আমর। বলি, মুক্তান্মা কেবল জগনিয়স্তৃত্ব ব্যতীত আর সমুদয় শক্তিলাভ করেন। 'জগনিয়মন' অর্থে—জগতের সমৃদয় স্থাবর জন্পমের বিভিন্ন প্রকার রূপ, স্থিতি ও বাসনার নিয়ন্ত্র। মৃক্তাঝাদিগের কিন্তু এই জগন্নিয়মন-শক্তি নাই, ষাহা কিছু ঈশবের স্বরূপ আবৃত করে, তাঁহাদের দৃষ্টিপথ হইতে সে-সকল আবরণ চলিয়া গিয়াছে এবং তাঁহাদের প্রত্যক্ষ ব্রহ্মাহভূতি হয়—ইহাই তাঁহাদের একমাত্র ঐশর্ষ। ইহা কিব্নপে জানিলে? নিখিল-জগন্নিয়স্ত ত্ব কেবল পরব্রন্মেরই গুণ বলিয়া যে শান্তে কথিত হইয়াছে, সেই শান্তবাকাবলেই ইহা জানিয়াছি। 'বাঁহা হইতে সমুদ্য বস্ত জন্মায়, বাঁহাতে অবস্থান করে এবং যাঁহাতে প্রকাষকালে প্রবেশ করে, তাঁহার সম্বন্ধে জানিবার ইচ্ছা কর, তিনি ব্ৰহ্ম।'—( তৈত্তি. উপ., ৩।১)। যদি এই জগনিয়ন্ত ব মুক্তাত্মাদেরও

১ জগন্তাপারবর্জ্বং প্রকরণাদসন্নিহিতত্বাচ্চ ৷—ব্রহ্মসূত্র, ৪।৪।১৭

माधात्रन खन दश, जरर উদ্ধৃত শ্লোক ब्रह्मात्र नकन दहेर् भारत ना. कारन তাঁহার নিয়ন্ত ড-গুণের দারা তাঁহার লক্ষণ করা হইয়াছে। অসাধারণ গুণগুলিকেই বিশেষ লক্ষণ বলা হয়। অতএব নিমোদ্ধত শ্রুতিবাক্যসমূহে পরমপুরুষকেই অসমিয়মনের কর্তারূপে ব্যাখ্যা করা হইয়াছে, আর ঐ ঐ স্থলে মূক্তাত্মার এমন বর্ণনা নাই, যাহাতে জগন্নিয়ন্ত ও তাঁহাদের উপর আরোপিত হইতে পারে। বেদবাক্যগুলি এই: 'বংস, আদিতে একমেবা-দ্বিতীয়ম ছিলেন। তিনি আলোচনা করিলেন, আমি বছ সৃষ্টি করিব। তিনি তেজ স্থজন করিলেন।' 'কেবল ব্রশ্বই আদিতে ছিলেন। তিনি পরিণত হইলেন। তিনি ক্ষত্র নামে এক স্থন্দর রূপ স্ঞ্জন করিলেন। সোম, রুল, পর্জন্ত, যম, মৃত্যু, ঈশান এই সকল দেবতাই ক্ষত্র।' 'আদিতে আত্মাই ছিলেন। ক্রিয়াশীল আর কিছুই ছিল না। তিনি আলোচনা করিলেন, আমি জগং সৃষ্টি করিব—পরে তিনি এই জগং স্থজন করিলেন। 'একমাত্র নারায়ণই ছিলেন। ব্রহ্মা, ঈশান, ছাবা-পৃথিবী, তারা, জল, অগ্নি, শোম কিংবা সূর্য কিছুই ছিল না, তিনি একাকী স্থাী হইলেন না। ধ্যানের পর তাঁহার একটি কন্সা ও দশ-ইন্দ্রিয় জন্মিল।' 'ষিনি পথিবীতে বাদ করিয়া পথিবী হইতে স্বতম্ব', 'যিনি আত্মাতে বাস করিয়া' ইত্যাদি।'

১ কিং মৃক্তক্তৈত্বর্যং জগংশ্রন্তাাদি পরমপুরুষদাধারণং দর্বেশ্বরত্বমপি উত তক্তহিতং কেবলপরম-পুরুষামুভববিষয়মিতি সংশয়:, কিং যুক্তং, জগদীবরত্বমপীতি, কুত:, নিম্প্রন: পরমং সামাম্পৈতীতি পরমপুরুষেণ প্রমদাম্যাপত্তিশ্রুতে:, সতাসঙ্কল্পশ্রুতেন্চ, নহি পরমদাম্যসতাসঙ্কল্পং সর্বেশ্বরাসাধারণ-জগদ্ব্যাপাররূপজগন্নিয়মনেন বিনোপপন্ততে অতঃ সতাসক্ষরতাপরমসাম্যোপপত্তরে সমগুজগন্নিরমন-রূপমপি মক্তৈম্বর্যমিত্যেবং প্রাপ্তেঃ, প্রচক্ষ্তে, জগদ্ব্যাপারবর্জমিতি, জগদ্ব্যাপারো নিথিলচেতনাচেতন-স্বরূপস্থিতি প্রবৃত্তিভেদনিয়মনন্তবর্জ: নিরম্ভনিখিলতিরোধানত নির্বাজন্তকান্যুভবরূপ: মৃক্তভৈম্বর্ব:, কৃতঃ প্রকরণাৎ নিথিলজগরিয়মনং হি পরং ব্রহ্ম প্রকৃত্যামায়তে, 'যতো বা ইমানি ভূতানি জায়ন্তে, যেন জাতানি জীবন্তি, বং প্রযন্তাভিসংবিশন্তি তদ্বিজিজ্ঞাসম তদ্বক্ষেতি'। যত্যেতন্নিধিলজগান্নরমনং মুক্তানামপি সাধারণং স্থাৎ, ততল্চেদং জগদীবরত্বরূপং ব্রহ্মলকণং ন সঙ্গততে। অসাধারণস্ত হি লক্ষণতঃ তথা 'সদেব সোমোদমগ্র আসীদেকমেবাদ্বিতীয়ং তদৈক্ষত বহু স্তাং প্রজারেয়েতি তত্তেজো-হস্তমতেতি' 'ব্ৰহ্ম বা ইদমেকমেবাগ্ৰ আসীন্তদেকং সন্নবাভবং, তচ্ছে মোরূপমতাস্ক্রন্ত ক্ষত্রং যাক্তেতানি দেবক্ষত্রাণীক্রো বরুণ: সোমো রুল: পঞ্চন্তো বমো মৃত্যুরীশান' ইতি 'আত্মা বা ইদমেক এবাগ্র আসীৎ নাম্ভং কিঞ্চন মিখং স ঐক্ষত লোকামু-সজা ইতি স ইমালে কানস্ফলত' ইতি। 'একো হ বৈ নারায়ণ আসীল্ল ব্ৰহ্মা নেশানো নেমে তাবাপুথিবী ন নক্ষত্ৰাণি নাপো নাগ্ৰিণ সোমো ন সূৰ্যঃ স একাকী ন রমতে তক্ত ধানাজম্বকৈ কঞা দলেব্রিয়াণি ইত্যাদিবু 'বং পুৰিবাাং তিষ্ঠন্ পুথিবাা অস্তর' ইত্যারভা 'ৰ আত্মনি তিষ্ঠন ইত্যাদিৰ চ নিখিলজগন্ধিয়মনং প্রমপুরুষং প্রকৃত্যৈব জায়তে' অসমিহিতছাচ্চ, ন চৈতের নিথিলজগরিরমনপ্রসঙ্গের মুক্তক্ত সন্নিধানমন্তি বেন জগরাপারতক্তাপি তাং।—রামানুকভাত, ব্ৰহ্মপুত্ৰ, ৪।৪।১৭

পরস্ত্র-ব্যাখ্যায় রামায়্ বলিতেছেন, 'বদি বলো ইহা সত্য নয়, কায়ণ বেদে ইহার বিপরীতার্থপ্রতিপাদক অনেক শ্লোক আছে, তাহা হইলে বলিব তাহা নিমদেবলোকে মৃক্তাত্মার ঐশ্ব্বর্ণনা মাত্র।' ইহাও একরূপ সহজ্ব মীমাংসা হইল। যদিও রামায়্জের মতে সমষ্টির ঐক্য স্বীকৃত হইয়াছে, তথাপি তাঁহার মতে এই সমষ্টির মধ্যে নিত্য ভেদসমূহ আছে। অতএব এই মতও কার্যতঃ হৈত বলিয়া জীবাত্মা ও সগুণ ঈশ্বের স্পষ্ট ভেদ রক্ষা করা রামায়্জের পক্ষে সহজ্ব হইয়াছে।

এখন আমরা ব্বিতে চেষ্টা করিব অদৈতমতের শ্রেষ্ঠ ব্যাখ্যাতা এই বিষয়ে কি বলেন। আমরা দেখিব, অদৈতমত কেমন দৈতবাদীর সকল আশা আকাজ্যা অক্র রাখিয়া সঙ্গে সঙ্গে মানবজাতির মহোচ্চ দিব্যভাবের সহিত সামঞ্জত্য রাখিয়া নিজ সিদ্ধান্ত স্থাপন করিতেছেন। বাঁহারা মুক্তিলাভের পরও নিজ নিজ ব্যক্তিত্ব রক্ষা করিতে ইচ্ছা করেন, ভগবান্ হইতে স্বতম্ম থাকিতে চান, তাঁহাদের আকাজ্যা চরিতার্থ করিবার ও সগুণ ত্রনকে সন্তোগ করিবার যথেষ্ট অবসর থাকিবে। ইহাদেরই কথা ভাগবত-পুরাণে এইরপ বর্ণিত হইয়াছে: 'হে রাজন্, হরির এতাদৃশ গুণরাশি যে, যে-সকল মুনি আত্মারাম, বাঁহাদের সকল বন্ধন চলিয়া গিয়াছে, তাঁহারাও ভগবানের প্রতি অহেতৃকী ভক্তি করিয়া থাকেন।

সাংখ্যেরা ইহাদিগকেই 'প্রকৃতিলীন' বলিয়া বর্ণনা করিয়াছেন। সিদ্ধিলাভ করিয়া ইহারা পরকল্পে কতকগুলি জগতের শাসনকর্ভারূপে আবিভূতি হন। কিন্তু ইহাদের মধ্যে কেহই কথন ঈশ্বর্ভুল্য হইতে পারেন না। যাঁহারা এমন এক অবস্থায় উপনীত হন, যেখানে স্পষ্ট স্পষ্ট বা স্রষ্টা নাই, যেখানে জ্ঞাতা জ্ঞেয় বা জ্ঞান নাই, যেখানে আমি তুমি বা তিনি নাই, যেখানে প্রমাতা প্রমেয় বা প্রমাণ নাই, 'সেখানে কে কাহাকে দেখে ?'—এক্লপ ব্যক্তি সমৃদ্রের বাহিরে গিয়াছেন, 'য়েখানে বাক্য অথবা মনও যাইতে পারে না।' এক্লপ ব্যক্তি এমন স্থানে গিয়াছেন, যাহাকে শ্রুতি 'নেতি, নেতি' বলিয়া

<sup>&</sup>gt; 'প্রভাকোপদেশান্নেভিচেন্নাধিকারিকমণ্ডলস্থোক্তেঃ।' এই প্রত্তের (ব্রহ্মপুত্র, ৪।৪।১৮) রামাসুজন্তায় মন্ত্রহা।

আন্ধারামাশ্চ ম্নয়ো নিএছা অপ্যক্রেমে।
 ক্রন্তাহৈতুকীং ভক্তিমিঅন্তভগো হরি: ।— শীমন্তাগবত, ১।৭।১০

বর্ণনা করিয়াছেন। কিন্তু যাঁহারা এরপ অবস্থা লাভ করিতে পারেন না বা এরপ অবস্থায় যাইতে ইচ্ছা করেন না, তাঁহারা সেই এক অবিভক্ত রন্ধকে প্রকৃতি, আত্মা, ঐ উভয়ের অন্তর্ধানী ঈশর—এই তিনরপে বিভক্ত দেখিবেন। ভক্তির আতিশয়ে চেতনার উর্ধতর স্তরে যখন প্রহলাদ নিজেকে ভূলিয়া গেলেন, তখন তিনি জগৎ ও তাহার কারণ কিছুই তো দেখিতে পাইলেন না, সম্দয়ই তাঁহার নিকট নাম-রূপে অবিভক্ত এক অনস্তরপে প্রতীয়মান হইয়াছিল। কিন্তু যখনই তাঁহার বোধ হইল, তিনি প্রহলাদ, অমনি তাঁহার নিকট জগৎ ও অশেষকল্যাণগুণরাশির আধারস্বরূপ জগদীশর প্রকাশিত হইলেন। মহাভাগা গোপীদিগেরও এই অবস্থা ঘটয়াছিল। যতক্ষণ তাঁহারা রুক্ষের প্রতি গভীর অম্বর্মাণে ও প্রেমে অহংজ্ঞানশ্য ছিলেন, ততক্ষণ তাঁহারা সকলেই রুক্ষরূপে পরিণত হইয়াছিলেন। যখন তাঁহারা আবার গোপীভাব প্রাপ্ত হইলেন। তথনই 'তাঁহাদের সম্মুথে মুথকমলে মৃত্রাশুমৃত, পীতাম্বর্ধারী, মাল্যভূষিত ও সাক্ষাৎ মন্মথের মন-মথনকারী রুফ্ আবিভূতি হইলেন।'

এখন আবার আমরা আমাদের আচার্য শহরের কথায় আদিতেছি। শহর বলেন, বাঁহারা দগুণত্রন্মের উপাদনা করিয়া পরমেশরের দহিত মিলিত হন, অথচ বাহাদের মন অব্যাহত থাকে, তাঁহাদের ঐশর্য দদীম কি অদীম? এই সংশয় উপস্থিত হইলে যুক্তি দেখানো হয় যে, তাঁহাদের ঐশর্য অদীম, কারণ শাস্ত্রে পাওয়া বায় 'তিনি স্বারাজ্য লাভ করেন', 'দকল দেবতা তাঁহার পূজা করেন,' 'দমগ্র জগতে তাঁহার কামনার পূর্তি হয়।' ইহার উত্তরে ব্যাদের উক্তি 'জগদ্ব্যাপার ব্যতীত।' ম্ক্তাত্মাগণ জগতের হাই, হিতি ও প্রলয় ব্যতীত অণিমাদি অস্তান্ত শক্তি লাভ করেন। জগতের নিয়স্তৃত্ব কেবল নিত্যদিদ্ধ ঈশরের। কারণ স্ঠিসম্বন্ধে যত শাস্ত্রীয় উক্তি আছে, দবগুলিতে তাঁহারই কথা বলা হইয়াছে। কোন প্রসঙ্গে দেখানে ম্ক্তাত্মাদের কোন উল্লেখ নাই। সেই প্রমপুক্ষ একাই জগিয়িয়স্তৃত্বে নিযুক্ত। স্প্রাদির

তাসামাবিরভূচ্ছোরি: স্বরমানমুখাসুক্তঃ।
 পীতাশ্বরধর: প্রায়ী সাক্ষায়য়ধময়ধ: ।—-শীমন্তাগবত, ১০।৩২।২

বিষয়ে যত শ্রুতি আছে, সবই তাঁহাকে লক্ষ্য করিতেছে। আর তাঁহার প্রসঙ্গে 'নিতাদিন্ধ' এই বিশেষণও প্রদত্ত হইয়াছে। শাস্ত্র আরও বলেন, মৃক্তাত্মাদের অণিমাদি-শক্তি ঈশরের উপাসনা ও অবেষণ হইতেই লব্ধ হয়। অতএব সেই শক্তিগুলি অসীম নয়—সেগুলির আদি আছে ও সেগুলি সীমাবদ্ধ, স্থতরাং জগতের নিয়ন্ত্ব-বিষয়ে মৃক্তাত্মাদের কোন স্থান্ধ নাই। আবার তাঁহাদের নিজ নিজ মনের অন্তিত্ববশতঃ এরপ সম্ভব যে, পরস্পরের ইচ্ছা ভিন্ন ভিন্ন হইতে পারে; একজন হয়তো সৃষ্টি ইচ্ছা করিলেন, আর একজন নাশ ইচ্ছা করিলেন। এই বিরোধ এড়াইবার একমাত্র উপায়—সমৃদ্য ইচ্ছা এক ইচ্ছার অধীন করা। অতএব সিদ্ধান্ত এই যে, মৃক্ত পুরুষগণের ইচ্ছা সেই 'পরম পুরুষের অধীন।'

অতএব সপ্তণ ব্রম্মেরই প্রতি ভক্তি প্রয়োগ সম্ভব। 'ষাহারা অব্যক্ত নির্প্তণ ব্রম্মের উপাসক তাহাদের ক্লেশ অধিকতর।'' ভক্তি মানবপ্রকৃতির অমুক্লে সহজভাবে প্রবাহিত। আমরা ব্রম্মের মানবীয় ভাব ব্যতীত অপর কোন ভাব ধারণা করিতে পারি না—ইহা সত্য কথা। কিন্তু আমাদের জ্ঞাত আর সকল বন্ধর সম্বন্ধেও কি ইহা সমভাবে সত্য নয়? পৃথিবীর শ্রেষ্ঠ মনোবিজ্ঞানবিং ভগবান্ কপিল বহুষ্গ পূর্বে প্রমাণসহ দেখাইয়াছেন ধে, আমাদের বাহু বা আন্তর সর্বপ্রকার বিষয়জ্ঞান বা ধারণার মধ্যে মানবীয় চেতনা বা বৃদ্ধি অম্যতম উপাদান। শরীর হইতে আরম্ভ করিয়া ঈশ্বর পর্বন্ত বিচার করিলে দেখিতে পাইব, আমাদের অমুভ্ত সমৃদ্য় বন্ধই বৃদ্ধি ও তাহার সহিত অপর কোন বন্ধর মিশ্রণ, তা সেটি যাহাই হউক। আর যাহাকে

<sup>&</sup>gt; বে সগুণব্রক্ষোপাসনাৎ সহৈব মনসেবরসাযুজ্ঞাং ব্রজন্তি কিন্তেবাং নিরবগ্রহমৈবর্থং ভবতাাহোবিৎ সাবগ্রহমিতি সংশন্ধঃ। কিন্তাবং প্রাপ্তমূ ? নিরবুশমেবৈবামেবর্থং ভবিতুমর্থতি 'আগ্নোতি স্বারাজ্ঞান্' 'সর্বেইন্মে দেবা বলিমাবহন্তি' 'তেবাং সর্বের্ লোকের কামচারো ভবন্তি' ইত্যাদিশ্রুতিভা ইত্যেবং প্রাপ্তে পঠতি— জগন্তাপারবন্ধ মিতি। জগদ্ধংশজ্ঞাদি ব্যাপারং বন্ধ শ্লিছাইক্তদিনাভাত্মকমৈবর্ধং মুক্তানাং ভবিতুমর্থতি, জগন্তাপারস্ত নিত্যসিদ্ধন্যেবেবরস্ত। কৃতঃ ? তক্ত তা প্রকৃতভাদসন্নিহিতত্বা-চেততরেবান্। পর এব হীখরো জগন্যাপারেহিক্তিং তমেব প্রকৃত্যোৎপত্যাত্মপদেশান্নিতাশন্ধনিক্তান্ত। তদ্বেবণবিজ্ঞিজাসনপূর্বকমিতরেবামাদিমদৈবর্ধং ক্রমতে। তেনাসন্নিহিতান্তে জগনাপারে। সমলস্কর্ভানের চৈবামনৈক্মত্যে কন্তচিং স্থিতাভিপ্রান্ধঃ, কন্তচিং সংহারাভিপ্রান্ধ ইত্যেবং নিরোধাহিপি কদাচিং স্যাং। অধ কন্তচিং সন্ধন্ধবন্ধস্য সন্ধন্ধ ইত্যবিরোধঃ সমর্থ্যেত, ততঃ গরবেশ্বরাকুততত্রত্বদেবেতরেবামিতি ব্যবতিষ্ঠতে।—শাক্রভাব্য, ব্রক্ষত্বে, ৪।৪।১৭

२ नीजा. ३२।६

আমরা সচরাচর সত্য বস্তু বলিয়া মনে করি, তাহা এই অনিবার্থ মিশ্রণ।
বান্তবিকই বর্তমানে বা ভবিষ্যতে মানবমনের পক্ষে সভ্যের জ্ঞান ষভদ্র সম্ভব,
তাহা ইহার অভিরিক্ত আর কিছু নয়। অভএব ঈশ্বর মানবধর্মী বলিয়া তাঁহাকে
অসত্য বলা নিছক বাজে কথা। এ বেন পাশ্চাত্য দর্শনে বিজ্ঞানবাদ
(Idealism) ও বান্তববাদের (Realism) মধ্যে তুচ্ছ বিবাদের মতো।
ঐ বিবাদ আপাততঃ ভয়াবহ বোধ হইলেও বান্তব (real)-শব্দের অর্থ
লইয়া মারপেঁচের উপর স্থাপিত। 'সত্য' শব্দের ছারা বত প্রকার ভাব
স্চিত হইয়াছে, সে-সব ভাবই 'ঈশ্বর'ভাবটির অন্তর্গত। জগতের অন্তান্ত বস্ত
বত্তদ্র সত্য, ঈশ্বরও তত্তদ্র সত্য। আর বান্তব-শন্দটি এখানে যে অর্থে
প্রযুক্ত হইল, ঐ শন্ধবারা তদপেক্ষা অধিক আর কিছু বুঝায় না। ইহাই
হিন্দুদর্শনে ঈশ্বরদম্বন্ধীয় ধারণা।

## প্রত্যক্ষামুভূতিই ধর্ম

ভক্তের পক্ষে এই-দকল ভক্ত বিষয় জানার প্রয়োজন—কেবল নিজ ইচ্ছাশক্তিকে দঢ় করার জন্ম। এতঘ্যতীত উহাদের আর কোন উপযোগিত। নাই, কারণ তিনি এমন এক পথে চলিয়াছেন, যাহা শীঘ্রই তাঁহাকে যুক্তির অস্পষ্ট ও চিত্তচঞ্চলকাৰী রাজ্যের সীমা ছাড়াইয়া প্রত্যক্ষামুভূতির বাজ্যে লইয়া ঘাইবে; তিনি শীদ্রই ঈশ্বরক্বপায় এমন এক অবস্থায় উপনীত হন, ষেখানে পাণ্ডিত্যাভিমানিগণের শুষ্ক যুক্তি অনেক পশ্চাতে পড়িয়া থাকে, আর বৃদ্ধির সাহায্যে অন্ধকারে বুথান্নেষণের পরিবর্তে প্রত্যক্ষামূভূতির উজ্জ্বল দিবালোক প্রকাশিত হয়। তিনি তথন বিচার বা বিশাস কিছুই করেন না, তিনি প্রত্যক্ষ অমুভব করেন। তিনি আর তর্ক করেন না, উপলব্ধি করেন। আর এই ভগবানকে দেখা, তাঁহাকে উপনন্ধি করা ও তাঁহাকে সম্ভোগ করা কি তর্কবিচার হইতে উচ্চতর নয় ? তথু ইহাই নয়, অনেক ভক্ত আছেন, যাঁহারা ভক্তিকে মুক্তি হইতেও বড় বলিয়া বর্ণনা করিয়াছেন। আর ইহা কি আমাদের জীবনের সর্বোচ্চ প্রয়োজনও নয়? এমন লোক জগতে আছেন, তাঁহাদের সংখ্যাও অনেক, যাঁহারা দ্বির সিদ্ধান্ত করিয়াছেন, যাহ। কিছু মাত্রুষকে শারীরিক স্থুখ দিতে পারে—তাহারই বাস্তবিক প্রয়োজন ও উপকারিতা আছে; ধর্ম, ঈশ্বর, পরকাল, আত্মা এবং এইরূপ অক্সান্ত বিষয়গুলি কোন কাজের নয়, কারণ এগুলি দারা টাকাকড়ি বা দৈহিক স্থুখ পাওয়া যায় না। এক্নপ লোকের মতে ষে-সকল পদার্থে ইন্দ্রিয় চরিতার্থ না হয়, সেগুলির কোন প্রয়োজন নাই। যাহার যে বিষয়ে যেমন অভাববোধ. তাহার প্রয়োজনবোধও সেই বিষয়ে তদমূরণ। স্থতরাং যাহারা পান, ভোজন, অপত্য-উৎপাদন ও তারপর মৃত্যু—ইহার উপর আর উঠিতে পারে না, তাহাদের পক্ষে লাভবোধ কেবল ইন্দ্রিয়ের স্থা। তাহাদের হাদয়ে উচ্চতর বিষয়ের জন্ম সামাম্ম ব্যাকুলতা জন্মিতেও অনেক জন্ম লাগিবে। কিন্ত যাঁহাদের নিকট আত্মার উন্নতিসাধন ঐতিক জীবনের ক্ষণিক স্থখাপেকা গুরুতর বোধ হয়, যাঁহাদের চক্ষে ইদ্রিয়-পরিতৃপ্তি কেবল অবোধ শিশুর ক্রীড়ার মতো মনে হয়, তাঁহাদের নিকট ভগবান ও ভগবৎ-প্রেমই

মানবজীবনের সর্বোচ্চ ও একমাত প্রয়োজন বলিয়া বিবেচিত হয়। ঈশবেচ্ছায় এই ঘোর ভোগলিসাপূর্ণ জগতে এইরপ মাহুষ এখনও কয়েকজন জীবিড আছেন।

পূর্বেই বলিয়াছি, ভক্তি পরা ও গৌণী—এই ছই ভাগে বিভক্ত; 'গৌণী' অর্থাৎ সাধনভক্তি, 'পরাভক্তি' উহারই পূর্ণ বা চরম অবস্থা। ক্রমশং বুঝিতে পারিব, এই ভক্তিমার্গে অগ্রসর হইতে হইলে সাধনাবস্থায় কতকগুলি বাহ সহায় না লইলে চলে না। বাস্তবিক সকল ধর্মের পৌরাণিক ও রূপক ভাগই প্রথমাবম্বায় উন্নতিকামী আত্মাকে ভগবানের দিকে অগ্রসর হইতে সাহায্য করে। আর ইহাও একটি বিশেষ লক্ষ্য করিবার বিষয়--্যাহাদের ধর্মপ্রণালী পৌরাণিকভাববহুল ও অফুষ্ঠানপ্রচুর, সেই-সকল সম্প্রদায়েই বড় বড ধর্মবীর জন্মিয়াছিলেন। যে-সকল শুষ্ক গোঁড়ামিপূর্ণ ধর্মপ্রণালী-ষাহা কিছু কবিত্বময়, যাহা কিছু স্থন্দর, যাহা কিছু মহান, যাহা কিছু ভগবৎপথে অলিতচরণে অগ্রসর স্বকুমার মনের দৃঢ় অবলম্বন-ম্বরূপ, সেই ভাবগুলিকে একেবারে উৎপাটন করিয়া ফেলিতে চায়; যে-সকল ধর্মপ্রণালী আধ্যাত্মিক হর্ম্যের ছাদের অবলম্বন গুম্বগুলিকে পর্যস্ত ভাঙিয়া ফেলিতে চেষ্টা করে এবং স্তাসম্বন্ধে অজ্ঞান ও ভ্ৰমপূৰ্ণ ধাৰণা লইয়া যাহা কিছু জীবনপ্ৰদ, যাহা কিছু মানবহৃদয়ে ক্রমবর্ধমান আধ্যাত্মিক জীবনরূপ চারাগাছটির গঠনোপ্যোগী উপাদান—দেগুলি পর্যন্ত দূর করিয়া দিতে চায়, দেখিতে পাওয়া যায়, সেই-সকল ধর্ম শীঘ্রই অন্তঃসারশৃষ্ঠ একটি আধার, অনস্ত শব্দরাশি ও তর্কাভাসের স্থূপমাত্র, হয়তো একটু সামাজিক আবর্জনা-দুরীকরণ বা তথাকথিত সংস্থার প্রিয়তার আভাসযুক্ত হইয়া পড়িয়া রহিয়াছে।

যাহাদের ধর্ম এইরূপ, তাহাদের মধ্যে অনেকেই জ্ঞাতসারে বা অজ্ঞাতসারে জড়বাদী; তাহাদের ঐহিক ও পারত্রিক জীবনের লক্ষ্য কেবল ভোগ; উহাই তাহাদের মতে মানবজীবনের সর্বস্থ। মাহুষের ঐহিক স্বাচ্ছন্দ্যের জন্ম অভিপ্রেত রান্তা ঘাট পরিষ্ণার রাখা প্রভৃতি কার্যই ইহাদের মতে মানব-জীবনের সর্বস্থ। এই অজ্ঞান ও গোঁড়ামির অভুত মিশ্রণের অহুগামিগণ যত শীঘ্র তাহাদের স্বরূপ প্রকটিত করিয়া বাহির হয় এবং নান্তিক

<sup>&</sup>gt; ইষ্টাপুৰ্ভ

জড়বাদীদের দলে যোগ দেয়—ইহাই তাহাদের করা উচিত—ততই সংসারের মঞ্চল। একবিন্দু ধর্মাস্কান ও অপরোক্ষাস্থৃতি রাশি রাশি বাক্প্রপঞ্চ পূর্থ-স্থলত ভাবোচ্ছাস অপেক্ষা সহস্রগুণে শ্রেষ্ঠ। অজ্ঞান ও গোঁড়ামির এই শুদ্ধ ধূলিময় ক্ষেত্রে একজন—মাত্র একজন অমিততেজা ধর্মবীর জ্বিয়াছেন, দেখাও তো! না পারো, চুণ করিয়া থাকো, হদয়ের দরজা-জানালা খূলিয়া দাও, সত্যের বিমল আলোক প্রবেশ কক্ষক, তত্ত্বদর্শী সেই ভারতীয় সাধুগণের পদতলে বালকের স্থায় বসিয়া শোন, তাঁহারা কি বলিতেছেন।

## গুরুর প্রয়োজনীয়তা

জীবায়ামাত্রেই পূর্ণতা লাভ করিবেই করিবে—শেষ পর্যন্ত সকলেই সিদ্ধাবহা লাভ করিবে। আমরা এখন যাহা হইয়াছি, তাহা আমাদের অতীত কার্য ও চিস্তারাশির ফলস্বরূপ। আর ভবিয়তে যাহা হইব, তাহা বর্তমানে যেরূপ চিস্তা ও কার্য করিতেছি, তাহার ফলস্বরূপ হইবে। কিন্তু আমরা নিজেরাই নিজেদের অনৃষ্ট গঠন করিতেছি বলিয়া যে বাহির হইতে আমাদের কোন সহায়তার আবশুক নাই, তাহা নয়। বরং অধিকাংশ ক্ষেত্রে এরূপ সহায়তা একাস্ভভাবে প্রয়োজন। যথন এই সহায়তা পাওয়া যায়, তথন আত্মার উচ্চতর শক্তি ও আপাত-অব্যক্ত ভাবগুলি ফুটিয়া উঠে, আধ্যাত্মিক জীবন সভেজ্ব হইয়া উঠে, উহার উন্নতি ত্বায়িত হয়, সাধক অবশেষে শুদ্ধমভাব ও সিদ্ধ হইয়া যায়।

এই সঞ্চীবনী শক্তি গ্রন্থ হইতে পাওয়া যায় না। একটি আ্লা কেবল অপর এক আ্লা হইতে এই শক্তি লাভ করিতে পারে, আর কিছু হইতেই নয়। আমরা সারাজীবন পুন্তক পাঠ করিতে পারি, খুব একজন বৃদ্ধিমান্ হইয়া উঠিতে পারি, কিন্তু শেষে দেখিব—আধ্যাত্মিক উন্নতি কিছুই হয় নাই। বৃদ্ধিরতির উন্নতি হইলেই যে সঙ্গে সঙ্গে আধ্যাত্মিক উন্নতিও খুব হইবে, তাহার কোন অর্থ নাই। গ্রন্থপাঠ করিতে করিতে অনেক সময় ভ্রমবশতঃ ভাবি, আমাদের আধ্যাত্মিক উপকার হইতেছে। কিন্তু গ্রন্থপাঠ আমাদের কি ফল হইয়াছে, তাহা যদি ধীরভাবে বিশ্লেষণ করি, তবে দেখিব বড় জ্যোর আমাদের বৃদ্ধিরতির উন্নতি হইয়াছে, অন্তর্রাত্মার কিছুই হয় নাই। আমাদের মধ্যে প্রায় সকলেরই আধ্যাত্মিক বাক্যবিদ্যানে অন্তর্ত নৈপুণ্য থাকিলেও কার্যকালে—প্রকৃত ধর্মভাবে জীবন-যাপন করিবার সময়—কেন এত ভয়াবহ ক্রটিবিচ্যুতি লক্ষিত হয়, তাহার কারণ—আধ্যাত্মিক জীবনের উন্নতির পক্ষে গ্রন্থানি পর্যাপ্ত নয়। জীবাত্মার শক্তি জাগ্রত করিতে হইলে অপর এক আ্বা হুইতে শক্তি সঞ্চারিত হওয়া আবশ্রক।

ধে ব্যক্তির আত্মা হইতে অপর আত্মার শক্তি সঞ্চারিত হয়, তাঁহাকে 'গুরু' বলে; এবং যে ব্যক্তির আত্মায় শক্তি সঞ্চারিত হয়, তাঁহাকে 'শিক্স'

বলে। এইরূপ শক্তিসঞ্চার করিতে হইলে প্রথমতঃ যিনি সঞ্চার করিবেন. তাঁহার এই সঞ্চার করিবার শক্তি থাকা আবশ্যক; আর বাঁহাতে সঞ্চারিত হইবে, তাঁহারও গ্রহণ করিবার শক্তি থাকা আবশুক। বীজ সতেজ হওয়া আবশুক, ভূমিও ভালভাবে কৰিত থাকা প্রয়োজন। যেগ্লানে এই চুইটি বিভ্যমান, সেইখানেই প্রকৃত ধর্মের অপূর্ব বিকাশ দৃষ্ট হয়। 'ধর্মের প্রকৃত বক্তা অবশ্রুই আশ্রুর্য বুইবেন, শ্রোভারও স্থনিপুর্ণ হওয়া চাই।'' যথন উভয়েই আশ্চর্য ও অসাধারণ হয়, তথনই আশ্চর্য আধ্যাত্মিক উন্নতি ঘটে, অন্তত্ত্ব নয়। এইরূপ ব্যক্তিই প্রকৃত গুরু, এবং এইরূপ ব্যক্তিই প্রকৃত শিশ্ব-মুমুক্ সাধক। আর সকলে ধর্ম লইয়া ছেলেথেলা করিতেছে মাত্র। তাহাদের কেবল একটু কৌতৃহল, একটু জানিবার ইচ্ছামাত্র হইয়াছে, কিন্তু তাহারা এখনও ধর্মচক্রবালের বহির্দেশে রহিয়াছে। অবশ্য ইহারও কিছু মূল্য আছে, কারণ সময়ে ইহা হইতেই প্রকৃত ধর্ম-পিণাদা জাগিতে পারে। আর প্রকৃতির এই বিচিত্র নিয়ম যে, যথনই ক্ষেত্র উপযুক্ত হয়. তথনই বীজ নিশ্চয়ই আসিবে—আসিয়াও থাকে। যথনই আত্মার ধর্মলাভের আগ্রহ প্রবল হয়, তথনই ধর্মশক্তিদঞ্চারক পুরুষ দেই আত্মার সহায়তার জন্ত অবশুই আসিবেন, আসিয়াও থাকেন। যথন গ্রহীতার ধর্মালোক আকর্ষণ করিবার শক্তি পূর্ণ ও প্রবল হয়, তথন দেই আকর্ষণে আক্রষ্ট আলোকশক্তি অবশ্ৰই আসিয়া থাকে।

তবে পথে কতকগুলি মহাবিদ্ন আছে, যথা—ক্ষণস্থায়ী ভাবোচ্ছাসকে
প্রকৃত ধর্ম-পিপাসা বলিয়া ভ্রম হইবার সম্ভাবনা। আমরা নিজেদের জীবনেই
ইহা লক্ষ্য করিতে পারি। আমাদের জীবনে অনেক সময়ে এরূপ দেখা
যায়: হয়তো কাহাকেও থুব ভালবাসিতাম, তাহার মৃত্যু হইল, আঘাত
পাইলাম। মনে হইল, যাহা ধরিতেছি তাহাই হাত ফসকাইয়া চলিয়া
যাইতেছে, আমাদের প্রয়োজন একটি দৃঢ়তর উচ্চতর আশ্রয়—আমাদিগকে
অবশ্রই ধার্মিক হইতে হইবে। কয়েক দিনেই ঐ ভাবতরক্ষ কোথায় চলিয়া
গেল! আমরা যেখানে ছিলাম সেখানেই পড়িয়া রহিলাম। আমরা সকলেই
এইরূপ ভাবোচ্ছাসকে প্রকৃত ধর্ম-পিপাসা বলিয়া অনেক সময়েই ভূল করিতেছি।

১ 'আশ্চর্যো বক্তা কুশলোহস্ত লকা' ইত্যাদি।—কঠ উপ., ১।৬।৭

কিন্তু যতদিন এই ক্ষণন্থায়ী ভাবোচ্ছাসগুলিকে ভ্রমবশে প্রকৃত ধর্ম-পিপাসা মনে করিব, ততদিন ধর্মের জন্ম যথার্থ স্থায়ী ব্যাকুলতা জনিবে না, আর ততদিন শক্তিসঞ্চারকারী প্রক্ষেরও সাক্ষাৎ পাইব না। এই কারণে যথনই আমাদের মনে হয়, সত্যলাভের জন্ম আমাদের এদকল চেটা ব্যর্থ হইতেছে, তথনই ঐরপ মনে করা অপেক্ষা নিজেদের অন্তরের অন্তন্তলে অন্থেয়ণ করিয়া দেখা উচিত, হাদয়ে প্রকৃত আগ্রহ জন্মিয়াছে কি না। এইরূপ করিলে অধিকাংশ স্থলেই দেখিব, আমরা সত্যগ্রহণের উপযুক্ত নই— আমাদের প্রকৃত ধর্ম-পিপাসা জাগে নাই।

আবার শক্তিস্থারক গুরুসম্বন্ধে আরও অনেক বিদ্ন আছে। অনেকে আছে, ধাহারা স্বয়ং অজ্ঞানাচ্ছন্ন হইয়াও অহকারে নিজেদের সর্বজ্ঞ মনে করে, শুধু তাই নয়, অপরকেও নিজ স্বন্ধে লইয়া যাইবে বলিয়া ঘোষণা করে। এইরূপে অন্ধ অন্ধকে পথ দেখাইয়া লইয়া যাইতে যাইতে উভন্নেই খানায় পড়িয়া যায়। 'অজ্ঞানে আচ্ছন্ন, অতি নির্বৃদ্ধি হইলেও নিজেদের মহাপণ্ডিত মনে করিয়া মৃঢ় ব্যক্তিগণ অন্ধের হারা নীয়মান অন্ধের ন্থায় প্রতিপদবিক্ষেপেই অলিতপদ হইয়া পরিভ্রমণ করে।''

এইরূপ মাহুষেই জ্বগৎ পরিপূর্ণ। সকলেই গুরু হইতে চায়। ভিথারীও লক্ষ টাকা দান করিতে চায়। এইরূপ লোক ষেমন সকলের নিকট হাস্তাম্পদ হয়, এই গুরুগণও তেমনি )

অবিভায়ামন্তরে বর্তমানাঃ বয়ং ধীরাঃ পণ্ডিতশ্বক্তমানাঃ।

ক্রত্যক্তমানাঃ পরিবন্তি মৃচা অকেনেব নীরুমানা বধাকাঃ।

-- মৃণ্ডক উপ., ১া২।৮

### গুরু ও শিয়ের লক্ষণ

তবে গুরু চিনিব কিরণে? প্র্যকে প্রকাশ করিতে মশালের প্রয়োজন হয় না। প্র্যকে দেখিবার জন্ম আর বাতি জালিতে হয় না। প্র্য উঠিলে আমরা স্থভাবতই জানিতে পারি যে প্র্য উঠিয়াছে; এইরপে আমাদিগকে সাহায্য করিবার জন্ম লোক-গুরুর আবির্ভাব হইলে আত্মা স্থভাবতই জানিতে পারেন যে, তাঁহার উপর সত্যের প্র্যালোক-সম্পাত আরম্ভ হইয়াছে। সত্য স্বতঃপ্রমাণ, উহা প্রমাণ করিতে অপর কোন সাক্ষ্যের প্রয়োজন নাই—উহা স্প্রপ্রকাশ; সত্য আমাদের অন্তত্তলে প্রবেশ করে, উহার সমক্ষে সমগ্র জগৎ দাঁড়াইয়া বলে—'ইহাই সত্য।' ষে-সকল আচার্যের হৃদয়ে জ্ঞান ও সত্য প্র্যালোকের গ্রায় প্রতিভাত, তাঁহারা জগতের মধ্যে সর্বোচ্চ মহাপুরুষ, আর জগতের অধিকাংশ লোকই তাঁহাদিগকে ঈশর বলিয়া পূজা করে। কিন্তু আমরা অপেকারুত স্বল্পজানীর নিকটও আধ্যাত্মিক সাহায্য লাভ করিতে পারি। তবে আমাদের এরপ অন্তদ্ টি নাই ষে, আমরা আমাদের গুরু বা আচার্যের সম্বন্ধে ষ্থার্থ বিচার করিতে পারি; এই কারণে গুরুশীয় উভয়ের সম্বন্ধেই কতকগুলি পরীক্ষা আবশুক।

শিব্যের এই গুণগুলি আবশ্যক—পবিত্রতা, প্রকৃত জ্ঞানপিশাসা ও অধ্যবসায়।
অভন্ধাত্মা প্রুষ কথনও প্রকৃত ধার্মিক হইতে পারে না। কায়মনোবাক্যে
পবিত্র না হইলে কেই কখন ধার্মিক ইইতে পারে না। আর জ্ঞানতৃষ্ণা
সম্বদ্ধে বলা ষাইতে পারে যে, আমরা ষাহা চাই, তাহাই পাই—ইহা
একটি সনাতন নিয়ম। যে বস্তু আমরা অস্তরের সহিত চাই, তাহা ছাড়া
আমরা অস্ত বস্তু লাভ করিতে পারি না। ধর্মের জন্ত প্রকৃত ব্যাকুলতা
বড় কঠিন জিনিস; আমরা সচরাচর যত সহজ্ঞ মনে করি, উহা তত
সহজ্ঞ নয়। শুধু ধর্মকথা শুনিলে ও ধর্মপুত্তক পড়িলেই যথেইভাবে প্রমাণিত
হয় না বে, ফলয়ে ধর্ম-পিপাসা প্রবল ইইয়াছে। যতদিন না প্রাণে ব্যাকুলতা
জাগরিত হয় এবং আমরা প্রবৃত্তির উপর জয়লাভ করিতে না পারি,
ততদিন সদাস্বদা অভ্যাস ও আমাদের পাশব প্রকৃতির সহিত নিরস্তর
সংগ্রাম আবশ্রক। উহা তৃ-এক দিনের কর্ম নয়, কয়েক বংসর বা

ত্ব-এক জ্বোরও কর্ম নম্ন; শত শত জ্বা ধরিয়া এই সংগ্রাম চলিতে পারে। কাহারও পক্ষে জ্বজালের মধ্যেই সিদ্ধিলাভ ঘটিতে পারে, কিছে যদি অনম্ভকালও অপেকা করিতে হয়, থৈর্বের সহিত ভাহার জ্বাও প্রস্তুত থাকা চাই। যে শিশ্ব এইরূপ অধ্যবসায়-সহকারে সাধনে প্রবৃত্ত হয়, ভাহার সিদ্ধি অবশ্বভাবী

🔞 ক সম্বন্ধে এইটুকু দেখিতে হইবে, তিনি ষেন শাল্পের মর্মজ্ঞ হন। জগতের সকলেই বেদ বাইবেল বা কোরান পাঠ করিতেছে, কিন্ত এশুলি শুধু শব্দ ও ব্যাকরণ—ধর্মের কয়েকথানা শুদ্ধ অন্থিমাত্র। ষে গুরু শব্দ লইয়া বেশী নাড়াচাড়া করেন ও মনকে কেবল শব্দের ব্যাখ্যা দারা চালিত হইতে দেন, তিনি ভাব হারাইয়া ফেলেন। শাল্পের মর্ম বিনি জানেন, তিনিই বথার্থ ধর্মাচার্য। শান্তের শব্দজাল যেন এক মহারণ্য, মাহুষ নিজেকে উহার ভিতর হারাইয়া ফেলে, পথ খুঁজিয়া পায় না। 'শক্তাল মহারণ্যসদৃশ, চিত্তের ভ্রমণের কারণ।'' 'শব্দবোজনা, স্থব্দর ভাষায় বকৃতা ও শাস্ত্রমর্ম ব্যাখ্যা করিবার বিভিন্ন উপায়—পণ্ডিতদিগের বিচার ও আমোদের विषयमाज, উহা घात्रा निश्चि वा मुक्तिनाएउत नहाम्राजा हम ना।' याहात्रा ধর্মব্যাখ্যার সময় এইরূপ প্রণালী অবলম্বন করে, তাহারা কেবল নিজেদের পাণ্ডিত্য দেখাইতে ইচ্ছুক, তাহাদের ইচ্ছা-লোকে তাহাদিগকে মহাপণ্ডিত বলিয়া সন্মান করুক। জগতের প্রধান ধর্মাচার্যগণ কেহই এইভাবে শাল্পের ব্যাখ্যা করিতে অগ্রসর হন নাই। তাঁহারা শান্তের লোকের অর্থ যথেচ্ছ ব্যাখ্যা করিতে কখন চেষ্টা করেন নাই. শব্দার্থ ও ধাত্বর্থ লইয়া ক্রমাগত মারপেঁচ করেন নাই। তাঁহারা শুধু জগৎকে শাস্ত্রের মহান্ ভাব শিক্ষা দিয়াছেন। আর যাহাদের শিথাইবার কিছু নাই, তাহারা হয়তো শাস্ত্র হইতে একটি শব্দ শইয়া তাহারই উপর এক তিনখণ্ড পুস্তক রচনা করে। সেই শব্দের আদি কি, কে ঐ শন্ধটি প্রথম ব্যবহার করিয়াছিল, সে কি থাইড, কডকণ ঘুমাইড, এইরূপ বিষয় লইয়াই কেহ হয়তো আলোচনা করিয়া গেলেন।

<sup>&</sup>gt; मस्यानः महात्रनाः विख्यमन्कातनम्।--विद्वकृष्णमिनि, ७०

বাবৈধরী শক্ষরী শাল্লব্যাথানকৌশলম্।
 বৈছজ বিদ্ধবাং তবভুক্তরে ন তু মৃক্তরে।——ই, ৫৮

ভগবান শ্রীরামকৃষ্ণ একটি গল্প বলিতেন : এক আম-বাগানে ক্ষেকজন লোক বেডাইতে গিয়াছিল; বাগানে ঢুকিয়া তাহারা গনিতে আরম্ভ করিল, কটা আম গাছ, কোন গাছে কত আম, এক-একটা ডালে কত পাতা, আমের বর্ণ, আকার, প্রকার ইত্যাদি নানাবিধ পাণ্ডিত্যপূর্ণ বিচার করিতে লাগিল। আর একজন ছিল বিচক্ষণ, সে এসব গ্রাহ্ম না করিয়া আম পাড়িতে লাগিল ও খাইতে লাগিল। বলো দেখি, কে বেশী বৃদ্ধিমান্? আম খাও, পেট ভরিবে, কেবল পাতা গনিয়া—হিসাব করিয়া লাভ কি? এই পাতা-ভালপালা গোন। ও অপরকে উহার সংখ্যা জানাইবার চেষ্টা একেবারে ছাডিয়া দাও। অবশ্র এক্লপ কার্যের উপযোগিতা আছে, কিন্তু ধর্মরাজ্যে নয়। যাহারা এইরূপ পাতা গনিয়া বেড়ায়, তাহাদের ভিতর হইতে কথনও একটিও ধর্মবীর বাহির করিতে পারিবে না। ধর্ম-যাহা মানবজীবনের সর্বোচ্চ লক্ষ্য, মান্তবের শ্রেষ্ঠ গৌরবের জিনিস, তাহাতে পাতা-গোনাত্রপ অত পরিশ্রমের প্রয়োজন নাই। যদি তুমি ভক্ত হইতে চাও, তাহা হইলে ক্বফ মথুরায় কি ব্রজে জন্মিয়াছিলেন, তিনি কি করিয়াছিলেন বা ঠিক কোন দিনে গীতা বলিয়াছিলেন, তাহা জানিবার কিছু আবখ্যক নাই। গীতায় যে কর্তব্য ও প্রেমদম্বনীয় হন্দর শিক্ষা আছে, আগ্রহের সহিত তাহা অহুদরণ করাই তোমার কাজ। উহার সম্বন্ধে অথবা উহার প্রণেতার সম্বন্ধে অন্যান্ত বিশেষ বিবরণ জানা কেবল পণ্ডিতদের আমোদের জন্ম। তাহারা যাহা চায়, তাহা লইয়াই থাকুক। তাহাদের পণ্ডিতী তর্কবিচারে 'শান্তি: শান্তি:' বলিয়া এস আমরা আম খাইতে থাকি।

খিতীয়তঃ গুরুর নিম্পাপ হওয়া আবশুক। অনেক সময়ে লোকে বলিয়া থাকে, 'গুরুর চরিত্র, গুরু কি করেন না করেন, দেখিবার প্রয়োজন কি? তিনি যা বলেন, তাহারই বিচার করিতে হইবে। সেইটি লইয়াই কাজ করা প্রয়োজন।' এ কথা ঠিক নয়। গতি-বিজ্ঞান, রসায়ন বা অস্তু কোন জড়-বিজ্ঞানের শিক্ষক যাহাই হউন না কেন, কিছু আসে যায় না। কারণ উহাতে কেবল বৃদ্ধিবৃত্তির প্রয়োজন হয়। কিছু অধ্যাত্মবিজ্ঞানের আচার্য অন্তর্কচিত্ত হইলে তাঁহাতে আদে ধর্মালোক থাকিতে পারে না। অন্তর্কচিত্ত ব্যক্তি কী ধর্ম শিথাইবে? নিজে আধ্যাত্মিক সত্য উপলব্ধি করিবার বা অপরে শক্তি সঞ্চার করিবার একমাত্র উপায়—জ্বন্য ও মনের প্রিত্তা।

ষতদিন না চিন্তজ্জি হয়, ততদিন ভগবদর্শন বা দেই শ্রতীপ্রিয় সন্তার আভাসজ্ঞানও অসন্তর। স্বতরাং ধর্মাচার্ধের সন্তরে প্রথম তিনি কি চরিজের লোক, তাহা দেখা আবশ্রক; তারপর তিনি কি বলেন, তাহাও দেখিতে হইবে। তাঁহার সম্পূর্ণরূপে শুক্ষতিত্ত হওয়া আবশ্রক, তবেই তাঁহার কথার প্রকৃত একটা গুরুত্ব থাকে; কারণ তাহাহইলেই তিনি প্রকৃত শক্তি-সঞ্চারকের যোগ্য হইতে পারেন। নিজের মধ্যেই যদি সেই শক্তি না থাকে, তবে তিনি সঞ্চার করিবেন কী? গুরুর মন এরপ প্রবল আধ্যাত্মিকম্পন্দন-বিশিষ্ট হওয়া চাই যে, তাহা যেন সমবেদনাবশে শিশ্রে সঞ্চারিত হইয়া যায়। গুরুর বাস্তবিক কার্যই এই—কিছু সঞ্চার করা, কেবল শিশ্রের বৃদ্ধিশক্তি বা অন্ত কোন শক্তি উত্তেজিত করিয়া দেওয়া নয়। বেশ ম্পান্ট বৃথিতে পারা যায়, গুরু হইতে শিশ্রে যথার্থই একটি শক্তি আসিতেছে। স্বতরাং গুরুর শুদ্ধচিত্ত হওয়া আবশ্রক।

তৃতীয়তঃ দেখা আবশুক, গুরুর উদ্দেশ্য কি ? গুরু যেন অর্থ, নাম-রণ বা কোন স্বার্থনিদ্ধির জন্ম ধর্মশিক্ষাদানে প্রবৃত্ত না হন—সমগ্র মানবজাতির প্রতি শুদ্ধ প্রেমই যেন তাঁহার কার্যের নিয়ামক হয়। আধ্যাত্মিক শক্তি শুদ্ধ প্রেমের মাধ্যমেই সঞ্চারিত করা যাইতে পারে। কোনরূপ স্বার্থপূর্ণ ভাব, লাভ বা যশের ইচ্ছা এক মৃহুর্তে এই সঞ্চারের মাধ্যম নষ্ট করিয়া ফেলে। ভগবান্ প্রেমস্বরূপ, আর যিনি ভগবান্কে প্রেমস্বরূপ বলিয়া জানিয়াছেন, তিনিই মাহ্যকে ভগবদ্ভাব শিক্ষা দিতে পারেন।

যদি দেখ গুৰুতে এই-সব লক্ষণ বর্তমান, তবে জানিবে তোমার কোন আশকা নাই। নতুবা তাঁহার নিকট শিক্ষায় বিপদ আছে; যেহেতু তিনি ধদি হদয়ে সদ্ভাব সঞ্চার করিতে না পারেন, তিনি হয়তো অসদ্ভাব সঞ্চার করিবেন। এই বিপদ হইতে নিজেকে সর্বতোভাবে সাবধান রাখিতে হইবে। 'যিনি বিদ্বান্ নিস্পাপ ও কামগন্ধহীন, যিনি শ্রেষ্ঠ ব্রহ্মবিং,'' তিনিই প্রকৃত সদ্গুরু।

ষাহা বলা হইল, তাহা হইতে ইহা সহজেই প্রতীত হইবে যে, ধর্মে অন্থ্যাগী হইবার, ধর্মের মর্মবোধ করিবার এবং উহা জীবনে পরিণত করিবার উপযোগী শিক্ষা যে কোন ব্যক্তির নিকট হইতে পাওয়া যায় না। 'পর্বতমালায়

<sup>😕 &#</sup>x27;লোকিলোহবুলিনোহকানহতো বো এলবিভনঃ।--বিবেকচ্ডানণি,

ধর্মোপদেশ-শ্রবণ, কলনাদিনী নদীতে গ্রহণাঠ ও সর্বত্র শুভ দর্শন'' আলকারিক বর্ণনাহিসাবে সভ্য বটে, কিন্তু বাহার নিজের মধ্যে সভ্য বিকশিত হয় নাই, সে কথনও এগুলি হইতে এতটুকু জ্ঞানও আহরণ করিতে পারে না। পর্বত, নদী প্রভৃতি কাহাকে শিক্ষা দিতে পারে ?—বাহার পদ্দিত্র হ্রদয়ে ভক্তি-কমল ক্টিয়া উঠিয়াছে, সেই মানবাত্মাকে। আর বে আলোকে এই কমল স্থানয়রপে ফুটিয়া উঠে, তাহা ব্রহ্মবিৎ সদ্গুক্ররই জ্ঞানালোক। যথন এইভাবে হালয় উন্মুক্ত হয়, তথন সেই হ্রদয়—পর্বত, নদী, তারা, স্র্য, চক্ত্র অথবা এই বিশ্বে যাহা কিছু আছে, তাহা হইতেই শিক্ষা লাভ করিতে পারে। কিন্তু বাহার হালয় এখনও উন্মুক্ত হয় নাই, সে এ-সকলে পর্বতাদি ব্যতীত আর কিছু দেখিতে পাইবে না। চিত্র-শালায় গিয়া অন্ধের কিছুই লাভ নাই। আগে তাহাকে চক্ষ্ দাও, তবেই সে সেথানকার বস্তুসমূহ হইতে কি শিক্ষা পাওয়া যায়, ব্রিতে পারিবে।

শুক্রই ধর্মশিক্ষার্থীর চক্ষু খুলিয়া দেন। স্থতরাং কোন ব্যক্তির সহিত তাহার বংশধরের যে সম্বন্ধ, গুরুর সহিত শিয়েরও ঠিক সেই সম্বন্ধ। শুরুর প্রতি বিশাস, বিনয়নম্র আচরণ, তাঁহার নিকট শরণগ্রহণ ও তাঁহার প্রতি গভীর শ্রন্ধা ব্যতিরেকে আমাদের হৃদয়ে ধর্মের বিকাশ হইতেই পারে না। আর ইহাও বিশেষ কক্ষ্য করিবার বিষয় ষে, যে-সব দেশে শুরুশিয়ের এক্ষণ সম্বন্ধ আছে, কেবল সেই সব দেশেই অসাধারণ ধর্মবীরসকল জ্মিয়াছেন; আর যে-সব দেশে শুরুশিয়ের এ সম্বন্ধ রক্ষা করা হয় নাই, সে-সব দেশে ধর্মের শিক্ষক কেবল বক্তামাত্র। নিজের প্রাণ্ডার দিকেই তাঁহার দৃষ্টি, আর শিশ্র কেবল শুরুর কথাগুলিতেই মাথা পরিপূর্ণ করেন এবং অবশেষে উভয়েই নিজ নিজ পথ দেখেন,—একে আর অপরের চিন্তা করেন না, এক্নণ ক্ষেত্রে ধর্ম প্রায় শুরুগতই থাকিয়া যায়; আধ্যান্মিক শক্তিসঞ্চার করিবার কেহ নাই, গ্রহণ করিবারও কেহ নাই। এই-সব লোকের কাছে ধর্ম যেন ব্যবসায় হইয়া দাঁড়ায়। তাহারা মনে করে, অর্থ বারা ধর্ম ক্রের করা যায়। ঈশ্বরেচ্ছার ধর্ম দি এত স্থলভ হইত। তাহাদের হুর্ভাগ্য এই বে, এক্নণ হইবার নয়।

And this our life exempt from public haunt,
Finds tongues in trees, books in the running brooks,
Sermons in stones and good in every thing.

—Shakespeare's 'As you Like It,' Act II, Sc. i

ধর্ম—সর্বোচ্চ জ্ঞানম্বরূপ যে ধর্ম, তাহা ধন-বিনিময়ে কিনিবার ক্লিনিস নয়, গ্রন্থ হইতেও তাহা পাওয়া যায় না। জগতের সর্বত্র ঘ্রিয়া আসিতে পারো, হিমালয় আয়স্ ককেসস্ প্রভৃতি অংয়বণ করিতে পারো, সমৃদ্রের তলদেশ আলোড়ন করিতে পারো, তিকাতের চারিকোণে অথবা গোবি-মক্লর চতুর্দিকে তয় তয় করিয়া খ্লিতে পারো, কিন্তু যতদিন না তোমার ক্লয় ধর্ম গ্রহণ করিবার উপযুক্ত হইতেছে এবং যতদিন না তুমি গুরুলাভ করিতেছ, কোণাও ধর্ম খ্লিয়া পাইবে না। বিধাতনিদিষ্ট এই গুরু যথনই লাভ করিবে, অমনি বালকবং বিশ্বাস ও সরলতা লইয়া তাঁহার সেবা কর, তাঁহার নিকট প্রাণ খ্লিয়া দাও, তাঁহাকে সাক্ষাৎ ঈশ্বররপে দেখ। যাহারা এইরূপ প্রেম ও শ্রদাসম্পন্ন হইয়া সত্যাহ্মদ্ধান করে, তাহাদের নিকট সত্যের ভগবান্ সত্য শিব ও স্থারের অতি আশ্রুণ তেরসমূহ প্রকাশ করেন।

#### অবতার

বেখানে লোকে তাঁহার নামকীর্তন করে, সেই স্থান প্রবিত্র; আর বেব্যক্তি তাঁহার নাম করেন, তিনি আরও কত পবিত্র! আর বাঁহার নিকট
আধ্যাত্মিক আলোক প্রাপ্ত হই, তাঁহার নিকট কতই না ভক্তির সহিত
অগ্রসর হওয়া উচিত! এরপ শ্রেষ্ঠ ধর্মাচার্বের সংখ্যা খুব বিরল বটে, কিন্তু
জগং একেবারে এই-সকল আচার্য-বিরহিত হয় না। যে মূহুর্তে পৃথিবী
একেবারে আচার্যশৃত্য হয়, সেই মূহুর্তেই উহা এক ভয়ানক নরককুতে পরিণত
হয় ও বিনাশের দিকে ধাবিত হয়। আচার্যগণই মানবজাতির স্করতম
প্রকাশস্বরূপ এবং 'অহেতুক্দয়াসিরু'।'

শীরুষ্ণ ভাগবতে বলিয়াছেন, 'আমাকে আচার্য্য বলিয়া জানিও।' অর্থাৎ সাধারণ গুরুশ্রেণী অপেক্ষা উন্নততর আর এক শ্রেণীর গুরু আছেন—ঈশরের অবতারগণ। ইহারা স্পর্শ দারা, এমন কি, কেবল মাত্র ইচ্ছা দারাই অপরের ভিতর ভগবছাব সঞ্চার করিয়া দিতে পারেন। তাঁহাদের ইচ্ছায় অতি তুশ্চরিত্র ব্যক্তিও মুহুর্তের মধ্যে সাধু হইয়া যায়। ইহারা সকল গুরুর গুরু, মাহুষের ভিতর ভগবানের শ্রেষ্ঠ অভিব্যক্তি; আমরা তাঁহাদের ভিতর দিয়া ব্যতীত অন্ত উপারে ভগবান্কে দেখিতে পারি না। মাহুষ তাঁহাদিগকে উপাসনা না করিয়া থাকিতে পারে না; আর বাস্তবিক এই আচার্যগণকে উপাসনা করিতে আমরা বাধ্য।

এই-সকল নররূপধারী ঈশর।ব্যতীত ভগবান্কে দেখিবার আমাদের আর আন্ত কোন উপায় নাই। আমরা যদি আর কোনরূপে তাঁহাকে দেখিতে ইচ্ছা করি, তবে আমরা একটা কিন্তৃতকিমাকার বস্তু গঠন করি এবং উহাকেই প্রকৃত ঈশর বলিয়া মনে করি। গল্প আছে—এক আনাড়ীকে শিব গড়িতে বলা হয়; অনেক দিন চেষ্টা করিয়া সে একটি বানর গড়িয়াছিল। সেইরূপ ভগবান্কে নিশুর্ণ পূর্ণস্করেপ যখনই আমরা ভাবিতে যাই, তথনই আমরা শোচনীয়ভাবে বিফল হই; কারণ যতদিন আমরা মানুষ, ততদিন তাঁহাকে

১ বিবেকচ্ড়ামণি, ৩৫

২ আচার্যং মাং বিজানীয়াৎ -- ৷ -- 🕮 মন্তাগবত, ১১।১৭।২৬

মাহুৰভাবে ছাড়া অক্তভাবে কখনই ভাবিডে পারিব না। অবশ্র এমন সময় আদিবে, যথন আমরা মহুয়প্রকৃতি অতিক্রম করিয়া তাঁহার স্বরূপবোধে সমর্থ হটব, কিন্তু যতদিন সীমাবদ্ধ মাত্র্য থাকিব, ততদিন মাত্র্যের ভিতর ও মাসুষরপেই তাঁহাকে উপাসনা করিতে হইবে। বাই বল না কেন, ষতই চেষ্টা কর না কেন, ভগবানকে মানব-ভাবে ছাড়া আর কোন ভাবেই চিস্তা করিতে পার না। ঈশবসম্বন্ধে বা জগতের অক্যান্ত বস্তু সম্বন্ধে থুব যুক্তিতর্ক-সমন্বিত বক্তৃতা দিতে পারো, থুব যুক্তিবাদী হইতে পারো, আর ভগবানের এই-সকল মহয়-অবতারের কথা সব ভ্রমাত্মক-এ-কথা নিজের সম্ভোবজনক-ভাবে প্রমাণ করিতে পারো, কিন্তু সহজ বৃদ্ধিতে কি বলে ভাহা একবার পরীকা করিয়া দেখা যাক। দেখি, এই প্রকার অসাধারণ বৃদ্ধিবৃত্তির পশ্চাতে কি আছে ? কিছুই নাই—শৃশু, কেবল কতকগুলি বাক্যাড়ম্বর মাত্র। তারপর যথন দেখিবে, কোন লোক এইরূপ অবতারপূঞ্জার বিরুদ্ধে মহাযুক্তিতর্কের সহিত বক্তৃতা করিতেছে, তাহাকে ধরিয়া জিজ্ঞাদা কর:—ঈশ্বর দম্বন্ধে তোমার নিজের ধারণা কি ? 'সর্বশক্তিমত্তা', 'সর্বব্যাপিতা' ও এইরূপ শব্দগুলি ছারা কি বোঝ ? দেখিবে, ঐগুলির বানান ব্যতীত সে আর অধিক কিছু বোঝে ना। এ-मकन भरमत बाता छोटांत मत्न क्वांन व्यर्थत्हे तांध दश ना, এমন কোন ভাব ছারা সে ঐগুলি ব্যক্ত করিতে পারে না, যাহা তাহার মানবীয় প্রকৃতি দারা প্রভাবিত হয় নাই। এই বিষয়ে রান্ডার যে লোকটা একথানা পুঁথিও পড়ে নাই, তাহার সহিত এ ব্যক্তির কিছুমাত্র প্রভেদ নাই। তবে সে লোকটা শান্তপ্রকৃতি, জগতের শান্তিভঙ্গ করে না, আর এই বক্তা সমাজে অশান্তি ও হঃথ সৃষ্টি করে। বান্তবিক প্রত্যক্ষামূভূতিতেই ধর্ম, স্তরাং শৃত্তগর্ভ বক্তৃতা ও প্রত্যক্ষাত্বভূতির মধ্যে আমাদের বিশেষ প্রভেদ করা আবশ্রক। আত্মার গভীরতম প্রদেশে <mark>আমরা যাহা অহভব করি,</mark> তাহাকেই প্রত্যক্ষাহভৃতি বলে। এই বিষয়ে সহজ জ্ঞান ষত হুর্লভ, আরু কিছুই তত হুৰ্লভ নয়।

আমাদের বর্তমান প্রকৃতি বেরূপ, তাহাতে আমরা সীমাবদ্ধ, ভগবান্কে আমরা মহয়রূপে দেখিতে বাধ্য। মনে কর, মহিষদের ভগবান্কে পূজা করিবার ইচ্ছা হইল—তাহাদের স্বভাব অহবায়ী তাহারা ভগবান্কে একটি রহৎ মহিষরূপে দেখিবে। মংশু ধদি ভগবানের আরাধনা করিতে ইচ্ছা করে,

তবে তাহাকে ভাবিতে হইবে, ভগবান্ একটি বৃহৎ মংশু। মাহ্নবকেও ভাবিতে হইবে, ভগবান্ মাহ্ন্ম, আর ঐ-সকল সীমাবদ্ধ বিভিন্ন ধারণা বিক্বত কল্পনাসন্ত্ত নয়। মাহ্ন্ম, মহিন্ম, মংশু—এগুলি বেন ভিন্ন ভিন্ন পাত্রন্থপ্রপ, সব-গুলি ভগবৎ-সমূদ্রে নিজ নিজ ধারণ-শক্তি ও আকৃতি অহ্নসাবুর পূর্ণ হইরাছে। মাহ্ন্যে ঐ জল মাহ্ন্যের আকার ধারণ করিল, মহিন্যে মহিবের আকার ও মংশু মংশ্রাকার ধারণ করিল। প্রত্যেক পাত্রে সেই এক ঈশ্বর-সমূদ্রের জল রহিয়াছে। নিজ মনের প্রকৃতি ও শক্তি অহ্ন্যায়ী বদি কেহ ঈশ্বর সম্বদ্ধে কোন ধারণা করে, আমরা তাহাকে দোব দিতে পারি না। স্বভরাং ঈশ্বরকে মাহ্ন্যর্পেই উপাসনা করা ছাড়া আমাদের আর অন্ত কোন পথ নাই।

তুই প্রকার লোক ভগবান্কে মাহ্যরূপে উপাসনা করে না। প্রথম—
নরপশুগণ, যাহাদের কোনরূপ ধর্মজ্ঞান নাই; ছিতীয়—পরমহংসগণ, যাহারা
মহ্যাহলভ সমৃদ্য় তুর্বলতা অতিক্রম করিয়া মানবপ্রকৃতির সীমা ছাড়াইয়া
গিয়াছেন। সমৃদ্য় প্রকৃতিই তাঁহাদের আত্মন্ত্রপ হইয়া গিয়াছে। তাঁহারাই
কেবল ভগবান্কে তাঁহার স্বন্ধপে উপাসনা করিতে পারেন। অক্স সব বিষয়ে
ঘেমন, এখানেও তেমনি তুইটি চরম বিপরীত ভাব একরূপ দেখায়। অতিশয়
অজ্ঞানী ও পরম জ্ঞানী—এ হুয়ের কেহই উপাসনা করে না; নরপশুগণ অজ্ঞান
বলিয়া উপাসনা করে না, জীবমুক্ত পুরুষগণ সর্বদা আত্মার মধ্যে পরমাত্মাকে
অহ্নতব করিতেছেন বলিয়া তাঁহাদের আর স্বতন্ত্র উপাসনা প্রয়োজন হয়
না। যে-ব্যক্তি এই তুই চূড়াস্তভাবের মধ্যবর্তী, অথচ বলে, আমি ভগবান্কে
মহুক্তরূপে উপাসনা করিতে ইচ্ছা করি না, সেই ব্যক্তিকে বিশেষ ষত্মের
সহিত তত্মাবধান করা আবশুক। কঠোরতর ভাষা প্রয়োগ না করিয়াও
বলিতে হয়, দে প্রলাপ বনিতেছে, দে ভূল করিয়াছে; তাহার ধর্ম বিকৃতমন্তিক্ষ
ও বৃদ্ধিহীন ব্যক্তিগণেরই উপযক্ত।

ভগবান্ মাহ্যের ত্র্ণতা ব্ঝেন, এবং মাহ্যের হিতের জন্তই মাহ্যক্রণে অবতীর্ণ হন। 'ব্যুনই ধর্মের গ্লানি ও অধর্মের অভ্যুখান হয়, তথনই আমি নিজেকে স্ঞান করি। সাধুদের রক্ষা, পাণিগণের চ্ছতিনাশ ও ধর্মসংস্থাপনের

জন্ম আমি যুগে যুগে জন্মগ্রহণ করি।'' 'জগতের ঈশ্বর আমি,—আমার প্রকৃত স্বব্ধশনা জানিয়া অজ্ঞ ব্যক্তিরা মহয়ত্রপধারী আমাকে উপহাদ করে।'

অবতার সম্বন্ধে গীতায় তগবান্ শীকৃষ্ণ এই কথা ঘোষণা করিয়াছেন। ভগবান্ শীরামকৃষ্ণদেব বলিতেন, 'যথন প্রবল বক্সা আসে, তখন সব ছোট ছোট নদী ও থানা কানায় কানায় ভরিয়া যায়; সেইরূপ যথন অবতার আসেন, তখন আধ্যাত্মিক তরঙ্গ জগংকে ভাসাইয়া লইয়া যায়, সাধারণ মাকুষও তথন হাওয়াতেই ধর্মভাব অহ্ভব করে।'

যদা বদা হি ধর্মস্ত গ্লানিউবতি ভারত।
অভাগানমধর্মস্ত তদাঝানং সজামান্ত্র ।
পরিত্রাণায় সাধুনাং বিনাশায় চ ছফুডায়।
ধর্মসংস্থাপনার্থায় সম্ভবায়ি য়্গে ব্রেগ য়—সীতা, ৪।৭-৮

অবজানপ্তি মাং মৃচা মানুষীং তমুমাশ্রিতন্।
 পরং ভাবমজানত্তো মম ভূতমত্থরন্।—গীতা, ৯।১১

আমরা কিন্তু এখানে মহাপুরুষ বা অবভারগণের কথা বলিতেছি না; এখন আমরা সিদ্ধ গুরুদিগের বিষয় আলোচনা করিব। তাঁহাদিগকে সচরাচর মন্ত্র দারা শিশুগণের ভিতর আধ্যাত্মিক জ্ঞানের বীজ্ঞ বপন করিতে হয়। এই মন্ত্রগুলি কি ? ভারতীয় দর্শনের মতে সমূদয় জগং নামরূপাত্মক। এই ক্ষুদ্র বন্ধাণ্ডরপ মহয়-চিত্তে এমন একটি তরক থাকিতে পারে না, যাহা নামক্লপাত্মক নয়। যদি ইহা সত্য হয় যে, প্রকৃতি সর্বত্র এক নিয়মে গঠিত, তাহা হইলে এই নামরূপাত্মকতা বিরাট ব্রহ্মাণ্ডেরও নিয়ম বলিতে হইবে। 'ষেমন একটি মুংপিওকে জানিলে আর সমন্ত মৃত্তিকাকেই জানিতে পারা ষায়,'' তেমনি এই ক্ষুদ্র বন্ধাণ্ড বা দেহ-পিণ্ডকে জানিতে পারিলে বিরাট ব্রহ্মাণ্ডকেও জানিতে পারা যায়। রূপ বস্তুর বাহিরের আবরণ বা ত্বক, আর নাম বা ভাব যেন উহার অন্তর্নিহিত শশু। কুদ্র ব্রহ্নাণ্ডে শরীরই রূপ, আর মন বা অন্তঃকরণই নাম, এবং বাকশক্তিযুক্ত প্রাণিসমূহে এই নামের সহিত উহাদের বাচকশবগুলি নিত্যযুক্তভাবে বর্তমান। অমুভাষায় বলিতে গেলে ব্যক্তি-মামুষের ভিতরেই 'বাষ্টিমহৎ' বা চিত্তে এই চিম্বাতরকগুলি উথিত হইয়া প্রথমে শব্দ বা ভাবরূপে, পরে বাক্যে ও কর্মে তদপেক্ষা স্থুলতর আকার ধারণ করে।

বৃহৎ ব্রহ্মাণ্ডেও ব্রহ্মা, হিরণ্যগর্ভ ব। 'সমষ্টিমহৎ' প্রথমে নিজেকে নামে, পরে রূপাকারে অর্থাৎ পরিদৃশ্রমান জগজপে অভিব্যক্ত করেন। এই ব্যক্ত ইন্দ্রিয়গ্রাছ জগৎই 'রূপ'; ইহার পশ্চাতে অনস্ত অব্যক্ত 'ফোট' রহিয়াছে। ফোট বলিতে সমৃদয় জগতের অভিব্যক্তির কারণ 'শব্দব্রহ্ম'। সমৃদয় নাম বা ভাবের উপাদান-স্বর্গ নিত্য ফোটই সেই শক্তি, বাহা হারা 'ভগবান্ এই জগৎ সৃষ্টি করেন; শুধু তাই নয়, ভগবান্ প্রথমে নিজেকে ফোটরূপে পরিণত করিয়া পরে অপেক্ষাকৃত স্থল এই পরিদৃশ্রমান জগজপে বিকশিত করেন। এই ফোটের একটিমাত্র বাচক শব্দ আছে—'ওঁ'। আর কোনরূপ

<sup>&#</sup>x27;বলা সৌমোকেন মুৎপিতেন সর্বং মুনারং বিজ্ঞাতং ভাৎ' ইজ্ঞাদি।—ছান্দোগ্য উপ., ।।।।৪

বিশ্লেষণ-বল্লেই যথন আমরা ভাব হইতে শব্দকে পৃথক করিতে পারি না, তখন এই ওঁকার ও নিত্য-ক্ষেটি অবিভাব্যরূপে বর্তমান। এক্ষয় শ্রুতি বলেন. সমুদ্য নামরূপের উৎস—ওকাররূপ এই পবিত্রতম শব্দ হইতে এই স্থুল জগৎ স্বষ্ট रहेशाहि। তবে यमि वत्ना या, भन ও ভাব নিতাসমন্ধ ৰটে, কিছ একটি ভাবের বাচক বিবিধ শব্দ থাকিতে পারে, স্থতরাং সমুদয় জগতের অভিব্যক্তির কারণস্বরূপ ভাবের বাচক যে এই একটি বিশেষ শব্দ ওঙ্কার, তাহা মনে করিবার কোন প্রয়োজন নাই। এই আপত্তির উত্তরে আমরা বলি, ওঙ্কারই এইরূপ সর্বভাব-প্রকাশক বাচক শব্দ, আর কোন শব্দ ইহার তুল্য নয়। ক্ষোটই সমুদ্য ভাবের উপাদান, ইহা কোন একটি বিশেষ ভাব নয়; অর্থাৎ বিভিন্ন ভাবগুলির মধ্যে পরস্পার যে বৈশিষ্ট্য আছে, তাহা যদি দূর করিয়া দেওয়া যায়, তাহা হইলে এই ফোটই অবশিষ্ট থাকিবে। প্রত্যেকটি বাচক শব্দ এক একটি ভাব প্রকাশ করে, অতএব উহা ক্ষোটের প্রতীক হইতে পারে না। কারণ ফোট সর্বভাবের সমষ্টি। আর কোন বাচক শব্দ দারা অব্যক্ত ক্ষেটিকে প্রকাশ করিতে হইলে উহা তাহাকে এতদুর বিশিষ্ট করিয়া ফেন্সে যে, তাহাতে আর সমষ্টিভাব থাকে না, উহা একটি বিশেষ ভাবে পরিণত হয়। অতএব ক্ষোটকে বুঝাইতে হইলে এমন একটি শব্দ খুঁজিয়া বাহির করিতে হইবে, যাহা দারা ফোট খুব অল্প পরিমাণে বিশেষভাবাপন হয় এবং সঙ্গে সঙ্গে উহার বিশ্বব্যাপী প্রকৃতি যথাসম্ভব ভাবে প্রকাশ করে, তাহাই উহার সর্বাপেক্ষা প্রকৃত বাচক।

শ্রুতি বলেন ওয়ার, কেবলমাত্র ওয়ারই এইরূপ শব্দপ্রতীক। কারণ অ, উ, ম—এই তিনটি অক্ষর একতের 'অউম' এইরূপে উচ্চারিত হ**ইলে উহাই** সর্বপ্রকার শব্দের সাধারণ বাচক হইতে পারে। সম্দয় শব্দের মধ্যে 'অ' সর্বাপেকা কম বিশেষভাবাপয়। এই কারণেই শ্রীকৃষ্ণ গীতায় বলিয়াছেন, 'অক্ষরের মধ্যে আমি অকার।' আর সম্দয় শ্রুটোচারিত শব্দই ম্থগহ্বরের মধ্যে জিহ্বামূল হইতে আরম্ভ করিয়া ওঠ পর্যন্ত ম্পর্ল করিয়া উচ্চারিত হয়। 'অ' কঠ হইতে উচ্চারিত, 'ম' শেষ ওঠ্য বর্ণ। আর 'উ' জিহ্বামূল হইতে যে শক্তি আরম্ভ হইয়া ওঠে শেষ হয়, সেই শক্তিটি যেন

১ অক্ষরাণামকারোহন্মি।—গীতা, ১০।৩৩

গড়াইয়া ষাইতেছে—এই ভাব প্রকাশ করে। প্রকৃতরূপে উচ্চারিত হইলে এই ওরার সমৃদয় শব্দোচ্চারণ ব্যাপারটির স্চক; আর কোন শব্দেরই সেই শক্তি নাই; স্থতরাং এই শক্তিই ক্যেটের ষোগ্যতম বাচক, আর এই ক্যেটিই ওরারের প্রকৃত বাচ্য। এবং বাচ্য হইতে বাচক পৃথক্ কর্নী যাইতে পারে না, স্থতরাং এই 'ওঁ' এবং 'ক্যেটি' এক ও অভিন্ন। এই জন্ম ক্যেটিকে বলা হয় 'নাদব্রহ্ম', আর যেহেতু এই ক্যেটি ব্যক্ত জগতের স্ক্রেত্র দিক বলিয়া ঈশ্বরের নিকটতর এবং ঈশ্বরীয় জ্ঞানের প্রথম প্রকাশ, সেই হেতু ওরারই ঈশ্বরের প্রকৃত বাচক। আর সেই একমাত্র 'অথও সচ্চিদানন্দ' ব্রহ্মকে ব্যমন অপূর্ণ জীবাজ্মাগণ বিশেষ বিশেষ ভাবে ও বিশেষ বিশেষ গুণযুক্তরূপে চিন্তা করিতে পারে, সেইরূপ ওাঁহার দেহরূপ এই জগংকেও সাধকের মনোভাবঅম্বায়ী ভিন্নরূপে চিন্তা করিতে হইবে।

উপাসকের মনে সন্থ, রজঃ ও তমঃ এই তিনটি গুণের যথন যেটি প্রবল থাকে, তথন তাহার মনে ঈশ্বর সম্বন্ধে তদম্বায়ী ভাবই উদিত হয়। ইহার ফল এই, একই ব্রহ্ম ভিন্ন ভিন্ন রূপে ভিন্ন গুণপ্রাধান্তে দৃষ্ট হইবেন, আর দেই এক জগংই ভিন্ন ভিন্ন রূপে প্রতিভাত হইবে। সর্বাপেক্ষা অল্প বিশেষভাবাপন্ন সার্বভৌম বাচক ওক্কারে যেমন বাচ্য ও বাচক ঘনিষ্ঠ সম্বন্ধে সম্বন্ধ, তত্রূপ এই বাচ্য-বাচকের অবিচ্ছিন্ন সম্বন্ধ ভগবানের ও জগতের বিশেষ বিশেষ থওভাব সম্বন্ধেও থাটিবে। আর ইহার সবগুলিরই বিশেষ বিশেষ বাচক শব্দ থাকা আবশ্যক। মহাপুরুষদের গভীর আধ্যাত্মিক অম্ভূতি হইতে উখিত এই বাচক শব্দস্হ যথাসম্ভব ভগবান্ ও জগতের এই বিশেষ বিশেষ থওভাব প্রকাশ করে। ওক্কার যেমন অথও ব্রহ্মবাচক, অত্যান্ত মন্ত্রগণ্ড সেইরূপ সেই পরমপুরুষের থওভাবগুলির বাচক। ঐ সবগুলিই ঈশ্বর্ধ্যানের ও প্রকৃত জ্ঞানলাভের সহায়।

## প্রতীক ও প্রতিমা-উপাসনা

এইবার প্রতীকোপাদনা ও প্রতিমাপুজার বিষয় জালোচনা করিব।
প্রতীক অর্থে বে-সকল বস্তু ব্রহ্মের পরিবর্তে উপাদনার যোগ্য। প্রতীকে
ভগবত্পাদনার অর্থ কি ? ভগবান্ রামান্তজ বলিয়াছেন: 'ব্রহ্ম নয়,
এমন বস্তুতে ব্রহ্মবৃদ্ধি করিয়া ব্রহ্মের অন্তুসন্ধানকে প্রতীকোপাদনা বলে।''
শক্রাচার্য বলিয়াছেন: 'মনকে ব্রহ্মহ্মণে উপাদনা করিবে, ইহা আধ্যাত্মিক,
আকাশ ব্রহ্ম ইহা আধিদৈবিক। মন আধ্যাত্মিক ও আকাশ বাহ্ম প্রতীক—
এই উভয়কেই ব্রহ্মহ্মণে উপাদনা করিতে হইবে। এইরূপ আদিত্যই
ব্রহ্ম, ইহাই আদেশ দেনি নামকে ব্রহ্মহ্মণে উপাদনা করেন ইত্যাদি স্থলে
প্রতীকোপাদনা সহদ্ধে সংশয় হয়।' প্রতীক শব্দের অর্থ—বাহিরের দিকে
বাওয়া, আর প্রতীকোপাদনা-অর্থে ব্রহ্মের পরিবর্তে এমন এক বস্তুর উপাদনা,
বাহা একাংশে অথবা অনেকাংশে ব্রহ্মের প্রবর্তে এমন এক বস্তুর উপাদনা,
ফাতিতে বর্ণিত প্রতীকের ফ্রায় প্রাণ ভয়েও অনেক প্রতীকের বর্ণনা আছে।
সম্দয় পিতৃ-উপাদনা ও দেবোপাদনা এই প্রতীকোণাদনার অস্তর্ভুক্ত করা
ঘাইতে পারে।

এখন কথা এই, ঈশরকে—কেবল ঈশরকে উপাসনা করার নামই ভক্তি।
দেব, পিতৃ অথবা অহা কোন উপাসনা ভক্তি-শন্তবাচ্য হইতে পারে না।
ভিন্ন ভিন্ন উপাসনা কর্মকাণ্ডের অন্তভুক্তি; উহা উপাসককে কেবল
কোন প্রকার স্থাভোগরূপ বিশেষ ফল প্রদান করে, কিন্তু উহাতে ভক্তির
উদয় হয় না—উহা মৃক্তিও দিতে পারে না। স্থতরাং একটি কথা
বিশেষরূপে মনে রাখা আবহাক। দার্শনিক দৃষ্টিতে পরব্রন্ধ হইতে জগংকারণের উচ্চতম ধারণা আর হইতে পারে না; প্রতীকোপাসক কিন্তু অনেক
ছলে এই প্রতীককে ব্রন্ধের আগনে বসাইয়া উহাকে আপন অন্তর্মাতা বা

<sup>় &</sup>gt; অবন্ধণি বন্ধদৃষ্ট্যাংকুদকানন্।—রামাকুজভান্ত, বন্ধদ্বে, ৪০১০

অন্তর্গামিক্সপে চিন্তা করেন, এক্সপ হলে সেই উপাদক সম্পূর্ণ বিপথে চালিত হন, কারণ প্রকৃত প্রস্তাবে কোন প্রতীকই উপাসকের আত্মা হইতে পারে না। কিন্তু বেখানে ব্রন্ধই উপাশু, আর প্রতীক কেবল উহার প্রতিনিধিমরূপ অথবা উহার উদ্দীপক কারণমাত্র, অর্থাৎ যেখানে প্রতীকের সহায়তায় সর্বব্যাপী ব্রক্ষের উপাসনা করা হয়, প্রতীককে প্রতীকমাত্র না দেখিয়া জগৎকারণ-রূপে চিস্তা করা হয়, দেখানে এইরূপ উপাসনা বিশেষ উপকারী। শুধু তাই নয়, প্রবর্তকদিগের পক্ষে উহা একেবারে অনিবার্ধরূপে প্রয়োজনীয়। ম্বতরাং যখন কোন দেবতা অথবা অন্ত প্রাণীকে ঐ দেবতা অথবা প্রাণিরূপেই উপাসনা করা হয়, তথন এরপ উপাসনাকে একটি আফুষ্ঠানিক কর্মমাত্ত বলা ষাইতে পারে। আর উহা একটি 'বিছা' বলিয়া উপাসক ঐ বিশেষ বিছার ফল লাভ করিয়া থাকেন। কিন্তু যথন কোন দেবতা অথবা অন্ত কেহ ব্রহ্মরূপে দৃষ্ট ও উপাসিত হন, তথন উহা সর্বনিয়ন্তা ঈশ্বরের উপাসনার সহিত তুল্যফল হইয়া পড়ে। ইহা হইতেই বুঝা যায়, অনেক স্থলে শ্রুতি—সর্বত্রই কোন দেবতা, মহাপুরুষ বা অন্ত কোন অলোকিক পুরুষের ব্যক্তিগত প্রকৃতি ভূলিয়া গিয়া তাঁহাদিগকে বন্ধরূপে উপাসনা করা হয় কেন। ব্যাখ্যাম্বরূপে অদ্বৈতবাদী বলেন, 'নামরূপ বাদ দিলে সকল বম্বই কি ত্রন্ধ নয়?' বিশিষ্টাদ্বৈতবাদী বলেন, 'সেই প্রভূই কি সকলের অন্তরাত্মা নন ?' শঙ্কর তাঁহার ত্রন্ধস্তভায়ে বলিয়াছেন, 'আদিত্যাদির উপাসনার ফল ব্রন্ধই দেন, কারণ তিনিই সকলের অধ্যক্ষ। যেমন প্রতিমাদিতে বিষ্ণু-আদি দৃষ্টি আরোপ করিতে হয়, তেমনি প্রতীকেও ব্রহ্মদৃষ্টি আরোপ করিতে হয়, স্থতরাং এখানে প্রকৃতপক্ষে ব্রহ্মেরই উপাসনা করা হইতেছে ৰুঝিতে হইবে।''

প্রতীক সম্বন্ধ যে-সকল কথা বলা হইল, প্রতিম। সম্বন্ধেও সেই-সকল কথা খাটিবে, অর্থাৎ যদি প্রতিমা কোন দেবতা বা সাধুসন্তেম স্থাক্ত হয়, তাহা হইলে সেইরপ উপাসনাকে ভক্তি বলা ষাইবে না, স্বতরাং উহা হইতে মুক্তিলাভ হইবে না। কিন্তু উহা সেই এক ঈশ্বরের স্চক হইলে উহার উপাসনায় ভক্তি ও মুক্তি—উভয়ই লাভ হয়। জগতের প্রধান প্রধান

<sup>&</sup>gt; ফলন্ত ··· আদিত্যাদ্যপাসনেহপি ত্রকৈব দাস্ততি সর্বাধ্যক্ষতাং । ··· ঈদৃশং চাত্র ব্রহ্মণ উপাস্তত্বং বং প্রতীকেবু তদ্দৃষ্টাধ্যারোপণং প্রতিমাদিবু ইব বিষ্কু।দীনামু।—শান্ধরন্তান্ত, ব্রহ্মস্ত্র ৪।১।০

ধর্মগুলির মধ্যে বেদান্ত, বৌদ্ধধর্ম ও খুষ্টধর্মের কোন কোন সম্প্রদায় সাধকদের সহায়তার জ্বন্ত অবাধে পূর্বোক্ত ভাবে প্রতিমার সন্থাবহার করিয়া থাকেন; কেবল মুসলমান ও প্রোটেন্ট্যাণ্ট ধর্ম এই সহায়তা অস্বীকার করেন। তাহা হইলেও মুসলমানেরা তাঁহাদের সাধুসস্ত ও শহীদগণের কবর অনেকটা প্রতীক বা প্রতিমারপেই ব্যবহার করিয়া থাকেন। প্রোটেস্ট্যাণ্টরা ধর্মে বাহু সহায়তার আবশ্যকতা উড়াইয়া দিতে গিয়া ক্রমশঃ আধ্যাত্মিক ভাব হইতে বিচ্যুত হইয়া পড়িতেছেন, আর আজকাল থাঁটি প্রোটেন্ট্যান্টের সহিত কেবল নীতিমাত্রবাদী, অগস্ট কমতের চেলা ও অজ্ঞেয়বাদীদের কোন প্রভেদ নাই। আবার খৃষ্ট বা ইনলাম ধর্মে প্রতিমাপুজার ষেটুকু অবশিষ্ট আছে, দেটকুতে কেবল প্রতীক বা প্রতিমাই উপাদিত হয়, 'ব্রহ্মদৃষ্টিরুৎকর্বাৎ' অর্থাৎ ব্রহ্মণুষ্টিদৌকর্থার্থে নয়। স্থতরাং উহা বড় জোর কর্মকাণ্ডের অন্তর্গত মাত্র। অতএব উহা হইতে মৃক্তি বা ভক্তিলাভ হইতে পারে না। এইপ্রকার প্রতিমা-পূজাতে সাধক সর্বনিয়ন্তা ঈশ্বর ভিন্ন অন্ত বস্ততে আত্মসমর্পণ করে, স্থতরাং মূর্তি বা কবর, মন্দির বা শ্বতিভাজের এইরূপ ব্যবহারই প্রকৃত পুতুলপূজা। কিন্তু তাহা হইলেও উহা কোন পাপকর্ম বা অন্তায় নয়, উহা একটি অমুষ্ঠান---একটি কর্মমাত্র; উপাসকেরা অবশ্যই উহার ফল পাইয়া থাকেন।

# ইফনিষ্ঠা

এইবার ইট্রনিষ্ঠা সম্বন্ধে আমাদিগকে আলোচনা কারতে হইবে। যে ভক্ত হইতে চায়, তাহার জানা উচিত, 'যত মত তত পথ'—তাহার জানা উচিত, বিভিন্ন ধর্মসম্প্রদায় সেই একই ভগবানের মহিমার বিভিন্ন বিকাশমাত্র।

'হে ভগবান্, লোকে ভোমাকে কত বিভিন্ন নামে ডাকিয়া থাকে—লোকে ভোমাকে বিভিন্ন নামে যেন ভাগ করিয়া ফেলিয়াছে। কিন্তু ঐ প্রত্যেক নামেই যেন ভোমার পূর্ণশক্তি বর্তমান। যে উপাসক যে ভাবে উপাসনা করিতে ভালবাসে, তাহার নিকট তুমি সেই নামের ভিতর দিয়াই প্রকাশিত হও। ভোমার প্রতি আত্মার ঐকান্তিক অহুরাগ থাকিলে ভোমাকে ডাকিবারও কোন নির্দিষ্ট কাল নাই। ভোমার নিকট এত সহজে যাওয়া যায়, কিন্তু আমার হুর্দেব—ভোমার প্রতি অহুরাগ জ্মিল না।'

শুধু তাই নয়, ভক্ত যেন বিভিন্ন সম্প্রদায়ের প্রতিষ্ঠাতা জ্যোতির তনয়গণকে দ্বণা না করেন; এমন কি তাঁহাদের সমালোচনা-বিষয়েও যেন বিশেষ সতর্ক থাকেন; তাঁহাদের নিন্দা শোনাও তাঁহার উচিত নয়। অবশ্য এমন লোক অতি অল্লই আছেন, বাঁহারা উদার, সহাম্ভৃতিসম্পন্ন, অপরের গুণগ্রহণে সমর্থ আবার গভীর ভগবং-প্রেমসম্পন্ন। সচরাচর দেখা যায়, উদারভাবাণাম সম্প্রদায়গুলি আধ্যাত্মিক গভীরতা হারাইয়া ফেলে। ধর্ম তাহাদের নিকট এক প্রকার রাজনীতিক-সামাজিক-ভাবাণান্ন সমিতির কার্যে পরিণত হয়। আবার খ্ব সন্ধীর্ণ সাম্প্রদায়িক ব্যক্তিগণের নিজ্ব আদর্শের প্রতি থ্ব ভালবাসা আছে বটে, কিন্তু তাহাদের এই ভালবাসার প্রতিটি বিন্দু অপর সকল সম্প্রদায়ের—বেশুলির মতের সহিত তাহাদের এতটুকুও পার্থক্য আছে—সেশুলির উপর দ্বণা হইতে সংগৃহীত হইয়াছে। ঈশ্বরেচ্ছায় জগৎ যদি পরম উদার অথচ গভীরপ্রেমসম্পন্ন জনগণে পূর্ণ হইয়া যাইত, বড় ভাল হইত! কিন্তু

<sup>&</sup>gt; নায়ামকারি বহুগা নিজসর্বশক্তি-স্কুরার্পিতা নিয়মিতঃ স্মরণে ন কালঃ। এতাদৃশী তব কুপা ভগবন্ ময়াপি ছুর্দেবমীদৃশমিহাজনি নামুয়াগঃ।—শিক্ষাইকম্, শ্রীকৃষ্টেভয়্প

এক্লপ মহাত্মার দংখ্যা অতি বিরল। তথাপি আমরা জানি, জগতের অনেককে এই আদর্শৌ শিক্ষিত করা সম্ভব ; আর ইহার উপায় এই 'ইইনিষ্ঠা'।

প্রত্যেক ধর্মের প্রতিটি সম্প্রদায় মাছ্যকে শুধু নিজের আদর্শটি দেখাইয়া দেয়, কিন্তু সনাতন বৈদান্তিক ধর্ম ভগবানের সেই মন্দিরের অভ্যন্তরে প্রবেশ করিবার অনস্ত হার খুলিয়া দেন, এবং মানবের সমক্ষে একরপ অগণিত আদর্শরাশি হাপন করেন। সেই আদর্শগুলির প্রত্যেকটিই সেই অনস্তম্বরূপের এক-একটি বিকাশমাত্র। অতীত ও বর্তমানের মহামহিমময় ঈশ্বরতনয় বা ঈশ্বরের অবতারগণ মহুমুজীবনের বাশুব ঘটনাবলীর কঠিন পর্বত কাটিয়া বে-সকল বিভিন্ন পথ বাহির করিয়াছেন, পরমকরুণাপরবশ হইয়া বেদান্ত উহা মুমুক্ নরনারীগণকেও দেখাইয়া দেন, আর বাহু প্রসারিত করিয়া সকলকে— এমন কি ভবিয়্তৎ মানবকেও সেই সত্য ও আনন্দের ধামে আহ্বান করেন, যেখানে মানবাত্মা মায়াজাল হইতে মুক্ত হইয়া পূর্ণ স্বাধীনতা ও অনস্ত আনন্দের অবস্থায় উন্ধীত হয়।

ভক্তিষোগ এইরপে ভগবং প্রাপ্তির বিভিন্ন পথগুলির একটিকেও ঘুণা বা অস্বীকার করিতে নিষেধ করেন। তথাপি গাছ যত দিন ছোট থাকে, ততদিন বেড়া দিয়া রাখিতে হয়। অপরিণত অবস্থায় নানাপ্রকার ভাব ও আদর্শ সমূধে রাখিলে ধর্মপে কোমল লভিকা মরিয়া ঘাইবে। অনেক লোক উদার ধর্মভাবের নামে অনবরত ভাবাদর্শ পরিবর্তন করিয়া নিজেদের বুণা কৌত্হল মাত্র চরিতার্থ করে। নৃতন নৃতন বিষয় শোনা তাহাদের যেন একরপ ব্যারাম, একরপ নেশার ঝোঁকের মতো। তাহারা থানিকটা সাময়িক প্রায়বীয় উত্তেজনা চায়, সেটি চলিয়া গেলেই তাহারা আর একটির জন্ম প্রস্তুত হয়। ধর্ম তাহাদের নিকট যেন আফিমের নেশার মতো হইয়া দাঁড়ায়, আর ঐ পর্যন্তই তাহাদের দৌড়। ভগবান্ শ্রীয়ামকৃষ্ণ বলিতেন: আর একপ্রকার মাছ্য আছে, তাহারা ম্কা-ঝিছকের মতো। ম্কা-ঝিছক সম্প্রতল ছাড়িয়া স্বাতীনক্ষত্রে পতিত বৃষ্টি-জলের জন্ম উপরে আসে। যতদিন না ঐ জলের একটি বিন্দু পায়, ততদিন মুখ খুলিয়া উপরে ভাসতে থাকে, তারপর গভীর সম্প্রতলে তুব দেয় এবং যে পর্যন্ত না বৃষ্টিবিন্দু ম্কায় পরিণত হয়, সে পর্যন্ত সেখানে বিশ্রাম লয়।

এই উদাহরণে ইইনিষ্ঠা-ভাবটি বেরপ হদরস্পর্শী কবিত্বের ভাষায় স্কৃটিয়া

উঠিয়াছে, আর কোথাও সেরপ হয় নাই। ভক্তিপথে প্রবর্তকের এই একনিষ্ঠা একান্ত প্রয়োজন। হছমানের ছায় তাঁহার বলা উচিত, 'ষদিও লক্ষীপতি ও সীতাপতি পরমাত্মারূপে অভেদ, তথাপি কমললোচন রামই আমার সর্বস্থ।' অথবা সাধু তুলদীদাস বেমন বলিতেন, 'সকলের সঙ্গে বসো, সকলের সঙ্গে আনন্দ কর, সকলের নাম গ্রহণ কর, যে ষাহাই বলুক না কেন সকলকে হাঁ হাঁ বলো, কিন্তু নিজের ভাব দৃঢ় রাখিও'', তেমনি ভক্তিযোগীরও সেই আচার অবলম্বন করা উচিত। ভক্তসাধক যদি অকপট হন, তবে গুরুদন্ত ঐ বীজমন্ত্র হইতেই আধ্যাত্মিক ভাবের স্বর্হৎ বটবৃক্ষ উৎপন্ন হইয়া শাধার পর শাধা ও মূলের পর মূল বিন্তার করিয়া ধর্মজীবনের সমগ্র ক্ষেত্র ছাইয়া ফেলিবে। পরিশেষে প্রকৃত ভক্ত দেখিবেন—যিনি সারা জীবন তাঁহার নিজের ইইদেবতা, তিনিই বিভিন্ন সম্প্রায়ে বিভিন্ন নামে বিভিন্ন রূপে উপাসিত্রী

শীনাথে জানকীনাথে অভেদঃ পরমান্ধনি।
 তথাপি ময় সর্ববঃ রামঃ কমললোচনঃ।

সব্দে বিনিয়ে সব্দে রিনিয়ে সব্কা লীজিয়ে নাম।
 হাঁ জী কারতে রহিয়ে বৈঠিয়ে আপনা ঠাম।—দৌহা, তুলদীদান

#### ভক্তির সাধন

ভক্তিলাভের উপায় ও দাধনসম্বন্ধে ভগবান্ রামাহজ্ব তাঁহার বেদাস্ভভাক্তে লিখিয়াছেন:

'বিবেক, বিমোক, অভ্যাস, ক্রিয়া, কল্যাণ, অনবসাদ ও অন্তর্ম্ব হইতে ভক্তিলাভ হয়।' ্রিবেক' অর্থে রামান্থজের মতে থাভাথাভবিচার। তাঁহার মতে থাভারব্যের অশুদ্ধির কারণ তিনটি:(১) জ্বাতিদোষ অর্থাৎ থাভের প্রকৃতিগত দোষ, যথা—রশুন, পেঁয়াজ প্রভৃতি স্বভাবতঃ অশুচি থাভের যে দোষ; (২) আশ্রমদোষ অর্থাৎ পতিত ও অভিশপ্ত ব্যক্তির হস্তে থাইলে যে দোষ; (৩) নিমিন্তদোষ অর্থাৎ কোন অশুচি বস্তর, ষথা—কেশ, ধূলি আদি সংস্পর্শক্ষনিত দোষ। শ্রুতি বলেন, 'আহার শুদ্ধ করিলে চিত্ত শুদ্ধ হয়, চিত্ত শুদ্ধ হইলে ভগবান্কে সর্ব্বদা শ্রবণ করিতে পারা যায়।'' রামান্ত্র্জ ছান্দোগ্য উপনিষদ হইতে এই বাক্য উদ্ধৃত করিয়াছেন )

এই থাখাখাখবিচার ভক্তিমার্গাবলম্বিগর্ণের মতে চিরকালই একটি গুরুতর বিষয় বলিয়া পরিগণিত হইয়াছে। অনেক ভক্তদম্পাদার এ-বিষয়টিকে অত্যস্ত অস্বাজাবিক করিয়া তুলিয়াছেন বটে, কিন্ত ইহার মধ্যে যে একটি গুরুতর সত্যানিহিত আছে, তাহা অস্বীকার করা যায় না। আমাদের মনে রাখা উচিত, লাংখ্যদর্শনের মতে দক্ষ, রক্ষঃ, তমঃ—এই তিন গুণের সাম্যাবহা প্রকৃতি, এবং বৈষম্যাবহা প্রাপ্ত হইলে উহারাই জগদ্রুপে পরিণত হয়; এগুলি প্রকৃতির গুণ ও উপাদান ত্ই-ই; স্কৃতরাং ঐ সকল উপাদানেই প্রত্যেকটি মাহুবের দেহ নির্মিত। উহাদের মধ্যে সত্বগুণের প্রাধান্তই আধ্যান্থিক উন্নতির পক্ষে অত্যাবশুক। আমরা আহারের হারা শরীরের ভিতর যে উপাদান গ্রহণ করি, তাহাতে আমাদের মানসিক গঠনের অনেক সাহায্য হয়, স্কৃতরাং আমাদিগকে খাভাখাছবিষয়ে বিশেষ দৃষ্টি রাখিতে হইবে। কিন্তু অন্তান্ত বিষয়ের ন্তায় এ বিষয়েও শিক্তেরা চিরকাল যে গোঁড়ামি করিয়া থাকে, তাহা যেন আচার্থগণের উপর আরোপিত না হয়।

<sup>&</sup>gt; जाहात्रस्तको मचलकः मचलका अवा चुलिः।—हात्माणा উপनिवर, १।२७

বান্তবিক খাতের শুদ্ধি-অশুদ্ধি-বিচার গৌণমাত্র। পূর্বোদ্ধত ঐ বাক্যটিই শহর তাঁহার উপনিষদ্ভায়ে অন্তরূপে ব্যাখ্যা করিয়াছেন। ঐ বাক্যস্থ 'আহার' শব্দটি যাহা সচরাচর খাত অর্থে গৃহীত হইয়া থাকে, তাহা তিনি অন্ত অর্থে ব্যাখ্যা করিয়াছেন। তাঁহার মতে 'যাহা আহত হয়, তাহাই আহার'। শব্দদি বিষয়ের জ্ঞান ভোক্তার অর্থাৎ আত্মার উপভোগের ক্ষন্ত ভিতরে আহত হয়। এই বিষয়াহুভূতিরূপ জ্ঞানের শুদ্ধিকেই 'আহারশুদ্ধি' বলে। স্কুতরাং আহার-শুন্ত ক্ষেপ্ত জ্ঞান বা 'আহার' শুদ্ধ হইলে এইরূপ ব্যক্তির সন্ত অর্থাৎ অন্তর্গাইরূপ জ্ঞান বা 'আহার' শুদ্ধ হইলে এইরূপ ব্যক্তির সন্ত অর্থাৎ অন্তরিক্রিয় শুদ্ধ হইলা যাইবে। সন্তশুদ্ধি হইলে অনস্ত পুরুষের যথার্থ স্বরূপজ্ঞান ও অবিচ্ছিন্ন শ্বৃতি আদিবে।'

শকর ও রামাহজের ব্যাথা ছইটি আপাতবিরোধী বলিয়। বোধ হইলেও উভয়টই সত্য ও প্রয়োজনীয়। (স্ক্র শরীর বা মনের সংযম স্কুল শরীরের সংযম হইতে উচ্চতর কাজ বটে, কিন্তু স্ক্রের সংযম করিতে হইলে অগ্রে স্থুলের সংযম বিশেষ আবশ্রক। অতএব আহার সহদ্ধে গুরুপরশ্রপা যে-সকল নিয়ম প্রচলিত আছে, প্রবর্তকের পক্ষে সেগুলি পালন করা আবশ্রক। কিন্তু আজকাল ভারতীয় অনেক সম্প্রদায়ে এই আহারাদি বিচারের এত বাড়াবাড়ি, এত অর্থহীন নিয়মের বাঁধাবাঁধি, এত গোড়ামি দেখা যায় যে, মনে হয় ধর্ম যেন রায়াঘরে আশ্রম লইয়াছে। কখন যে ধর্মের মহান্ সত্যমমূহ সেখান হইতে বাহিরে আসিয়া আধ্যাত্মিকভার স্থালোকে উদ্ভাসিত হইবে, তাহার কোন সন্থাবনা নাই। এরূপ ধর্ম এক প্রকার জড়বাদ মাত্র। উহা জ্ঞান নয়, ভক্তি নয়, কর্মও নয়। উহা এক বিশেষ প্রকার পাগলামি মাত্র। যাহারা এই খাজাথাতের বিচারকেই জীবনের সার বলিয়া হির করিয়াছে, তাহাদের গতি ব্রন্ধলোকে না হইয়া সন্থবতঃ বাতুলালয়ের দিকেই হইবে। স্বতরাং ইহা মৃক্তিদিন্ধ বোধ হইতেছে যে, খাজাথাতের বিচার মনের হিরতারণ উচ্চাবন্থা-লাজের জন্ত কিছুটা আবশ্রক, অক্সণা এই হিরতা সহজে লাভ করা যায় না।

<sup>&</sup>gt; আন্তিয়তে ইত্যাহার: শব্দাদিবিষয়জ্ঞানন্ ভোক্ত্ ভোঁগান্নাইয়তে। তক্ত বিষয়োগলন্ধিলকণক্ত বিজ্ঞানক্ত শুদ্ধিরাহারগুদ্ধি:, রাগবেষমোহদোবৈরসংস্টাং বিষয়বিজ্ঞানমিত্যর্থ:। তক্তামাহারগুদ্ধে সভাাং তবতোহস্তঃকরণক্ত সবক্ত গুদ্ধিনৈর্মলাং ভবতি; সবশুদ্ধে চ সত্যাং বধাবগতে ভূমান্ধনি ধ্রুধাবিদ্ধিন্না শ্বতিরবিশ্বরণং ভবতি।—শাক্ষরভাগ, ছামোগ্য উপনিষ্ণ, ৭।২৬

তারণর 'বিমোক'। বিমোক অর্থে ইন্দ্রিয়গুলির বিষয়াভিম্থী গতি নিবারণ ও উহাদিগকে সংযত করিয়া নিজ ইচ্ছার অধীনে আনয়ন এবং ইহা সকল ধর্মসাধনেরই কেন্দ্রীয় ভাব।

তারপর 'অভ্যাদ' অর্থাৎ আত্মদংযম ও আত্মত্যাগের অভ্যাদ। কিন্তু
নাধকের প্রাণপণ চেষ্টা ও প্রবল সংযমের অভ্যাদ ব্যতীত ঈশ্বর ও আত্মবিষয়ক
অহভূতি কথনই দন্তব নয়। মন যেন সর্বদাই দেই ঈশ্বরের চিস্তাম নিবিষ্ট থাকে। প্রথম প্রথম ইহা অতি কঠিন বোধ হয়, কিন্তু অধ্যবদায়-দহকারে চেষ্টা করিতে করিতে এরপ চিস্তা করার শক্তি ক্রমশঃ বর্ধিত হয়। শ্রীকৃষ্ণ গীতায় বলিয়াছেন, 'হে কোন্তেয়, অভ্যাদ ও বৈরাগ্যের হারা মন নিগৃহীত হইয়া থাকে।'

ভারপর 'ক্রিয়া' অর্থাৎ যজ্ঞ। পঞ্চ মহাষজ্ঞের নিয়মিভরূপ অনুষ্ঠান করিতে **ছইবে**।

('কল্যাণ' অর্থে পবিত্রতা, আর এই পবিত্রতারূপ একমাত্র ভিত্তির উপর ভক্তিপ্রাদাদ প্রতিষ্ঠিত। বাহুশৌচ অথবা খাছাখাছা-সহদ্ধে বিচার—এ উভয়ই সহজ, কিন্তু অন্তঃশুদ্ধি ব্যতিরেকে উহাদের কোন মূল্য নাই। রামান্তর্জ অন্তঃশুদ্ধিলাভের উপায়ন্তরূপ নিয়লিথিত গুণগুলির কথা বর্ণনা করিয়াছেন: সত্য, আর্জব—সরলতা, দয়া—নিঃবার্থ পরোপকার, দান, অহিংসা—কায়মনোবাক্যে অপরের হিংসা না করা, অনভিধ্যা—পরজ্রব্যে লোভ, রথা চিন্তা ও পরকৃত অনিষ্টাচরণের ক্রমাগত চিন্তা-পরিত্যাপ্ট। এই তালিকার মধ্যে অহিংসা-গুণটির সম্বদ্ধে বিশেষভাবে কিছু বলা আবশ্রক। ভক্তকে সকল প্রাণিসম্বদ্ধে এই অহিংসাভাব অবলম্বন করিতেই হইবে। কেহ কেহ মনে করেন, মহয়জাতির প্রতি অহিংসাভাব পোষণ করিলেই যথেই, অক্সান্ত প্রাণিগণের প্রতি নির্দয় হইলে কোন ক্ষতি নাই; অহিংসা বান্তবিক তাহা নয়। আবার কেহ কেহ মেন কুকুর-বিড়ালকে লালন-পালন করেন বা পিপীলিকাকে চিনি খাওয়ান, কিন্তু মাহ্যব-ভাতার গলা কাটিতে দ্বিধা বোধ করেন না, অহিংসা বলিতে তাহাও বুঝায় না। বিশেষ লক্ষ্য করিবার বিষয় এই বে, পৃথিবীর প্রায় প্রতিটি মহৎ ভাবই শেষ পর্যন্ত

অভ্যাদেন তু কৌৱেন্ন বৈরাগ্যেণ চ গৃহতে।—গীতা, ভাতৰ

বিরক্তিকর হইয়া যাইতে পারে, ভাল রীতিনীতিও যদি অন্ধভাবে অন্থঠান করা হয়, তবে শেষ পর্যন্ত সেগুলিও অকল্যাণের কারণ হইয়া দাঁড়ায় এবং হুংখের বিষয়, অহিংসানীতিও এ নিয়মের ব্যতিক্রম নয়। কতকগুলি ধর্মসম্প্রদায়ের অপরিষ্কার সাধকেরা স্নান করে না, পাছে তাহাদের গায়ের পোকা মরিয়া যায়, কিন্তু সেজন্ত তাহাদের মহায়-ভাতাগণকে যে যথেট অস্বন্তি ও অস্থ্য ভোগ করিতে হয়, সে দিকে তাহাদের মোটেই দৃষ্টি নাই। তবে এটুকু আননেদর বিষয়, ইহারা বৈদিক ধর্মাবলম্বী নয়।

ইবা নাই দেখিলে ব্ঝিতে হইবে, সাধক অহিংসাভাবে প্রতিষ্ঠিত হইয়াছেন। সাময়িক উত্তেজনায় অথবা কোনরূপ কুসংস্থার বা পুরোহিত-কুলের প্রেরণায় যে-কোন ব্যক্তি কোন সংকর্ম করিতে পারে বা কিছু দান করিতে পারে; কিন্তু তিনিই যথার্থ মানবপ্রেমিক, যিনি কাহারও প্রতি ঈর্ধার ভাব পোষণ করেন না। সংসারে দেখা যায়, তথাকথিত বড় বড় লোকেরা সকলেই সামাত্ত নাম-ঘশ বা ছু-এক টুকরা স্বর্ণথণ্ডের জ্ঞত পরস্পরের প্রতি ঈর্ষাধিত। যতদিন অস্তরে এই ঈর্ষাভাব থাকে, ততদিন অহিংসা বহুদুর; নিরামিষাশী হইলেও ভিনি অহিংসা হইতে বহুদুর। গুরু মাংস খায় না—নিরামিষভোজী, মেষও তাই; তবে কি তাহার। যোগী বা অহিংসাপরায়ণ ? যে-কোন মূর্থ ইচ্ছা করিলেই মাংসাহার বর্জন করিতে পারে। ভগু এইজন্মই তাহাকে উদ্ভিদভোজী জন্তুগণ অপেক্ষা বিশেষ উন্নত বলা যাইতে পারে না, খাত্তবিশেষ ত্যাগ করিলেই কেহ জ্ঞানী হইয়া যায় না। যে ব্যক্তি নির্দয়ভাবে বিধবা ও অনাথ বালকবালিকাকে ঠকাইয়া অর্থ লইতে পারে, অর্থের জন্ম যে-কোনরূপ জন্মায় কার্য করিতে যাহার বিধা নাই.সে যদি কেবল তুণভোজন করিয়াও জীবনধারণ করে, তথাপি দে পশুরও অধম। যাঁহার क्रम्रा कथन ७ व्यवत्र व्यनिष्टेिका वर्षक छैनिक इम्र ना, यिनि एषु वस्तुत्र नम्, পরম শত্রুরও সৌভাগ্যে আনন্দিত, সারা জীবন প্রতিদিন শুকরমাংস খাইলেও তিমিই প্রকৃত ভক্ত, তিনিই প্রকৃত যোগী, তিনিই সকলের গুরু। স্বত্রাং এইটি সর্বদা শ্বরণ রাখা উচিত যে, বাহু রীতিনীতি কেবল অস্ক:ভদ্ধির সহায়কমাত্র; যেথানে বাছবিষয়ে অত খুঁটনাট-বিচার করা অসম্ভব, रमथीत क्वन ष्यस्थानि-ष्यनम्यन स्थि। तम् लाक्क थिक, तमहे জাতিকে ধিক্, যে লোক বা বে জাতি ধর্মের সার ভূলিয়া অভ্যাদবশে বাহ

অম্ঠানগুলিকে মরণ-কামড়ে ধরিয়া থাকে, কোনমতে ছাড়িতে চায় না। যদি ঐ অম্ঠানগুলি আধ্যাঝিক জীবনের পরিচায়ক হয়, তবেই উহাদের উপযোগিতা আছে বলিতে হইবে। প্রাণশ্স হইলে উহাদিগকে নির্দয়ভাবে উৎপাটন করিয়া ফেলা উচিত।)

(অনবসাদ' বা বল ভক্তিলাভের পরবর্তী সাধন। শ্রুতি বলেন, 'বলহীন ব্যক্তি তাহাকে লাভ করিতে পারে না।'' এখানে শারীরিক ও মানসিক উভয় প্রকার দৌর্বল্য লক্ষিত হইয়াছে। 'বলিষ্ঠ, প্রচিষ্ঠ' ব্যক্তিই প্রকৃত শিষ্য হওয়ার উপযুক্ত। তুর্বল, শীর্ণকায়, জরাজীর্ণ ব্যক্তি কী সাধন করিবে ? শরীর ও মনের মধ্যে যে অভ্ত শক্তিসমূহ ল্কায়িত আছে. কোনরূপ যোগাভ্যাদের দারা তাহারা কিঞ্চিৎ পরিমাণে জাগ্রত হইলেও তুর্বল ব্যক্তি একেবারে থণ্ড থণ্ড হইয়া ষাইবে। যুবা, স্বস্থকায়, সবল ব্যক্তিই সিদ্ধ হইতে পারেন। স্বতরাং সিদ্ধিলাভের জন্ত মানসিক বল যে পরিমাণে প্রয়োজন, শারীরিক বলও সেই পরিমাণে চাই। ইক্রিয়সংযুমের প্রতিক্রিয়া খুব সবল দেহই সম্থ করিতে পারে। অভএব ভক্ত হইতে যাহার সাধ, তাহাকে সবল ও স্ব্যকায় হইতে হইবে। যাহারা তুর্বল, তাহারা যদি কোনরূপ যোগাভ্যাদের চেটা করে, তবে হয় তাহারা কোন তুন্দিকিৎশ্র ব্যাধিগ্রন্ত হইবে, নতুবা মনকে ভয়ানক ছ্র্বল করিয়া ফেলিবে। ইচ্ছাপূর্বক শরীরকে ত্র্বল করা ভক্তিন বা জ্ঞান-লাভের অন্তক্ত ব্যবস্থা নয়।

ষাহার চিত্ত ছবলে দেও আত্মলাভে কৃতকার্য হয় না। যে ভক্ত হইতে ইচ্ছুক, দে সর্বদা প্রাক্ষর থাকিবে। পাশ্চাত্যে অনেকের কাছে ধার্মিকের লক্ষণ—দে কথনও হাদিবে না, তাহার মুখ সর্বদা বিষাদমেঘে আর্ত থাকিবে, তাহার চোয়াল বদা ও মুখ লম্বা হওয়া আবশ্যক। শুদ্ধনীর ও লম্বাম্থ লোক ভাক্ডারের তথাবধানের যোগ্য বটে, কিন্তু তাহারা কথনও যোগী হইতে পারে না। প্রফুল্লচিত্ত ব্যক্তিই অধ্যবদারশীল হইতে পারে। দৃঢ়চেতা ব্যক্তিই সহস্র বাধা-বিদ্ধ অতিক্রম করিয়া যাইতে পারে। মায়ালাল ছিল্ল করিয়া বাহিরে যাওয়া—যোগ সাধন করা মহা কঠিন কার্য, দৃঢ় ইচ্ছাশক্তিসম্পান বীরগণের ছারাই ইহা সম্ভব।

১ নারমান্ত্রা বলহীনেন লভাঃ।—মুওক উপ., ৩।২।৪

২ আশিষ্ঠো জড়িঠো বলিষ্ঠ:।—তৈত্তি, উপ., ২।৮।১

প্রফ্রতা প্রয়োজন, তাই বলিয়া অতিরিক্ত আমোদে মাতিলে চলিবে না (অয়য়র্ব)। অতিরিক্ত হাস্তকোতৃক আমাদিগকে গভীর চিস্তায় অক্ষমকরিয়া ফেলে, উহাতে মানসিক শক্তিদম্হের রুপা ক্ষয় হয়। ইচ্ছাশক্তি যত দৃঢ় হয়, নানাবিধ ভাবের বশে মন তত কম বিচলিত হয়। বিয়াদপূর্ণ গন্ধীর ভাব যেমন সাধনার প্রতিক্ল, অতিরিক্ত আমোদও সেইরূপ। মন যথন দ্বির শাস্ত সামঞ্জপূর্ণ থাকে, তথনই আধ্যান্মিক অয়ভূতি সম্ভব।

এই-সকল সাধন দারা সাধক শিথিবে, কি ভাবে ভগবান্কে ভালবাসিতে হয়। এতক্ষণ যাহা বলা হইল, তাহা 'গৌণী ভক্তি')

# পৰাভক্তি

# ভক্তির প্রস্তুতি—ত্যাগ

গোণী ভক্তির কথা সংক্ষেপে শেষ করিয়া আমরা পরাভক্তির আলোচনায় প্রবেশ করিতেছি। এখন এই পরাভক্তি-অভ্যাদের জন্ত প্রস্তুত হইবার শেষ সাধনটির কথা বিবেচনা করা যাক। সর্বপ্রকার সাধনের উদ্দেশ্ত আত্মন্তদ্ধি-নাম্যাধন, প্রতীক ও প্রতিমাদির উপাসনা এবং অক্সাক্ত অফুষ্ঠান কেবল আয়-ভদ্ধির জন্ম। কিন্তু ভদ্ধিকারক সমুদয় সাধনের মধ্যে ভ্যাগই সর্বশ্রেষ্ঠ—উহা ব্যতীত কেহ এই পরাভক্তির রাজ্যে প্রবেশই করিতে পারে না। অনেকের পক্ষে এই ত্যাগ অতি ভয়াবহ ব্যাপার বোধ হইতে পারে, কিন্তু ত্যাগ ব্যতীভ কোনরূপ আধ্যাত্মিক উন্নতিই সম্ভব নয়; সকল যোগেই এই ত্যাগ আবিশ্রক। এই ত্যাগই ধর্মের সোপান—সমূদর সাধনের অন্তরক সাধন। সংক্ষেপে বলিতে গেলে ত্যাগই প্রকৃত ধর্ম। যথন মানবাত্মা সংসারের সমুদয় বস্তু দূরে ফেলিয়া গভীর তত্ত্বমূহ অনুসন্ধান করে, যথন চৈতক্তস্বরূপ মানব বুঝিতে পারে, দেহরূপ জড়ে বন্ধ হইয়া জড় হইয়া ষাইতেছি এবং ক্রমশ: বিনাশের পথে অগ্রসর হইতেছি, তথন সে জড়পদার্থ হইতে আপনার দৃষ্টি সরাইয়া লয়, তথনই ত্যাগ আরম্ভ হয়, তথনই প্রকৃত আধ্যাত্মিক উন্নতি আরম্ভ হয়। কর্মযোগী সমূদর কর্মফল ত্যাপ্ন করেন, তিনি বে-সকল কর্ম করেন, তাহার ফলে তিনি আসক্ত হন না, তিনি ঐহিক বা পারত্রিক কোন লাভের জন্ম আগ্রহান্বিত হন না। রাজ্যোগীর মতে সমূদয় প্রাকৃতির লক্ষ্য—পুরুষ বা আত্মাকে বিচিত্ত স্থখত্বংগ ভোগ করানো। ইহার ফলে আত্মা বুঝিতে পারেন, প্রকৃতি হইতে তিনি নিত্য খতত্ত্ব বা পৃথক্। মানবাত্মাকে জানিতে হইবে, তিনি চিরকাল চৈতক্তস্বরূপই ছিলেন, আর জড়ের সহিত তাঁহার সংযোগ কেবল সাময়িক, ক্ষণিকমাত্র। রাজ্যোগী প্রকৃতির সমুদল্প স্থপতুঃখ ভোগ করিয়া অভিজ্ঞতার ভিতর দিয়া বৈরাগ্যের শিক্ষা লাভ করেন। জ্ঞানযোগীর বৈরাগ্য সর্বাপেক্ষা কঠোর। কারণ তাঁহাকে প্রথম হইতেই এই বাস্তবরূপে দৃশ্রমান প্রকৃতিকে মিখ্যা মারা বলিয়া জানিতে হয়। তাঁছাকে ব্ঝিতে হয়, প্রকৃতিতে বত কিছু শক্তির প্রকাশ দেখিডেছি, সবই আত্মার শক্তি, প্রকৃতির নয়। তাঁহাকে

প্রথম হইতেই জানিতে হয়, সর্বপ্রকার জ্ঞান—সর্বপ্রকার অভিজ্ঞতা আত্মাতেই অন্তর্নিহিত রহিয়াছে, প্রকৃতিতে নাই। সুতরাং কেবল বিচার-জনিত ধারণার বলে তাঁহাকে একেবারে সম্দর প্রাকৃতিক বন্ধন ছিন্ন করিতে হয়। প্রকৃতি ও প্রাকৃতিক সম্দর পদার্থ ইন্দ্রজালের স্থায় তাঁহার সম্প্রহৃতি অন্তর্হিত হয়, তিনি অ-মহিমান্ন বিরাজ করিতে চেষ্টা করেন।

সকল প্রকার বৈরাগ্য অপেক্ষা ভক্তিধোগীর বৈরাগ্য থব স্বাভাবিক। ইহাতে কোন কঠোরতা নাই, জোর করিয়া কিছু ছাড়িতে হয় না। ভজের ত্যাগ অতি সহজ্ব—চারিদিকের দুশ্রের মতোই অতি বাভাবিক; এই ত্যাগেরই অস্ততঃ বিক্লভন্নপ আমাদের চতুর্দিকে প্রতিদিন দেখিতে পাই। কোন পুৰুষ কোন নারীকে ভালবাসিতে শুরু করিল; কিছুদিন বাদে সে আর একজনকে ভালবাসিল, প্রথমটিকে ছাড়িয়া দিল। ঐ প্রথম নারীটির চিন্তা ধীরে ধীরে শান্তভাবে তাহার মন হইতে চলিয়া থেল; সে আর ঐ नात्रीत अভावत्वाथ कतिन ना। धवात्र मत्न कह, दकान मात्री दकान शुक्रमत्क ভালবাসিতেছে। সে আবার ব্যন অপর এক পুরুষকে ভালবাদে, তখন এই প্রথম পুরুষ্টির কথা যেন তাহার মন হইতে সহজেই চলিয়া বায় 🗓 কোন लाक रग्नर**ा निर्**कत भरतरक छानवारम। क्रमभः रम निर्कत रम्भरक ভালবাসিতে আর্ভ করিল। তথন তাহার নিজের কৃত্র শহরের জন্ম হৈ প্রগাঢ় অলবাসা, তাহা স্বভাবতই চলিয়া গেল। স্পাবার মনে কর, কোন लाक ममुमग्र जगरहक ভानवाभिष्ठ गिथिन, छथन छाराव चरमणास्त्राभ, सिस দেশের জন্ত প্রবল উন্নত্ত ভালবাদা চলিয়া বায়। তাহাতে তাহার কিছু কট হয় না। এ-জ্রাব তাড়াইবার জন্ত তাহাকে কিছু জোর করিতে হয় না। অশিকিত লোক ইন্দ্রিয়স্থে উন্নত, শিকিত হইতে থাকিলে সে বুদ্ধি-বুত্তির চর্চায় অধিকতর অথ পাইতে থাকে। তথন সে বিষয়ভোগে আর তত হুখ পার না। কুকুর ও ব্যাদ্র খার্ছ পাইলে বেরূপ ক্রুতির সহিত ভোজন করিতে থাকে, কোন মানুবের পক্ষে দেরপ**্রসম্ভব**ীনয়। আবার মানুব বুদ্ধিবলে নানা বিষয় জানিয়া ও নানা কার্য সম্পাদন করিয়া যে সংখ অফুর্ডর করে, কুকুর কথনও তাহা অহতের করিতে পারে নাম প্রথমে ইন্সিয় হইতে স্থামুভতি হইরা থাকে, কিন্তু যখনই কোন প্রাণী জীবনের উচ্চত্তরে উদীত হয়, তখনই এই নিম্ননাতীয় হথের মূল্য তাহার কাছে কমিয়া যায় 🔅 মহয়াসময়ক

দেখা যায়, মাহ্যৰ ৰতই পশুর তুল্য হয়, সে ততই তীব্রভাবে ইন্দ্রিয়ন্থথ অম্ভব করে। আর ৰতই তাহার শিক্ষাদির উন্নতি হয়, ততই বৃদ্ধিবৃত্তির পরিচালনা ও এরপ ক্ষা ক্ষা বিষয়ে তাহার স্থাম্ভৃতি হইতে থাকে। এইরূপে মাহ্য বখন বৃদ্ধির বা মনোবৃত্তির অতীত ভূমিতে আরোহণ করে, বখন সে আধ্যাত্মিকতা ও দিব্যাম্ভৃতির ভূমিতে আরোহণ করে, তখন সে এমন এক আনন্দের অবস্থা লাভ করে, যাহার তুলনায় ইন্দ্রিয়বৃত্তি- বা বৃদ্ধিবৃত্তি-পরিচালন-জনিত হথ শৃশ্য বলিয়া মনে হয়। এরূপ হওয়া খুবই স্বাভাবিক। যথন চক্র উজ্জ্বলভাবে শোভা পায়, তখন তারাগণ নিপ্রভ হইয়া যায়। আবার কর্য উদিত হইলে চক্রও নিপ্রভ ভাব ধারণ করে। ভক্তির জন্ম যে বৈরাগ্যের প্রয়োজন, তাহা কোন কিছুকে নই করিয়া পাইতে হয় না। বেমন কোন ক্রমবর্ধমান আলোকের নিকট অল্পোজ্জল আলোক স্বভাবতই ক্রমশঃ নিপ্রভ হইতে হইতে শেষে একেবারে অস্তর্হিত হয়, সেইরূপ ভগবংপ্রেমোয়ত্ততায় ইন্দ্রিয়বৃত্তি- ও বৃদ্ধিবৃত্তি-জনিত স্থপস্ত স্বভাবতই নিপ্রভ হইয়া যায়।

এই ঈশ্বরপ্রেম ক্রমশ: বর্ধিত হইয়া এমন এক ভাব ধারণ করে, যাহাকে 'পরাভক্তি' বলে। যে সাধক ঈশবের প্রতি এরূপ প্রেম লাভ করিয়াছেন, তাহার পক্ষে অমুষ্ঠানের আর আবশুকতা থাকে না, শাল্লের কোন প্রয়োজন থাকে না; প্রতিমা, মন্দির, ভজনালয়, বিভিন্ন ধর্মসম্প্রদায়, দেশ, জাতি—এই-সব ক্রু ক্রুল সীমাবদ্ধ ভাব ও বন্ধন আপনা হইতেই চলিয়া যায়। কিছুই আর তাহাকে বাঁধিতে পারে না, কিছুই তাঁহার স্বাধীনতা নই করিতে পারে না। জাহাজ হঠাৎ চুম্বকপ্রস্তরের পাহাড়ের নিকট আসিলে পেরেকগুলি আরুই হইয়া পড়িয়া যায়, আর ভক্তাগুলি জলের উপর ভাসিতে থাকে। ভগবংরুপা এইরূপে আত্মার বন্ধন অর্থাৎ তাহার স্বরূপ-প্রকাশের বিদ্নসমূহ অপসারিত করিয়া দেয়, ভখন উহা মৃক্ষ হইয়া যায়। হতরাং ভক্তিলাভের উপায়-স্বরূপ এই বৈরাগ্য-সাধনে কোন কঠোরতা নাই, কোন কর্কশ বা গুছ ভাব নাই, কোনরূপ সংগ্রাম নাই। ভক্তকে তাঁহার হন্ধয়ের কোন ভাবই দমন করিতে হয় না, চাপিয়া রাখিতে হয় না, তাঁহাকে বরং সেই-সকল ভাব প্রবল করিয়া ভগবানের দিকে চালিত করিতে হয়।

# ভক্তের বৈরাগ্য প্রেমপ্রসূত

প্রকৃতিতে আমরা সর্বত্রই প্রেমের বিকাশ দেখিতে পাই। সমাল্পের মধ্যে যাহা কিছু হলন ও মহৎ নবই প্রেমপ্রহৃত; আবার কুৎসিত এবং পৈশাচিক ব্যাপারগুলিও সেই একই প্রেমশক্তির বিকার মাত্র। বে চিন্তর্বত্তি হইতে পতিপত্নীর বিশুদ্ধ দাম্পত্যপ্রেম উদ্ভুত, অতি নীচ কামর্ত্তিও সেই একই খনি হইতে সঞ্চাত। ভাব সেই একই, তবে বিভিন্ন ক্ষেত্রে উহার প্রকাশ বিভিন্ন। এই একই প্রেম কাহাকেও ভাল কাজে প্রেরণা দের এবং সে দরিক্রকে সর্বন্ধ অর্পণ করে, আবার কেহ বা ইহারই প্রভাবে নিজ প্রাতার গলা কাটিয়া ভাহার যথাসর্বন্ধ অগহরণ করে। শেবোক্ত ব্যক্তি নিজেকে মেমন ভালবাদে, প্রথমোক্ত ব্যক্তি অপরকে সেইরূপ ভালবাদে। তবে শেবোক্ত হলে প্রেম লান্ত পথে পরিচালিত; কিন্তু প্রথম ক্ষেত্রে উহা ঠিক পথে প্রযুক্ত। বে অগ্রিতে আমাদের খাত্য প্রস্তুত্ত হয়, ভাহাই আবার একটি শিশুকে দগ্ধ করিতে পারে। ইহাতে অগ্রির কিছু দোষ নাই, ব্যবহারে ও ফলে ভারতম্য হয়। অতএব বে প্রেমকে তুই ব্যক্তির প্রবল আসক্ষেপ্তা বলা যায়, ভাহাই আবার অবশেষে উচ্চনীচ সর্বপ্রাণীর সেই এক স্বরূপে বিলীন হইবার ইচ্ছা-রূপে সর্বত্র প্রকাশিত।

ভক্তিবোগ প্রেমের এই উচ্চতম বিকাশের বিজ্ঞানস্বরূপ। উহা আমাদিগকে নিয়ন্ত্রিত করিবার, প্রেমকে ষথার্থ পথে পরিচালনা করিবার, উহাকে একটি নৃতন উদ্দেশ্যে ব্যবহার করিবার এবং উহা হইতে শ্রেষ্ঠ ফল—আধ্যাত্মিক শাস্তি ও আনন্দ লাভ করিবার উপায় প্রদর্শন করে। ভক্তিবোগ বলে না—ভ্যাগ কর বা ছাড়িয়া দাও; তথু বলে—ভালবাসো, সেই উচ্চতম আদর্শকে ভালবাসো। বাহার প্রেমের আস্পদ ঐরপ, সর্বপ্রকার নীচভাব অভাবতই তাহার মন হইতে অস্তর্হিত হইবে।

'তোমার সহক্ষে আমি আর কিছু বলিতে পারি না, শুধু বলিতে পারি:
তুমি আমার প্রেমাম্পদ। তুমি ক্ষর, আহা! অতি ক্ষর, তুমি ক্ষরং
সৌক্র্যক্রণ!'—ক্ষরের উচ্ছাসে ভক্তেরা চিরকাল এইক্লপ বলেন। ভক্তিবোগে
আমাদের শুধু এইটুকু করিতে হইবে—ক্ষরের প্রতি আমাদের বে স্বাভাবিক

আকর্ষণ, তাহা ভগবানের দিকে চালিত করিতে হইবে। প্রাণের সহিত ভালবালো। মাহুষের মূখে, আকাশে, তারায় অথবা চল্লে যে দৌলর্ষের বিকাশ দেখা যায়, তাহা কোথা হইতে আদিল ? উহা সেই ভগবানের সর্বব্যাপী সৌন্দর্যের আংশিক প্রকাশমাত্র। শ্রুতিতে বলা হইয়াছে, 'তাঁহারই প্রকাশে সকলের প্রকাশ।" ভক্তির এই উচ্চভূমিতে দণ্ডায়মান হও। উহা একেবারে তোমাদের কুত্র আমিষ ভুলাইয়া দিবে। (জগতের কুত্র স্বার্থপর আসক্তিসমূহ ত্যাগ কর। কেবল মাহ্যকেই তোমার সাধারণ বা তদপেকা উচ্চতর কার্যপ্রবৃত্তির একমাত্র লক্ষ্য মনে করিও না। সাক্ষিরণে অবস্থিত হইয়া প্রকৃতির সমুদর ব্যাপার পর্ববেক্ষণ কর। মাত্রবের প্রতি আসন্তিশৃন্ত হও। দেখ, জগতে এই প্রবল প্রেমের ভাব কিরুপে কার্য করিতেছে। কখন . কথন হয়তো একটা ধাকা আসিল। উহাও সেই পরমপ্রেমলাভের চেষ্টার আহ্বদিক ব্যাপার মাত্র। হয়তো কোথাও একটু বন্দ বা দংঘর্ষ ঘটিল, হয়তো কাহারও পদখলন হইল, এ-সবই দেই প্রকৃত উচ্চতর প্রেমে আরোহণ করিবার সোপানমাত্র। দাকিস্বরূপ একটু দূরে দাড়াইয়া দেখ, কি ভাবে এই ছন্দ্র ও সংঘর্গ মাঁমুষকে প্রকৃত প্রেমের পথে আগাইয়া দেয়। যথন কেহ এই সংসার-প্রবাহের মধ্যে থাকে, তথনই সে ঐ সংঘর্ষগুলি অমুভর করে। কিন্তু যঁখনই উহার বাহিরে আসিয়া কেবল সাক্ষিরণে পর্যবেক্ষণ করিবে, তখন দেখিবে অনম্ভ প্রণালীর মধ্য দিয়া ভগবান নিজেকে প্রেমক্সপে প্রকাশিত করিতেছেন 🗓

'ষেধানেই একটু আনন্দ দেখিতে পাওয়া যায়, সেধানে সেই অনন্ত আনন্দস্বরূপ স্বয়ং ভগবানের অংশ রহিয়াছে, বুঝিতে হইবে।' অতি নীচতম আসক্তিতেও ভগবংপ্রেমের বীজ অন্তনিহিত আছে। সংস্কৃত ভাষায় ভগবানের একটি নাম 'হরি'। ইহার অর্থ এই—তিনি সকলকেই নিজের কাছে আ-হরণ করিতেছেন বা আকর্ষণ করিতেছেন। বাস্তবিক তিনিই আমাদের ভালবাসার একমাত্র উপযুক্ত পাত্র। এই যে আমরা নানাদিকে আরুই হইতেছি, কিন্তু আমাদিগকে টানিতেছে কে? তিনিই আমাদিগকে তাহার দিকে ক্রমাণত টানিতেছেন। প্রাণহীন ক্রড়—সে কি কথন চৈতগ্রবান্ আত্মাকে

তমেৰ ভান্তসুভাতি সর্বন্।
 তস্য ভাগা সর্বমিদং বিভাতি।—কঠ উপ., ২।২।>

२ এडरेज्यसम्बद्धः हेजापि— वृह, উপ., हाणाक्र

টানিতে পারে? কখনই পারে না, কখন পারিবেও না। একখানি হন্দর
মুখ দেখিয়া একজন উন্নত্ত হইল। গোটাকতক জড় পরমাণু কি তাহাকে পাগল
করিল? কখনই নয়। ঐ জড়-পরমাণুসমূহের অস্তরালে নিশ্চয়ই ঐশবিক
শক্তি ও ঐশবিক প্রেমের লীলা বিভ্যমান। অজ্ঞ লোকে উহা ফ্লানে না,
তথাপি জ্ঞাতদারে বা অজ্ঞাতদারে দে উহা দারাই—কেবল উহা দারাই
আরুই হইতেছে। স্কতরাং দেখা গেল, অতি নিমতম আদক্তিও ঈশব হইতে
শক্তি সংগ্রহ করে।—'হে প্রিয়ত্তমে, পতির জন্ম পতিকে কেহ ভালবাদে
না, আত্মার জন্মই লোকে পতিকে ভালবাদে।' প্রেমিকা পত্নীগণ ইহা
জানিতে পারে, না জানিতেও পারে, তথাপি তত্তি সত্যা। 'হে প্রিয়ত্মে,
পত্নীর জন্ম পত্নীকে কেহ ভালবাদে না, আত্মার জন্মই পত্নী প্রিয়া হয়।''

এইরপ কেহই নিজ সম্ভানকে অথবা আর কাহাকেও তাহাদেরই জন্ম ভালবাদে না, আত্মার জন্মই ভালবাসিয়া থাকে। তগবান যেন একটি বৃহৎ চুম্বক-প্রস্তর, আমরা যেন লোহচূর্ণের দ্রায়। আমরা সকলেই সদাসর্বদা তাঁহার দারা আরুই হইতেছি। আমরা সকলেই তাঁহাকে লাভ করিবার জন্ম চেটা করিতেছি। জগতে এই যে নানাবিধ চেটা—এই-সকলের একমাত্র লক্ষ্য কেবল স্বার্থ হইতে পারে না। অজ্ঞ ব্যক্তিগণ জানে না, তাহারা কি করিতেছে। বাত্তবিক তাহারা জীবনের সকল চেটার মধ্য দিয়া ক্রমার্গত সেই পরমাত্মা-রূপ বৃহৎ চুম্বকের নিকটবর্তী হইতেছে। আমাদের এই কঠোর জীবন-সংগ্রামের লক্ষ্য—তাঁহার নিকট যাওয়া এবং শেষপর্যন্ত তাঁহার সহিত একীভূত হওয়া

ভজিষোগীই এই জীবন-সংগ্রামের অর্থ জানেন ও ইহার উদ্দেশ্য বুঝেন, তিনি এই সংগ্রাম অভিক্রম করিয়া আসিয়াছেন; স্বভরাং তিনি জানেন, ইহার লক্ষ্য কি, এই জ্বলু তিনি সর্বাস্তঃকরণে এগুলি হইতে মুক্তি পাইতে ইচ্ছা করেন। এ-সকল এড়াইয়া তিনি সকল আকর্ষণের মূলকারণ হরির নিকট একেবারে মাইতে চান। ইহাই ভক্তের ভ্যাগ—ভগবানের প্রতি এই প্রবল আকর্ষণ ভাঁইর আর সকল আসন্তিকে নাশ করিয়া দেয়। এই অনস্ত

ন বা অরে পত্যুং কামার পতিং প্রিয়ো ভবত্যাক্সনন্ত কামার পতিং প্রিয়ো ভবতি।
 ন বা অরে জারাইর কামার জারা প্রিয়া ভবত্যাক্ষনন্ত কামার জারা প্রিয়া ভবতি।
 — বৃহ. উপ., ২।৪।৫

প্রেম তাঁহার হৃদয়ে প্রবেশ করে, অফান্ত আসজির আর সেধানে স্থান হয় না। ইহা ছাড়া আর কি হইতে পারে? ঈথর-রূপ প্রেমসমূল্রের জলে ভক্তি তথন ভক্তের হৃদয় পরিপূর্ণ করিয়া দেয়। সেথানে ছোটখাট ভালবাসার হান আর নাই। ইহাই ভক্তের ত্যাগ বা বৈরাগ্য। তাৎপর্য এই: ভগবান্ ভিন্ন সমৃদয় বিষয়ে ভক্তের যে বৈরাগ্য, তাহা ভগবানের প্রতি পরম অফুরাগ হইতে উৎপন্ন।

পরাভক্তি-লাভের জন্ম এইভাবে প্রস্তুত হওয়াই আবশ্রক। এই বৈরাগ্য-नाज रहेरन পরাভক্তির উচ্চতম শিখরে উঠিবার দার যেন খুলিয়া বায়। তখনই আমরা বুঝিতে আরম্ভ করি, পরাভক্তি কি। আর যিনি পরাভক্তির রাজ্যে প্রবেশ করিয়াছেন, একমাত্র তাঁহারই বলিবার অধিকার আছে. ধর্মাহভূতির জন্ম তাঁহার পক্ষে প্রতিমাপুজাবা অমুষ্ঠানাদি নিশুয়োজন। তিনিই কেবল সেই পরম প্রেমাবস্থা লাভ করিয়াছেন, যেথানে সকল মানবের ভাতৃত্ব অহভব করা সম্ভব। অপরে কেবল ইহা লইয়া রুণা ৰাক্যবায় করে। তিনি তখন আন্ন কোন ভেদ দেখিতে পান না; মহান প্রেমসমূল তাঁহার অন্তবে প্রবেশ করিয়াছে: তথন তিনি আমাদের মতো মামুষ পশু তক লতা ত্র্য চন্দ্র তারা দেখেন না, তিনি সর্বত্ত স্ব-কিছুর মধ্যে তাঁহার প্রিয়ন্তমকে দেখিতে পান। যাহার মুখের দিকে তিনি তাকান, তাহারই ভিতর তিনি হরির প্রকাশ দেখিতে পান। তুর্য বা চন্দ্রের আলোক তাঁহারই প্রকাশমাত। যেখানেই ডিনি কোন সৌন্দর্য বা মহত দেখিতে পান, সেখানেই ডিনি অমুভব করেন-স্বই সেই ভগবানের \ এরপ ভক্ত জগতে এখনও আছেন, জগৎ কখনই এরপ ভক্ত-বিরহিত হয় না। এরপ ভক্ত সর্পদন্ত হইলে বলে, আমার প্রিয়তমের নিকট হইতে দৃত আসিয়াছিল। এইরূপ ব্যক্তিরই কেবল বিশ্বন্দীন ভাতভাব সম্বন্ধে কিছু বলিবার অধিকার আহে। তাঁহার হৃদয়ে কথন কোধ বা ক্ষোভের সঞ্চার হয় না। বাহ্ন ইপ্রিয়গ্রাহ্ম জগৎ তাঁহার নিকট হইডে চিরকালের জন্ম অন্তর্হিত। কি করিয়া তিনি ক্রেদ্ধ হইবেন, যথন প্রেমবলে অতীন্ত্রিয় সত্যকে তিনি সর্বদ্য দেখিতে পান 🗲

# ভক্তিযোগের স্বাভাবিকতা ও উহার রহস্থ

অর্জুন ঐভগবানকে জিজ্ঞাসা করিয়াছিলেন, 'বাঁহারা সর্বদা অবহিছ ইইয়া তোমার উপাসনা করেন, আর বাঁহারা অব্যক্ত নিগুলের উপাসক, ইহাদের মধ্যে কাহারা শ্রেষ্ঠ যোগী ?' শ্রীভগবান বলেন, 'বাহারা আমাতে মন সংলগ্ন ক্রিয়া নিত্যযুক্ত হইয়া পরম শ্রহ্মার সহিত আমার উপাসনা ক্রেন, তাহারাই षामात त्यर्थ উপाসক, তাঁহারাই ত্রেষ্ঠ যোগী। যাঁহারা নিগুণ, অনির্দেশ, অব্যক্ত, সর্বব্যাপী, অচিন্ত্য, নির্বিকার, অচল নিতাম্বর্রণকে ইন্দ্রিয়সংযম ও বিষয়ে সমবৃদ্ধি অবলম্বন করিয়া উপাসনা করেন, সেই সর্বভৃতহিতে রত ব্যক্তিগণও আমাকে লাভ করেন। কিন্তু যাঁহাদের মন অব্যক্তে আসক্ত, তাঁহাদের অধিকতর কট্ট হইয়া থাকে; কারণ দেহাভিমানী ব্যক্তি অতি কটে এই নিগুণ ব্ৰেমে নিষ্ঠা লাভ করিতে পারে। কিন্তু বাঁহারা সমুদ্য কার্য আমাতে সমর্পণ করিয়া মংপরায়ণ হটয়া আমার ধ্যান ও উপাসনা করেন. আমি তাঁহাদিগকে শীঘ্রই পুন: পুন: জন্মসূত্যরূপ মহাসমূত্র হইতে উদ্ধার করি, কারণ তাঁহাদের মন সর্বদাই আমার প্রতি সম্পূর্ণব্ধপে আসক্ত।'' এখানে জ্ঞানবোগ ভক্তিবোগ উভয়কেই লক্ষ্য করা হইয়াছে। এমন কি, উদ্ধৃতাংশে উভয়েরই লক্ষণ প্রকাশ করা হইয়াছে, বলা ষাইতে পারে। জ্ঞানযোগ অবস্থ ষ্মতি মহান; উহা তত্ত্বিচারের দ্বারা পরব্রন্ধকে অহুভব করিবার পথ। স্থার আশ্চর্ষের বিষয় প্রত্যেকেই ভাবে—তত্ত্বিচারের ছার। সে সব কিছু করিতে পারে। কিন্তু বান্তবিক জ্ঞানধোগ অনুসারে জীবন-যাপন বড় কঠিন ব্যাপার, উহাতে অনেক বিপদাশক্ষা আছে।

অগতে তৃই প্রকার লোক দেখিতে পাওয়া বার। একদল আহ্র-প্রকৃতি—তাহারা এই শরীরটাকে স্থখাচ্চন্দ্যে রাখাই জীবনের চরম উদ্দেশ্ত মনে করে। আর বাঁহারা দেবপ্রকৃতি, তাঁহারা এই শরীরকে কেবল কোন বিশেষ উদ্দেশ্তদাধনের উপায় মনে করেন। তাঁহারা মনে করেন, উহা যেন আ্যার উন্নতিগাধনের ষদ্ধবিশেষ। কৃথিত আছে, শয়তান নিজ উদ্দেশ্ত-

১ গীতা, ১২৷১ ৭

দৈশ্বির জন্ম শাস্ত্র উদ্ধৃত করিতে পারে, করিয়াও থাকে। স্থতরাং জ্ঞানমার্গ বেমন সাধুব্যক্তির উচ্চতম আদর্শলাভের প্রবল উৎসাহদাতা, দেইরূপ অসাধু ব্যক্তিরও কার্বের সমর্থক বলিয়া মনে হয়। জ্ঞানবোগে ইহাই মহা বিপদাশলা। কিন্তু ভক্তিবোগ অতি স্বাভাবিক ও মধুর। ভক্ত জ্ঞানযোগীর মতো অত উচ্চ শুরে উঠেন না, স্থতরাং তাঁহার গভীর পভনের আশকাও নাই। এইটুকু ব্ঝিতে হইবে বে, সাধক বে পথই অবলম্বন কক্ষন না কেন, যতদিন না সমৃদয় বন্ধনমোচন হইতেছে, ততদিন তিনি কথনই মৃক্ত হইতে পারেন না। প্রশ্ন করা যাইতে পারে, ভক্ত এই সহজ্ব পথ বাছিয়া লইয়া কিভাবে মৃক্তিলাভ করিবেন ?

(এই কয়েকটি লোকে দেখা যায়, প্রগাঢ় ভক্তি দারা কিরুপে জনৈক। ভাগ্যবতী গোপীর জীবাত্মার পাপপুণ্যরূপ বন্ধন চূর্ণ হইয়া গিয়াছিল। 'ভগবানের চিস্তাজনিত পরমাহলাদে তাঁহার সমুদয় পুণ্যকর্মজনিত বন্ধন ক্ষয়প্রাপ্ত হইল, আর ভগ্রানকে কাছে না পাওয়ার মহাত্রুথে তাঁহার সমুদয় পাপ ধৌত হইয়া গেল। তখন কোন বন্ধন না থাকায় দেই গোপককা মুক্তিলাভ করিলেন।'' এই শাস্ত্রবাক্য হইতে বেশ বুঝা বায়, ভক্তিবোগের গুহু রহন্ত এই ষে, মহয়ত্রদয়ের ষত প্রকার বাসনা বা ভাব আছে, উহার কোনটিই স্বরূপতঃ মন্দ নয় ; উহাদিগকে ধীরে ধীরে নিয়ন্ত্রিত করিয়া ক্রমশঃ উচ্চাভিমুখী করিতে হইবে, যতদিন না ঐগুলি চরমোৎকর্ষ লাভ করে। উহাদের সর্বোচ্চ পতি ভগবান, এবং অক্টান্ত সকল গতিই নিম্নাভিমুখী। ফল অমুসারে আমাদের সমুদ্য মনোভাবকে হুই ভাগে বিভক্ত করা যায়—স্থুপ ও হু:খ; শেষোক্ত মনোভাবকে কি করিয়া উচ্চাভিমুথী করা যায়, তাহা ভাবিয়া সাধক দিশেহারা হন। কিন্তু ভক্তিষোগ শিক্ষা দেয়—ইহা সত্যসত্যই সম্ভব। ত্বংবের প্রয়োজনীয়তা আছে। বিষয় বা ধন লাভ করিতে না পারিয়া যথন কেহ ছঃথ পায়, তথন তুঃখবুদ্তিকে ভুল পথে চালিত করা হইতেছে। 'কেন আমি সেই পরম পুরুষকে লাভ করতে পারিলাম না? কেন আমি ভগবানকে পাইলাম না?'--এই

> ভচিন্তাবিপুলাহলাদকীণপুণাচয়া ওথা। তদপ্রাপ্তিমহাতু:খবিদীনাশেবপাতকা। চিন্তুমন্ত্রী জগংস্কিং পরবন্ধবরূপিশম্। নিক্কে,মতেয়া মৃক্তিং গভাক্তা গোপকস্তকা।—বিকুপুরাণ, ৫।১৩।২১-২২

বিদিয়া যদি কেহ যন্ত্রণায় অধির হয়, তবে সেই যন্ত্রণা তাহার মৃক্তির কারণ হইবে। কয়েকটি মৃদ্রা পাইলে যখন তোমার আফলাদ হয়, তখন বৃঝিতে হইবে তৃমি তোমার আফলাদ-বৃত্তিকে তুল পথে চালাইতেছ। উহাকে উচ্চতর বিষয়ে প্রেরণ করিতে হইবে, আমাদের সর্বোচ্চ লক্ষ্য ভগবানের চিন্তায় আনন্দ বোধ করিতে হইবে। অহাত্ত ভাব সহক্ষেও এই একই কথা। ভক্ত বলেন, উহাদের কোনটিই মন্দ নয়; স্কতরাং তিনি ঐ ভাবগুলি বশীভৃত করিয়া নিশ্চিতভাবে ঈশরাভিমৃথী করেন।

#### ভক্তির প্রকাশভেদ

ভগবানে ভক্তি যতভাবে প্রকাশিত হয়, এখানে তাহার করেকটি আলোচিত হইতেছে। প্রথম—'শ্রন্ধা'। লোকে মন্দির ও তীর্থস্থানসমূহের প্রতি এত শ্রন্ধাসম্পন্ন কেন ? এই-সকল স্থানে ঈশ্বরের পূজা হয় বলিয়া, এই-সকল স্থানে গেলে ঈশ্বরের ভাবের উদ্দীপনা হয় বলিয়া এই-সকল স্থানের সহিত ঈশ্বরের সন্তা জড়িত। সকল দেশেই লোকে ধর্মাচার্যগণের প্রতি এত শ্রন্ধাসম্পন্ন কেন ? তাঁহারা সকলেই সেই এক ভগবানের মহিমাই প্রচার করেন; তাঁহাদের প্রতি শ্রন্ধাসম্পন্ন হওয়াই স্থাভাবিক। এই শ্রন্ধার মূল ভালবাসা। যাহাকে আমরা ভালবাসি না, তাহার প্রতি শ্রন্ধাসম্পন্ন হইতে পারি না।

তারপর 'প্রীতি'—ভগবচ্চিন্তায় হৃথ বা আনন্দাহভব। বিষয়ে মাহ্য কি তীব্র আনন্দ অহুভব করিয়া থাকে! ইন্দ্রিয়স্থকর দ্রব্য লাভ করিতে মাহ্য সর্বত্র ছুটিয়া যায়, মহা বিপদেরও সম্থীন হয়। ভক্তের চাই ঠিক এই প্রকার ভালবাসা। ভগবানের দিকে এই ভালবাসার মোড় ফিরাইতে হইবে।

তারপর মধুরতম যন্ত্রণা 'বিরহ'—প্রেমাম্পদের অভাবজনিত মহাত্রথ। এই ত্রথ জগতে সকল ত্রথের মধ্যে মধুর—অতি মধুর। 'ভগবানকে লাভ করিতে পারিলাম না, জীবনে একমাত্র প্রাপ্তব্য বস্ত্র পাইলাম না' বলিয়া মাহ্র্য যথন অতিশয় ব্যাকুল হয় এবং সেজস্ত য়য়ণায় অহির ও উয়ত্ত হইয়া উঠে, তথনই ব্রিতে হইবে ভজের বিরহ-অবস্থা। মনের এই অবস্থা হইলে প্রেমাম্পদ ব্যতীত আর কিছু ভাল লাগে না (ইতর-বিচিকিৎসা)। পার্থিব প্রেমেও মাঝে মাঝে উয়ত্ত প্রেমিক-প্রেমিকার মধ্যে এই বিরহ দেখা যায়। নরনারীর পরস্পর-মধ্যে প্রগাঢ় প্রণয় হইলে তাহারা যাহাদিগকে ভালবাসেনা, তাহাদের সালিধ্যে অভাবতই একটু বিরক্তি বোধ করে। (এইরুশে যথন পরাভক্তি হলয়ে প্রভাব বিন্তার করিতে থাকে, তথন যে বস্তু, বিষয়্ব বা ব্যক্তি সাধক ভালবাসেন না, সেগুলি সহ্য করিতে পারেন না। তথন ভগবান ব্যতীত অস্ত্র বিষয়ে কথা বলাও ভক্তের পক্ষে বিরক্তিকর হইয়া

সন্মান-বহুমান শ্রীতিবিরহেতর-বিচিকিংসা-মহিমখাতিতদর্থপ্রাণস্থানতদীয়ভাসর্বভয়াবাপ্রাতিকুল্যাদীনি চ ন্মরণেড্যো বাহুল্যাং।—শাভিল্যক্তর, (২।১)৪৪

পড়ে। 'তাঁহার বিষয়ে, কেবল তাঁহার বিষয়ে চিস্তা কর, অস্ত সকল কথা ত্যাগ কর।' থাঁহারা ভগু ঈশর সম্বন্ধ কথা বলেন, ভক্ত তাঁহাদিগকেই বন্ধ্ বলিয়া মনে করেন; কিন্ধু বাঁহারা অস্ত বিষয়ে কথা বলেন, তাঁহাদিগকে শত্রু বলিয়া মনে হয় ।

আরও এক উচ্চ অবস্থা আসে, যখন এই জীবনধারণও শুধু তাঁহার জন্ত।
উহা ব্যতীত এক মূহুর্তের জন্তও জীবনধারণ করা ভক্তের পক্ষে অসম্ভব বোধ
হয়। এই অবস্থার শান্ত্রীয় নাম 'তদর্পপ্রাণস্থান'। আর সেই প্রিয়তমের
চিন্তা হৃদয়ে বর্তমান থাকে বলিয়াই এই জীবনধারণে স্থবোধ হয়। সংক্ষেপে
—প্রিয়তমের চিন্তা আছে বলিয়াই জীবন তথন মধুর বলিয়া মনে হয়।

তদীয়তা—তাঁহার হইয়া বাওয়া; ভক্তিমতে সাধক বধন সিদ্ধাব্যা প্রাপ্ত হন, তথন এই 'ডদীয়তা' আসে। যথন তিনি ভগবানের পাদ স্পর্শ করিয়া ধয় হন, তথন তাঁহার প্রকৃতি সম্পূর্ণরূপে পরিবর্ভিত হইয়া যায়, বিশুদ্ধ হইয়া যায়; তথন তাঁহার জীবনের উদ্দেশ্য পূর্ণ হইয়া যায়। তথাপি জনেক ভক্ত কেবল ঈশ্বরের উপাসনার জয়ই জীবনধারণ করেন। এই জীবনে ইহাই তাঁহাদের একমাত্র স্থ্য—এটি তাঁহারা ছাড়িতে চান না। 'হে রাজন, হরিয় এতাদৃশ মনোহর গুণরাশি বে, বাঁহারা আত্মায় পরম তৃপ্তি লাভ করিয়াছেন, বাঁহাদের ফ্রন্মগ্রন্থি ছিয় হইয়াছে, তাঁহাবাও ভগবানকে নিহ্নাম ভক্তি করিয়া থাকেন।' 'এই ভগবানকে দেবগণ, ম্মৃক্ষ্ ও ব্রহ্মবাদীরাও উপাসনা করিয়া থাকেন।' বখন মামুষ নিজেকে একেবারে ভূলিয়া গিয়াছে তথনই এই 'তদীয়তা'-য়বয়া লাভ হয়। সাধারণ ভালবাসাতেও বেমন প্রেমাস্পদের সকল জ্বিনিনই প্রোমকের চক্ষে অমূল্য বলিয়া বোধ হয়, তেমনি ভজ্বের নিকট সকলই পরিত্র বলিয়া বোধ হয়, কারণ সবই বে তাঁহার প্রেমাস্পদের। প্রিয়তমের এক টুকরা বন্ধও সে ভালবাসে; এরণে যে ভগবানকে ভালবাসে, সে সমৃদয় জগৎকেও ভালবাসে; কারণ সমৃদয় জগৎকেও ভালবাসে; কারণ সমৃদয় জগৎকেও ভালবাসে; কারণ সমৃদয় জগৎকেও ভালবাসে; কারণ সমৃদয় জগৎ বে তাঁহার।

उटारेवकः कानथ व्याकानमणा बाटा विम्कथावृठदेखनः त्मृष्टः ।—मूखक छैलः, २।२।६

আয়ারামাশ্চ ম্নয়ো নিএছা অপ্রেক্তম।
 ক্রন্তাহৈতুকীং ভক্তিষ্ ইঅভ্তজ্ঞণা হার: ।—জীমদ্ভাগবত, ১।৭।>•

७ शः मर्दि प्रवा नमश्चि भूभूक्तवा बक्कवानिनकः।

<sup>—</sup> নৃসিংহপূৰ্বভাপনী উপ., ২াঃ

# বিশ্বপ্রেম ও আত্মসমর্পণ

প্রথমে সমষ্টিকে ভালবাসিতে না শিথিলে কিরূপে ব্যষ্টিকে ভালবাসা যায়? ঈশ্বই সমষ্টি। সমগ্র জগংটাকে যদি এক অথগুম্বরূপে চিন্তা করা যায়, তাহাই ঈশব ; আর দুখ্যমান জ্বগৎ যথন পুথক্ পুথক্ রূপে দেখা ষায়, তথনই উহা ব্যষ্টি। সমষ্টিকে—সেই দর্বব্যাপীকে—বে এক অথণ্ড বস্তুর মধ্যে ক্ষুত্র অথণ্ড বস্তুসমূহ (unities) অবস্থিত, তাঁহাকে ভালবাদিলেই সমগ্র জগৎকে ভালবাসা সম্ভব। ভারতীয় দার্শনিকর্গণ বিশেষ (particular) লইয়াই ক্ষান্ত নন, তাঁহারা ব্যষ্টির দিকে ক্ষিপ্রভাবে দৃষ্টিপাত করেন এবং তারপরেই ব্যষ্টি বা বিশেষ ভাবগুলি যে দামাক্ত ভাবের অন্তর্গত, তাহার অন্বেষণে প্রবৃত্ত হন। সর্বভৃতের মধ্যে এই সামান্ত (universal) ভাবের অন্নেষণই ভারতীয় দর্শন ও ধর্মের লক্ষ্য। জ্ঞানীর লক্ষ্য—যাঁহাকে জানিলে সমুদয় জানা যায়, সেই সমষ্টিভূত, এক, নিরপেক্ষ, সর্বভূতের মধ্যগত সামাগ্রভাবস্বরূপ পুরুষকে জানা। ভক্ত চান, যাঁহাকে ভালবাসিলে এই চরাচর বিশ্বক্ষাণ্ডের প্রতি ভালবাসা জন্মে, সেই দর্বগত পুরুষপ্রধানকে দাক্ষাৎ উপলব্ধি করিতে; যোগীর আকাজ্জা দেই দকলের মূলীভূত শক্তিকে জয় করা—বাহাকে জয় করিলে সমূদয় জগৎকে জয় করা যায়। ভারতবাসীর মনের ইতিহাস পর্যবেক্ষণ করিলে জানা যায়, কি জড়বিজ্ঞান, কি মনোবিজ্ঞান, কি ভক্তিতত্ত্ব, কি দর্শন—সর্ব বিভাগেই উহা চিরকাল এই বহুর মধ্যে এক দর্বগত তত্ত্বের অপূর্ব অমুদন্ধানে নিয়োজিত।

ভক্ত ক্রমে এই সিদ্ধান্তে উপনীত হন বে, যদি একজনের পর আর একজনকে ভালবাসিতে থাকো, তবে তুমি অনস্তকালের জন্ম উত্তরোত্তর অধিকসংখ্যক ব্যক্তিকে ভালবাসিয়া যাইতে পারো, কিন্তু সমগ্র জগৎকে মোটেই ভালবাসিতে সমর্থ হইবে না। কিন্তু অবশেষে যখন এই মূল সত্য অবগত হওয়া যায় যে, ঈশ্বর সম্দন্ম প্রেমের সমষ্টিশ্বরূপ, মৃক্ত ম্মৃক্ষু বদ্ধ— জগতের সকল জীবাত্মার সকল আকাজ্জার সমষ্টিই ঈশ্বর, তথনই তাঁহার পক্ষে সর্বজনীন প্রেম সম্ভব হইতে পারে। ভক্ত বলেন: ভগবান্ সমষ্টি এবং সেই পরিদৃশ্যমান জগৎ ভগবানের পরিচ্ছিন্ন ভাব—ভগবানের অভিব্যক্তি

भाषा । भमष्टिक ভाলবাদিলেই भमूमग्न क्र भ९ को चानवामा हहेल । उथनहे ব্দগতের প্রতি ভালবাসা ও ব্দগতের । হতসাধন—সবই সহজ হইবে। 🗸 প্রথমে ভগবংপ্রেমের বারা আমাদিগকে এই শক্তিলাভ করিতে হইবে, নতুবা জগতের হিতসাধন সম্ভব হইবে না। ভক্ত বলেন: সুবই তাঁহার, তিমি আমার প্রিয়তম, আমি তাঁহাকে ভালবাসি। এইরূপ ভক্তের নিকট ক্রমশ: সবই পৰিত্ৰ বলিয়া বোধ হয়, কারণ সৰই তাঁহার। সকলেই তাঁহার সন্তান, তাঁহার অক্সরপ, তাঁহারই প্রকাশ। তথন কি ভাবে অপরকে আঘাত করিতে পারি ? কিরূপেই বা অপরকে ভাল না বাদিয়া থাকিতে পারি ? ভগবংপ্রেম আদিলেই তাহার দক্ষে দক্ষে তাহার নিশ্চিত ফলম্বরূপ দর্বভৃতে প্রেম আসিবে। আমরা যতই ভগবানের দিকে অগ্রসর হই, ততই সমুদয় বস্তুকে তাঁহার ভিতর দেখিতে পাই। যখন দাধক এই পরাভক্তিলাভে সমর্থ হন, তথন ঈশ্বরকে সর্বভৃতে দর্শন করিতে আরম্ভ করেন, এইক্লপে আমাদের হৃদয় প্রেমের এক অনস্ত প্রস্রবণ হইয়া দাঁড়ায়। যথন স্থামরা এই প্রেমের আরও উচ্চন্তরে উপনীত হই, তথন এই জগতের সকল পদার্থের মধ্যে যে পার্থক্য আছে, তাহা একেবারে দুরীভূত হয়। মাহুষকে তথন আর মাছ্য বলিয়া বোধ হয় না, ভগবান বলিয়াই বোধ হয়; অপরাপর জীবজন্তও আর জীবজন্ত বলিয়া বোধ হয় না, ঈশ্বর বলিয়াই বোধ হয়। এমন কি, ব্যাদ্রকেও ব্যাদ্র বলিয়া বোধ হইবে না, ভগবানেরই এক প্রকাশ বলিয়া বোধ হইবে। 'এইরূপে এই প্রগাঢ় ভক্তির অবস্থায় দর্বপ্রাণীই আমাদের উপাস্ত হইয়া পড়ে। সর্বভূতে হরিকে অবস্থিত জানিয়া জ্ঞানী ব্যক্তি সকলকে অবিচলিত ভাবে ভালবাদেন।''

এইরপ প্রগাঢ় সর্বব্যাপক প্রেমের ফল পূর্ণ আত্মনিবেদন ও 'অপ্রাতিকূল্য'; এ অবস্থায় দৃঢ় বিশ্বাস হয় যে, সংসারে যাহা কিছু ঘটে, তাহার কিছুই আমাদের অনিষ্টকর নয়। তথনই সেই প্রেমিক পুরুষ—ছঃথ আসিলে বলিতে পারেন, 'স্বাগত ছঃখ'; কই আসিলে বলিতে পারেন, 'এস কই, তুমিও আমার প্রিয়তমের নিকট হইতে আসিতেছ।' সর্প আসিলে সর্পক্তেও তিনি স্বাগত সম্ভাষণ করিতে পারেন। মৃত্যু আসিলে এরপ ভক্ত মৃত্যুকে সহাক্ষে অভিনন্দন

এবং সর্বের্ভৃতের্ভক্তিরব্যভিচারিণী।
 কর্তব্যা পশ্চিতৈক্তাত্বা সর্বভৃতময়ং হরিয়॥

করিতে পারেন। 'ধন্ত আমি, আমার নিকট ইহারা আসিতেছে, সকলেই বাগত। ভগবান্ ও বাহা কিছু তাঁহার—সেই সকলের প্রতি প্রগাঢ় প্রেম হইতে প্রস্থত এই পূর্ণ নির্ভরতার অবস্থায় ভক্তের নিকট স্থপ ও তৃঃধের বিশেষ প্রভেদ থাকে না। তিনি তথন তৃঃধকট্টের জন্ত আর অভিযোগ করেন না। আর প্রেমস্বরূপ ভগবানের ইচ্ছার উপর সম্পূর্ণ নির্ভরতা অবশ্রুই মহাবীরত্বপূর্ণ কার্যকলাগজনিত যশোরাশি অপেকা অধিকতর বাস্থনীয়)

অধিকাংশ মামুষের কাছে দেহই সর্বস্থ। দেহই তাহাদের চক্ষে সমগ্র বিশ্ব, দেহের স্থই তাহাদের চরম লক্ষ্য। এই দেহ ও আস্থরিক ভাব, দৈহিক ভোগ্য বস্তুকে উপাসনা করা-রূপ আম্বরিক ভাব আমাদের সকলের ভিতর প্রবেশ করিয়াছে। আমরা থুব লম্বা-চওড়া কথা বলিতে পারি, যুক্তির স্তরে থুব উচ্চে উড়িতে পারি, তথাপি আমরা শকুনির মতো: যতই উচ্চে উঠিয়াছি মনে করি না কেন. আমাদের মন ভাগাডে গলিত শবের মাংস্থণ্ডের প্রতি আরুষ্ট। জিজ্ঞাদা করি, আমাদের শরীরকে ব্যাদ্রের কবল হইতে রক্ষা করিতে হইবে কেন ? ব্যাঘ্রের ক্ষুধা নিবারণের জন্ত আমরা এই শরীর তাহাকে দিতে পারি না কেন? উহাতে তো ব্যাদ্রের তৃপ্তি হইবে, এই কার্যের সহিত আছ্মোৎদর্গ ও উপাদনার কি খুব বেশী প্রভেদ? অহংকে সম্পূর্ণরূপে নাশ করিতে পার না কি ? প্রেমধর্মের ইহা অতি উচ্চ চূড়া, আর অতি অল্প লোকই এই অবস্থা লাভ করিয়াছে। কিন্তু যতদিন না মাতুষ সর্বদা এইব্ধপ আত্মত্যাগের জন্ম দর্বান্তঃকরণে প্রস্তুত হয়, ততদিন দে পূর্ণ ভক্ত হইতে পারে না। আমরা সকলেই কমবেশী কিছু কালের জন্ম শরীরটাকে বাঁচাইয়া রাখিতে পারি এবং অল্পাধিক স্বাস্থ্যসম্ভোগও করিতে পারি, কিন্তু ভাহাতে কি হইল ? আমরা শরীরের যুতই যুত্ন লই না কেন, শরীর তো একদিন যাইবেই। ইহার কোন স্থায়িত্ব নাই। ধন্ত তাহারা, যাহাদের শরীর অপবের দেবায় নষ্ট হয়। 'দাধু ব্যক্তি কেবল অপরের সেবার জন্ত ধন, এমন কি প্রাণ পর্যস্ত উৎদর্গ করিতে দলা প্রস্তুত হইয়া থাকেন। এই জগতে মৃত্যুই একমাত্র সত্য-এখানে যদি আমাদের দেহ কোন মন্দ কাজে না গিয়া ভাল কাজে যায়, তবে তাহা পুব ভাল বলিতে হইবে।'' আমরা কোনরূপে পঞ্চাশ—জোর

ধনানি জীবিতকৈব পরার্থে প্রাক্ত উৎস্কেৎ ।

সমিমিছে বরং ত্যাগো বিনালে নিয়তে সতি ।—হিভোপদেশ

এক-শ বছর বাঁচিতে পারি, কিন্তু তার পর ?—মৃত্যু। ষে-কোন বস্তু মিশ্রণে উৎপন্ন, তাহাই বিশ্লিষ্ট হইয়া বিনষ্ট হইয়া ষায়। এমন সময় আসিবে, যথন উহা বিশ্লিষ্ট হইবেই হইবে। ঈশা, বুদ্ধ, মহম্মদ, জগতের বড় বড় মহাপুরুষ এবং আচার্যেরা সকলেই এই পথে গিয়াছেন।

(ভক্ত ৰলেন, এই ক্ষণস্থায়ী জগতে, যেথানে সবই ক্রমশ: ক্ষয় পাইতেছে, এখানে আমরা ষতটুকু সময় পাই, সেটুকুরই সদ্যবহার করিতে হইবে। আর বাস্তবিক জীবনের শ্রেষ্ঠ ব্যবহার—জীবনকে সর্বভূতের সেবায় নিযুক্ত করা। এই ভন্নানক দেহবৃদ্ধিই জগতে সর্বপ্রকার স্বার্থপরতার মূল। আমাদের মহাভ্রম: এই শরীরটি আমি, যে কোন প্রকারে হউক, উহাকে রক্ষা করিতে হইবে ও উহার স্বচ্ছন্দতা বিধান করিতে হইবে। এই ভাবই আমাদের পরার্থে জীবন উৎসর্গ করিতে দেয় না। যদি নিশ্চিত ভাবে জানো যে, তুমি শরীর হইতে সম্পূর্ণ পুথক্, তবে এই জগতে এমন কিছুই নাই, যাহার সহিত তোমার বিরোধ উপস্থিত হইবে; তথন তুমি দর্বপ্রকার স্বার্থপরতার অতীত হইরা গেলে। এই জন্ম ভক্ত বলেন, 'আমাদিগকে জগতের সকল পদার্থ দম্বদ্ধে মৃতবং থাকিতে হইবে,' এবং ইহাই বাস্তবিক আত্মসমর্পণ-শরণাগতি। 'তোমার ইচ্ছা পূর্ণ হউক'—এই বাক্যের অর্থই ঐ আত্মমমর্পণ বা শরণাগতি। স্বার্থের জন্ম সংগ্রাম করা এবং সঙ্গে সঙ্গে মনে করা—ভগবানের ইচ্ছাতেই আমাদের তুর্বলতা ও সাংসারিক আকাজ্জা জন্মিয়া থাকে, ইহা নির্ভরতা নয়। হইতে পারে, আমাদের স্বার্থপূর্ণ কার্যাদি হইতেও ভবিশ্বতে আমাদের মঙ্কল হয়, কিন্তু দে বিষয় ভগৰান দেখিবেন, তাহাতে তোমার আমার কিছু করিবার নাই। প্রকৃত ভক্ত নিজের জন্ম কথন কিছু ইচ্ছা করেন না বা কোন কার্য করেন না। 'প্রভু, লোকে তোমার নামে বড় বড় মন্দির নির্মাণ করে, তোমার নামে কত দান করে; আমি দরিস্ত, আমার কিছু নাই, তাই আমার এই দেহ ভোমার পাদপদ্মে সমর্পণ করিলাম। প্রভু, আমায় ত্যাগ করিও না।' ইহাই ভক্তহাদয়ের গভীর প্রদেশ হইতে উথিত প্রার্থনা। যিনি একবার এই অবস্থার আম্বাদ পাইয়াছেন, তাঁহার নিকট এই প্রিয়তম প্রভুর চরণে আম্বাসমর্পণ— জগতের সমুদয় ধন, প্রভূত, এমন কি মাহুষ ষতদূর মান ষশ ও ভোগস্থধের আশা করিতে পারে, তাহা অপেক্ষাও শ্রেষ্ঠ বলিয়া প্রতীত হয়। ভগবানে নির্ভরঞ্জনিত 'এই শাস্তি আমাদের বৃদ্ধির অতীত' ও অমুদ্য। আত্মসমর্পণ

হইতে এই অপ্রাতিক্ল্য-অবস্থা লাভ হইলে দাধকের আর কোনরূপ স্বার্থ থাকে না; আর স্বার্থই ষধন নাই, তধন আর তাঁহার স্বার্থহানিকর বস্থ জগতে কি থাকিতে পারে? এই পরম নির্ভরের অবস্থায় সর্বপ্রকার আদক্তি সম্পূর্ণরূপে অন্তর্হিত হয়, কেবল দেই সর্বভূতের অন্তর্যায়া ও আধারম্বরূপ ভগবানের প্রতি সর্বার্গাহী ভালবাদা অবশিষ্ট থাকে। ভগবানের প্রতি এই আদক্তি জীবাত্মার বন্ধনের কারণ নয়, বরং উহা নিঃশেষে তাহার সর্ববন্ধন মোচন করে)

#### পরাবিচ্যা ও পরাভক্তি এক

উপনিষদ পরা ও অপরা নামক হৃইটি বিছা পৃথক্ভাবে উল্লেখ কৰিয়াছেন।
আর ভক্তের নিকটে এই পরাবিছা ও পরাভক্তিতে বাস্তবিক কিছু প্রভেদ
নাই। মৃত্তক উপনিষদে কথিত আছে, 'ব্রহ্মজ্ঞানীরা বলেন, জ্ঞানিবার বোগ্য
ছই প্রকার বিছা—পরা ও অপরা। উহার মধ্যে অপরা বিছা—ঋর্ষেদ,
যক্ত্বিদ, সামবেদ, অথববেদ, শিক্ষা অর্থাৎ উচ্চারণ যতি ইত্যাদির বিছা,
কল্প অর্থাৎ যজ্ঞপদ্ধতি, ব্যাকরণ, নিক্ষক্ত অর্থাৎ বৈদিক শব্দসমূহের ব্যুৎপত্তি
ও তাহাদের অর্থ যে শাল্পের দারা জানা যায়, এবং ছন্দঃ ও জ্যোতিষ।
আর পরাবিছা তাহাই, যাহা দারা সেই অক্ষরকে জ্ঞানিতে পারা যায়।''

স্থতরাং স্পষ্ট দেখা গেল যে, এই পরাবিছাই ব্রন্ধজ্ঞান। দেবীভাগবতে পরাভক্তির এই লক্ষণগুলি পাই: তৈল যেমন এক পাত্র হইতে পাত্রাস্তরে ঢালিবার সময় অবিচ্ছিন্ন ধারায় পতিত হয়, তেমনি মন যখন অবিচ্ছিন্ন-ভাবে ভগবানকে শ্বরণ করিতে থাকে, তখনই পরাভক্তির উদয় হইয়াছে, ব্রিতে হইবে। অবিচ্ছিন্ন অমুরাগের সহিত ভগবানের দিকে হদয় ও মনের এক্বপ অবিরত ও নিত্য দ্বিরতাই মানব-হদয়ে সর্বোচ্চ ভগবং-প্রেমের প্রকাশ। আর সকল প্রকার ভক্তি কেবল এই পরাভক্তির—'রাগাম্থা' ভক্তির সোপানমাত্র। (যখন সাধকের হদয়ে পরামুরাগের উদয় হয়, তখন তাহার মন সর্বদাই ভগবানের চিস্তা করিবে, আর কিছুই তাহার শ্বতিপথে উদিত হইবে না। তিনি নিজ মনে তখন ভগবানের চিম্তা ছাড়া অন্ত কোন চিম্ভাকে স্থান দিবেন না। তাঁহার আত্মা সম্পূর্ণ পবিত্র হইয়া মনোজগতের ও কড়জগতের স্থল ক্ষেপ্র গ্রাক্তি কেবল ভগবানকে নিজ হদয়ে উপাসনা করিতে সক্ষম। তাঁহার নিকট অমুষ্ঠান-পদ্ধতি, প্রতীক ও প্রতিমা, শাস্তাদি

১ বে বিত্তে বেদিতব্যে ইতি হ শ্ব যদ্ ব্রহ্মবিদো বদন্তি পরা চৈবাপরা চ তত্রাপরা ঝথেদো বঙ্কুর্বেনঃ সামবেদোহধর্ববেদঃ শিক্ষা কলো ব্যাকরণং নিক্নত্তং ছন্দো জ্যোতিষমিতি। অথ পরা ষয়া তদক্রমধিগম্যতে।—ম্থক উপ., ১)১।৪-৫

২ চেন্তসো বর্তনঞ্চৈব তৈলধারাসমং সদা।—দেবীভাগবত, ৭।৩৭।১২

ও মতামত স্বই অনাবশুক হইয়া পড়ে—উহাদের ছারা তাঁহার আর কোন উপকার হয় না। ভগবান্কে এরপভাবে ভালবাসা বড় সহজ নয়।

সাধারণ মানবীয় ভালবাসা—বেখানে প্রতিদান পায়, সেথানেই বৃদ্ধি পায়; বেখানে প্রতিদান না পায়, সেথানে উদাসীনতা আসিয়া ভালবাসার স্থান অধিকার করে। নিতান্ত অল্প ক্ষেত্রেই কিন্তু কোনরূপ প্রতিদান না পাইলেও প্রেমের বিকাশ দেখা যায়। একটি দৃষ্টান্ত দিবার জন্ত আমরা অগ্রির প্রতি পতক্রের ভালবাসার সহিত ইহার তৃলনা করিতে পারি। পতঙ্গ আগুনকে ভালবাসে, আর উহাতে আগুসমর্পণ করিয়া প্রাণত্যাগ করে। পতক্রের স্বভাবই এই ভাবে অগ্নিকে ভালবাসা। জগতে যত প্রকার প্রেম দৃষ্ট হয়, তন্মধ্যে কেবল প্রেমের জন্তুই যে প্রেম, তাহাই সর্বোচ্চ ও পূর্ণ নিঃস্বার্থ প্রেম। এইরূপ প্রেম আধ্যাত্মিকতার ভূমিতে কার্য করিতে আরম্ভ করিলেই পরাভক্তিতে লইয়া যায়।)

# প্রেম ত্রিকোণাত্মক

প্রেমকে আমরা একটি ত্রিকোণ-রূপে প্রকাশ করিতে পারি, উহার কোণগুলিই যেন উহার তিনটি অবিভাজ্য বৈশিষ্ট্যের প্রকাশক। তিনটি কোণ ব্যতীত একটি ত্রিকোণ বা ত্রিভূজ সম্ভব নয়, আর এই তিনটি লক্ষণ ব্যতীত প্রকৃত প্রেমও সম্ভব নয়। প্রেম-রূপ এই ত্রিকোণের একটি কোণ ঃপ্রেমে কোন দর-ক্যাক্ষি বা কেনা-বেচার ভাব নাই। যেখানে কোন প্রতিদানের আশা থাকে, সেখানে প্রকৃত প্রেম সম্ভব নয়; সে-ক্ষেত্রে উহা কেবল দোকানদারিতে পরিণত হয়। যতদিন পর্যন্ত আমাদের ভগবানের প্রতি ভয়মিশ্রিত শ্রদ্ধা ও আমুগত্য পালনের জন্ম তাঁহার নিকট কোন না কোন অম্প্রহ-প্রাপ্তির ভাব থাকে, ততদিন আমাদের হৃদয়ে প্রকৃত প্রেম থাকিতে পারে না। ভগবানের নিকট কিছু প্রাপ্তির আশায় যাহারা উপাসনা করে, তাহারা ঐ অম্প্রহ-প্রাপ্তির আশা না থাকিলে তাঁহাকে উপাসনা করিবে না। ভক্ত ভগবানকে ভালবাসেন তিনি প্রেমাম্পদ বলিয়া, প্রকৃত ভক্তের এই দিব্য ভাবাবেগের আর কোন হেতু নাই।

কথিত আছে, কোন সময়ে এক বনে এক রাজার সহিত জনৈক সাধুর সাকাৎ হয়। তিনি সাধুর সহিত কিয়ৎক্ষণ আলাপ করিয়াই তাঁহার পবিত্রতা ও জ্ঞানের পরিচয় পাইয়া বড়ই সম্ভূট হইলেন। পরিশেষে তাঁহাকে অহুরোধ করিতে লাগিলেন, 'আমাকে কৃতার্থ করিবার জন্ম আমার নিকট কিছু গ্রহণ করিতে হইবে।' সাধু কিছু গ্রহণ করিতে অস্বীকার করিলেন ও বলিলেন, 'বনের ফল আমার প্রচুর আহার, পর্বত-নিঃস্থত পবিত্র সরিৎ আমার পর্যাপ্ত পানীয়, বৃক্ষত্বক্ আমার পর্যাপ্ত পরিধেয় এবং গিরিগুহা আমার যথেষ্ট বাসস্থান। কেন আমি তোমার কিংবা অপরের নিকট কোন কিছু লইব ?' রাজা বলিলেন, 'আমাকে অহুগৃহীত করিবার জন্ম আমার সহিত রাজধানীতে রাজপ্রাসাদে চল্ন এবং আমার নিকট হইতে কিছু গ্রহণ কর্মন।' অনেক অম্বারের পর তিনি অবশেষে রাজার সহিত যাইতে স্বীকার করিলেন এবং তাঁহার সহিত প্রাসাদে গেলেন। দান করিবার পূর্বে রাজা পূনঃ পুনঃ প্রার্থ ধন দাও, আরও রাজ্য

দাও, আমার শরীর নীরোগ কর, ইত্যাদি। রাজার প্রার্থনা শেষ হইবার পূর্বেই সাধু নীরবে ঘরের বাহিরে চলিয়া গেলেন। ইহা দেখিয়া রাজা হতবৃদ্ধি হইয়া তাঁহার পশ্চাদ্গমন করিতে করিতে ডাকিয়া বলিতে লাগেলেন, 'প্রভু, আমার দান গ্রহণ না করিয়াই চলিয়া গেলেন?' সাধু তাঁহার দিকে ফিরিয়া বলিলেন, 'ভিক্ক্কের কাছে আমি ভিক্ষা করি না। তুমি নিজে তো একজন ভিক্ক্ক; তুমি আবার কিভাবে আমাকে কিছু দিতে পারো? আমি এত মূর্থ নই ষে, ভিক্ক্কের নিকট দান গ্রহণ করিব। যাও, আমার অমুসরণ করিও না।'

এই গল্লটিতে ধর্মরাজ্যে ভিক্ষুক আর ভগবানের প্রকৃত ভক্তদের ভিতর বেশ প্রভেদ দেখানো ইইয়াছে। (কোন বরলাভের জন্ম, এমন কি মুক্তিলাভের জন্মও ভগবানের উপাসনা করা অধম উপাসনা। প্রেম কোন পুরস্কার চায় না, প্রেম সর্বদা প্রেমেরই জন্ম। ভক্ত ভগবান্কে ভালবাসেন, কারণ তিনি না ভালবাসিয়া থাকিতে পারেন না। দৃষ্টাস্তঃ তুমি একটি স্থন্দর প্রাক্তিক দৃষ্ম দোখয়া উহা ভালবাসিয়া ফেলিলে। তুমি ঐ দৃষ্মের নিকট কিছুই প্রার্থনা করে না। তথাপি উহা দর্শন করিয়া ভোমার মনে আনন্দের উদয় হয়—উহা ভোমার মনের অশান্তি দ্র করিয়া দেয়, উহা ভোমাকে শান্ত করিয়া দেয়, তোমাকে কণকালের জন্ম একং এক স্বর্গীয় আনন্দে মনকে শান্ত করিয়া দেয়। ইহাই প্রকৃত প্রেমের ভাব, এবং এই বৈশিষ্টাই উক্ত ত্রিকোণাত্মক প্রেমের একটি কোণ। অভএব প্রেমের পরিবর্গ্তে কিছু চাহিও না, সর্বদা দাতার আসন গ্রহণ কর। ভগবানকে ভোমার প্রেম নিবেদন কর, পরিবর্তে ভাঁহার নিকট কিছু চাহিও না।

্প্রেমরণ ত্রিকোণের দিতীয় কোণ: প্রেমে কোনরণ ভয় নাই। যাহারা ভয়ে ভগবানকে ভালবাদে, তাহারা ময়য়াধম; তাহাদের ময়য়ভাব এখনও পূর্ণ বিকশিত হয় নাই। তাহারা শান্তির ভয়ে ভগবানকে উপাসনা করে। তাহারা মনে করে, ভগবান্ এক বিরাট পুরুষ, তাঁহার এক হন্তে দণ্ড, এক হন্তে চাবুক; তাঁহার আজ্ঞাপালন না করিলে তাহারা দণ্ডিত হইবে। ভগবান্কে দণ্ডের ভয়ে উপাসনা করা অতি নিয়শ্রেণীর উপাসনা। এইরপ উপাসনাকে যদি উপাসনাই বলিতে হয়, তবে উহা অতি অপরিণত ভাবেরই উপাসনা। যতদিন হদেয়ে কোনরূপ ভয় থাকে, ততদিন সেখানে ভালবাসাও থাকিবে কি করিয়া?

প্রেম স্বভাবতই সমূদ্য ভয়কে জয় করিয়া ফেলে। কল্পনা কর, এক তরুণী জননী পথে চলিয়াছেন; একটি কুকুর ডাকিলেই তিনি ভন্ন পাইয়া তাড়াতাড়ি নিকটতম কোন গৃহে প্রবেশ করেন। কিন্তু যদি তাঁহার শিশু তাঁহার দঙ্গে থাকে এবং যদি একটি সিংহ শিশুটির উপর লাফাইয়া পড়ে, তথন সৈই জননী কোথায় থাকিবেন ?--- সিংহের মুখে। শিশুটিকে বাঁচাইবার জন্ম অবশুই তিনি আপ্রাণ চেষ্টা করিবেন। ভালবাসা সর্ববিধ ভয়কে জয় করে। আমি জগং হইতে পৃথক—এই প্রকার একটি স্বার্থপর ভাব হইতেই ভয় জন্মে। মনকে স্ফীর্ণ করিয়া আমি নিজেকে যত স্বার্থপর করিয়া ফেলিব, আমার ভয়ও দেই পরিমাণে বৃদ্ধি পাইবে। যদি কেহ মনে করে, দে কোন কাজের নয়, নিশ্চয়ই সে ভয়ে অভিভূত হইবে। আর নিজেকে যতই তুচ্ছ ও কুন্ত বলিয়া না ভাবিবে, ততই তোমার ভয় কমিয়া ঘাইবে। যতদিন তোমার একবিন্দু ভয় আছে, ততদিন তোমার মধ্যে প্রেম থাকিতে পারে না। প্রেম ও ভয় হুইটি একত্র থাকিতে পারে না। বাঁহারা ভগবানকে ভালবাদেন, তাঁহারা কখনই তাঁহাকে ভয় করিবেন না। 'ভগবানের নাম রুথা লইও না'— এই আদেশ শুনিয়া প্রকৃত ভগবৎপ্রেমিক হাসিয়া উঠেন। প্রেমের ধর্মে ভগবন্ধিলা কোথায়? যেরপেই হউক, প্রভুর নাম যত লইতে পারো, ততই মঙ্গল। প্রকৃত ভক্ত তাঁহাকে ভালবাদে, তাই তো তাঁহার নাম করে)

প্রেমরপ ত্রিকোণের তৃতীয় কোণঃ প্রেমে প্রতিঘন্দীর স্থান নাই।
প্রেমিকের আর দ্বিতীয় ভালবাদার পাত্র থাকিবে না, কারণ প্রেমেই প্রেমিকের
দর্বোচ্চ আদর্শ রূপায়িত। যতদিন না ভালবাদার পাত্র আমাদের দর্বোচ্চ
আদর্শ হইয়া দাঁড়ায়, ততদিন প্রকৃত প্রেম দস্তব নয়। হইতে পারে, অনেক
স্থলে মাহ্যের ভালবাদা ভূল পথে চালিত হয়, অপাত্রে অর্পিত হয়, কিন্তু
প্রেমিকের পক্ষে তাহার প্রিয় সর্বদা তাহার দর্বোচ্চ আদর্শ। একজন হয়তো
জ্যন্ততম ব্যক্তিকে ভালবাদিতেছে, আর একজন—মহত্তম এক ব্যক্তিকে
ভালবাদিতেছে, তা সন্বেও উভয়ত্র নিজ আদর্শকেই ভালবাদা হইতেছে।
প্রত্যেক ব্যক্তির উচ্চতম আদর্শকেই ঈশ্বর বলা হয়। অজ্ঞ বা জ্ঞানী, দাধু বা
পাপী, নর বা নারী, শিক্ষিত বা অশিক্ষিত—সকলেরই উচ্চতম আদর্শ ঈশ্বর।
সম্দয় সৌন্দর্য, মহত্ব ও শক্তির উচ্চতম আদর্শসমূহ সমন্বিত করিলেই প্রেমময়
ও প্রেমাম্পদ ভগবানের পূর্ণতম ভাব পাওয়া যায়।

এই আদর্শগুলি প্রত্যেক ব্যক্তির মনে কোন না কোনরূপে স্বভাবতই বর্তমান। উহারা যেন আমাদেরই মনের অঙ্গ বা অংশবিশেষ। মানবপ্রকৃতিতে যে-সকল ক্রিয়ার বিকাশ দেখিতে পাওয়া যায়, ঐগুলি সবই আদর্শকে ব্যাবহারিক জীবনে পরিণত করিবার চেষ্টা। আমরা আমাদের চতুর্দিকে সমাজে যে নানাবিধ কর্মের প্রকাশ ও আন্দোলন দেখিতে পাই, তাহা ভিন্ন আত্মার বিভিন্ন আদর্শকে কার্যে পরিণত করিবার চেষ্টার ফলমাত্র। ভিতরে যাহা আছে, তাহাই বাহিরে আসিবার চেষ্টা করিভেছে। মানবহাদয়ে আদর্শের এই চিরপ্রবল প্রভাবই একমাত্র প্রেরণাশক্তি, যাহা মানবজাতির মধ্যে সতত ক্রিয়াশীল। হইতে পারে, শত শত জন্মের পর, সহস্র সহস্র বংসর চেষ্টার পর মাম্ম্য বৃঝিতে পারে আমাদের অস্তরের আদর্শ অম্থায়ী বাহিরকে গড়িয়া তুলিবার চেষ্টা বা বাহিরের অবস্থাসমূহের সহিত ভিতরের আদর্শকে সম্পূর্ণ থাপ থাওয়াইবার চেষ্টা বৃথা। এইটি বৃঝিতে পারিলে সাধক বহির্জগতে নিজের আদর্শ প্রক্ষেপ করিবার চেষ্টা পরিত্যাগ করিয়া সেই উচ্চতম প্রেমের ভূমি হইতে আদর্শকেই আদর্শরূপে উপাসনা করে। সমৃদয় নিমন্তরের আদর্শগুলি এই পূর্ণ আদর্শের অস্তর্গত।

সকলেই এ কথার সত্যতা স্বীকার করেন যে, কুরূপার মধ্যেও প্রেমিক হেলেনের সৌন্ধ দেখিয়া থাকেন। বাহিরের লোক বলিতে পারে, প্রেম অপাত্রে প্রদন্ত হইতেছে, কিন্তু প্রেমিক কুরূপা দেখেন না, তিনি তাঁহার হেলেনকেই দেখিয়া থাকেন। স্থলর বা কুৎদিত যাহাই হউক, প্রেমের আধার প্রকৃতপক্ষে যেন একটি কেন্দ্র, তাহার চারিদিকে আমাদের আদর্শগুলি রূপায়িত হয়। সাধারণতঃ মাহ্ম কিদের উপাসনা করে ?—অবশু শ্রেষ্ঠ ভক্ত প্রেমিকের স্বাবগাহী পূর্ণ ভাবাদর্শ নয়। নরনারীগণ সাধারণতঃ নিজ নিজ অন্তরের আদর্শকেই উপাসনা করে। প্রত্যেকেই নিজ নিজ আদর্শকে বাহিরে আনিয়া তাহারই সম্মুখে ভূমিষ্ঠ হইয়া প্রণাম করে। তাই তো আমরা দেখিতে পাই, যাহারা নিজেরা নিষ্ঠ্র ও রক্তপিপাস্থ, তাহারা এক রক্তপিপাস্থ ঈশ্বর কল্পনা করে, কারণ তাহারা কেবল নিজ নিজ ভাবের উচ্চত্ম আদর্শকেই ভালবাদিতে পারে। এই জন্মই সদ্ভাবাপন্ন ব্যক্তির ঈশ্বের আদর্শ অতি উচ্চ, তাঁহার আদর্শ অপর ব্যক্তির আদর্শ হইতে অত্যন্ত পৃথক্।

# প্রেমের ভগবানের প্রমাণ তিনিই

্ষে প্রেমিক ব্যক্তি স্বার্থপরতা, লাভের আকাজ্ঞা ও পরিবর্ত-ভাবের

উর্বে উঠিয়াছেন এবং ঈশ্বর সম্বন্ধে ধাঁহার কোন ভয় নাই, তাঁহার আদর্শ মহামাহমময় ঈশ্বরকেও তিনি বলিবেন—আমি তোমাকে আমার সর্বস্ব দিয়াছি, আমার নিজের বলিতে আর কিছুই নাই, তথাপি তোমার নিকট হইতে আমি কিছুই চাই না। বাস্তবিক এমন কিছুই নাই, যাহা আমি 'আমার' বলিতে পারি। যথন সাধক এই দুঢ় বিশ্বাস লাভ করেন, তথন তাঁহার আদর্শ প্রেমজনিত পূর্ণ নির্ভীকতার আদর্শে পরিণত হয়। এই প্রকার সাধকের সর্বোচ্চ আদর্শে কোন প্রকার বিশেষত্বরূপ সঙ্কীর্ণতা থাকে না। উহা সার্বভৌম প্রেম, অনন্ত ও অদীম প্রেম, উহাই প্রেমম্বরূপ। প্রেমের এই মহান আদর্শকে তথন সেই সাধক কোনরূপ প্রতীক বা প্রতিমার সহায়তা না লইয়াই উপাদনা করেন। এই দ্বাবগাহী প্রেমকে 'ইষ্ট' বলিয়া উপাদনা করাই পরাভক্তি। অন্ত সকলপ্রকার ভক্তি কেবল উহা লাভের সোপানমাত্র। এই প্রেমধর্ম অনুসরণ করিতে করিতে আমরা যে সফলতা বা বিফলতার সম্মুথীন হই, সে-সব এই আদুর্শলাভের পথেই ঘটে। অস্তবে একটির পর একটি বস্তু গৃহীত হয় এবং আমাদের আদর্শ উহার উপর একে একে প্রক্ষিপ্ত হইতে থাকে। ক্রমশঃ এই সমুদয় বাহ্যবস্তুই ক্রমবিস্তারশীল সেই আভ্যস্তরীণ আদর্শকে প্রকাশ করিতে অক্ষম হয়, এবং ভক্ত স্বভাবতই একটির পর একটি আদর্শ পরিত্যগ করেন। অবশেষে সাধক বুঝিতে থাকেন, বাহুবস্তুতে আদর্শ উপলব্ধি করিবার চেষ্টা রুথা, আদর্শের সহিত তুলনায় সকল বাহ্বস্তুই অতি তুচ্ছ। কালক্রমে তিনি সেই সর্বোচ্চ ও সম্পূর্ণ প্রেম লাভ করেন। উহা তাঁহার অন্তরে জীবস্ত ও সত্যস্বরূপে অন্তুত হয়। বখন ভক্ত এই অবস্থায় উপনীত হন, তথন ভগবানুকে প্রমাণ করা যায় কি না ? ভগবানু সর্বজ্ঞ ও সর্বশক্তিমান কি না ?'—এই সকল প্রশ্ন জিজ্ঞাসা করিতে তাঁহার আর ইচ্ছাই হয় না। তাঁহার নিকট ভগবান প্রেমময়, প্রেমের সর্বোচ্চ আদর্শ এবং এই ভাবই তাঁহার পক্ষে যথেষ্ট। প্রেমরূপ বলিয়া ঈশ্বর শ্বতঃসিদ্ধ, অক্সপ্রমাণ-নিরপেক্ষ। প্রেমিকের নিকট প্রেমময়ের অন্তিত্ব-প্রমাণের কিছুমাত্র আবশুক্তা

নাই। অন্যান্ত ধর্মের শাসক ঈশরের অন্তিও প্রমাণ করিতে অনেক যুক্তি আবশুক হয় বটে, কিন্তু এ অবস্থায় ভক্ত এরূপ ঈশর ধারণা করিতে পারেন না। তাঁহার নিকট এখন ভগবান্ কেবল প্রেমশ্বরূপে বর্তমান। সকলের অন্তর্থামিরূপে তাঁহাকে অমুভব করিয়া ভক্ত আনন্দে বলিয়া উঠেন, 'কেহই পতির জন্ত পতিকে ভালবাদে না, পতির অন্তর্থামী আত্মার জন্তই পতিকে ভালবাদে। কেহই পত্নীর জন্ত পত্নীকে ভালবাদে না, পত্নীর অন্তর্থামী আত্মার জন্তই পত্নীকে ভালবাদে।'

কেহ কেহ বলেন, স্বার্থপরতাই মান্থবের সর্বপ্রকার কর্মের মূল। উহাও প্রেম, তবে (কোন বস্তু বা ব্যক্তিতে দীমাবদ্ধ হইয়া) 'বিশেষ'-ভাবাপর হওয়ায় উহা নিমন্তরে নামিয়া গিয়াছে মাত্র। যথন আমি নিজেকে জগতের দকল বস্তুতে অবস্থিত ভাবি, তথন আমার প্রেম বিশ্বব্যাপী হয় এবং আমাতে স্বার্থপরতা থাকিতে পারে না। কিন্তু যথন আমি ভ্রমবশতঃ নিজেকে বিশ্ব হইতে বিচ্ছিন্ন ক্ষুদ্র প্রাণী মনে করি, তথন আমার প্রেম দঙ্কীর্ণ ও বিশেষ ভাব ধারণ করে। প্রেমের বিষয়কে দঙ্কীর্ণ ও দীমাবদ্ধ করায় আমাদের ভ্রম দূচ্ হইয়া যায়। এই জগতের দকল বস্তুই ভগবৎ-প্রস্তুত, স্কুতরাং ভালবাদার যোগ্য। কিন্তু ইহা দর্বদা স্মরণ রাথা উচিত যে, দমস্তিকে ভালবাদিলে অংশগুলিকেও ভালবাদা হইল। এই দমস্তিই প্রেমের দর্বোচ্চ স্তরে উপনীত ভক্তগণের ভগবান। ঈশ্বর-বিষয়ক অন্তান্ত ভাব যথা—স্বর্গস্থ পিতা, শাস্তা, প্রত্থী—নানাবিধ মতামত, শাস্ত্র প্রভৃতি এরূপ ভক্তের নিকট নির্থক, তাঁহাদের নিকট এ-সবের কোন প্রয়োজনীয়তা নাই; কারণ পরাভক্তির প্রভাবে তাঁহারা একেবারে এই সকলের উর্ধে উঠিয়া গিয়াছেন।

্যথন অন্তর শুদ্ধ, পবিত্র এবং ঐশবিক প্রেমামতে পবিপূর্ণ হয়, তথন 'ঈশব প্রেম্পর্কপ'—এই ভাব ব্যতীত ঈশবের অন্ত সর্বপ্রকার ধারণা বালকোচিত ও অসম্পূর্ণ বা অন্থপমূক্ত বলিয়া পরিত্যক্ত হয়। বাস্তবিক পরাভক্তির প্রভাবই এইরপ। তথন সেই সিদ্ধ ভক্ত তাঁহার ভগবানকে মন্দিরাদিতে বা গির্জায় দর্শন করিতে যান না; তিনি এমন স্থানই দেখিতে পান না—বেখানে ভগবান্ নাই। তিনি তাঁহাকে মন্দিরের ভিতরে দেখিতে পান, বাহিরেও দেখিতে পান, সাধ্র সাধ্তায় দেখিতে পান, পাপীর পাণেও দেখিতে পান, কারণ তিনি যে পূর্বেই তাঁহাকে নিত্যদীপ্তিমান্ ও নিত্যবর্তমান এক সর্বশক্তিমান্ অনির্বাণ প্রেমজ্যোতিরূপে নিজ স্কুদয়ে শ্বমহিমায় প্রতিষ্ঠিত করিয়াছেন।

# মানবীয় ভাষায় ভগবৎ-প্রেমের বর্ণনা

মানবীয় ভাষায় প্রেমের এই সর্বোচ্চ আদর্শ প্রকাশ করা অসম্ভব। উচ্চতম মানবকল্পনাও উহার অনস্ক পূর্ণতা ও পৌলর্ধ অফ্রভব করিতে অক্ষম। তথাপি সর্বদেশের নিম্ন ও উচ্চ ভাবের প্রেমধর্মের সাধকগণকে তাঁহাদের প্রেমের আদর্শ বুঝিতে ও বুঝাইতে চিরকালই এই অফ্রপ্রোগী মানবীয় ভাষা ব্যবহার করিতে হইয়াছে। শুরু উহাই নয়, বিভিন্ন প্রকারের মানবীয় প্রেমই এই অব্যক্ত ভগবং-প্রেমের প্রতীকরূপে গৃহীত হইয়াছে। মানব এশরিক বিষয়সমূহ নিজের মানবীয় ভাবেই চিন্তা করিতে পারে, এবং সেই পূর্ণ কেবল আমাদের আপেক্ষিক ভাষাতেই আমাদের নিকট প্রকাশিত হইতে পারে। সমৃদয় জগৎ আমাদের নিকট যেন সীমার ভাষায় লেখা অসীমের কথা। এই কারণেই ভক্তেরা ভগবান্ ও তাঁহার উপাসনা-বিষয়ে লৌকিক প্রেমের লৌকিক ভাষা ও শন্তমূহ ব্যবহার করিয়া থাকেন।

পরাভক্তির কয়েকজন শ্রেষ্ঠ ব্যাখ্যাতা এই দিব্য প্রেম বিভিন্ন উপায়ে ব্রিতে ও ব্রাইতে চেটা করিয়াছেন। ইহার মধ্যে সর্বনিয় অবস্থাকে 'শাস্ত ভক্তি' বলে। যখন মায়্যের হৃদয়ে প্রেমায়ি প্রজ্ঞলিত হয় নাই, বাফ্ ক্রিয়াকলাপও ভক্তি অপেক্ষা একটু উন্নততর সাধারণ ভালবাসার উদয় হইয়াছে মাত্র, উহাতে তীত্রবেগসম্পন্ন প্রেমের উন্নততা মোটেই নাই, এভাবে ভগবানের উপাসনাকে 'শাস্ত ভক্তি' বা 'শাস্ত প্রেম' বলে। দেখিতে পাই, জগতে কতক লোক আছেন, তাঁহারা ধীরে ধীরে সাধনপথে অগ্রসর হইতে ভালবাসেন, আর কিছু লোক আছেন, তাঁহারা ঝড়ের মতো বেগে চলিয়া যান। শাস্ত-ভক্ত ধীর শাস্ত নম্ম। তদপেক্ষা একটু উচ্চতর ভাব—দাস্ত। এ অবস্থায় মায়্য নিজেকে ঈশ্বরের দাস ভাবে। বিশ্বাদী ভৃত্যের প্রভৃতক্তিই তাঁহার আদর্শ।

তার পর 'নখ্য-প্রেম'—এই সখ্য-প্রেমের সাধক ভগবানকে সম্বোধন করিয়। থাকেন, 'তুমি আমার প্রিয় বন্ধু।' ওরূপ ভক্ত ভগবানের কাছে স্থাদয় উন্মুক্ত

১ ত্বেৰ বন্ধুক সথা ত্বেৰ !--পাগুৰণীতা

করে. বেমন মামুষ বন্ধুর নিকট নিজের হৃদয় খোলে, এবং জানে বন্ধু তাহার দোষের জন্ম তাহাকে কথনই তিরস্কার করিবে না, বরং দর্বদাই দাহায্য করিতে চেষ্টা করিবে। বন্ধুদ্বয়ের মধ্যে যেমন একটা সমান সমান ভাব থাকে, সেইরূপ দ্ব্যপ্রেমের সাধক ও তাঁহার দ্ব্যারূপ ভগবানের মধ্যে একটা দ্মভাবের আদানপ্রদান চলিতে থাকে। স্থতরাং ভগবান আমাদের হৃদয়ের অতি সমিহিত বন্ধু হইলেন—সেই বন্ধুর নিকট আমরা আমাদের জীবনের দব কথা থুলিয়া বলিতে পারি, আমাদের অস্তরের গভীরতম প্রদেশের গুপ্তভাবগুলি তাহার নিকট জানাইতে পারি। সম্পূর্ণ ভরদা আছে যে, তিনি যাহাতে আমাদের মঙ্গল হয়, তাহাই করিবেন। এই ভাবিয়া আমরা একেবারে নিশ্চিম্ভ হইতে পারি। এ অবস্থায় ভক্ত ভগবানকে তাঁহার সমান মনে করেন। ভগবান যেন আমাদের থেলার সাথী, আমরা সকলে যেন এই জগতে থেলা করিতেছি। যেমন ছেলেরা থেলা করে, যেমন মহামহিমান্তিত রাজা-মহারাজগণও নিজ নিজ থেলা থেলিয়া যান, সেইরূপ প্রেমময় ভগবানও নিজে জগতের সহিত থেলা করিতেছেন। তিনি পূর্ণ, তাঁহার কিছুরই অভাব নাই। তাঁহার স্থষ্ট করিবার প্রয়োজন কি ? আমরা কার্য করি, তাহার উদ্দেশ্য কোন অভাবপূরণ, আর অভাব বলিতেই অসম্পূর্ণতা বুঝায়। ভগবান্ পূর্ব, তাঁহার কোন অভাব নাই। কেন তিনি এই নিয়ত কর্মময় স্বষ্ট লইয়া ব্যস্ত থাকেন ? তাঁহার উদ্দেশ্য কি ? ভগবানের স্পষ্টির উদ্দেশ্য-বিষয়ে আমরা যে-সকল উপতাস কল্পনা করি, সে-গুলি গল্পছিসাবে স্থানর হইতে পারে, কিন্তু উহাদের অন্ত কোন মূল্য নাই। বাস্তবিক সবই তাঁহার লীলা বা খেলা। এই জগৎ তাঁহার থেলা—ক্রমাগত এই থেলা চলিতেছে। তাঁহার পক্ষে সমুদয় জগং নিশ্চয়ই শেষ পর্যন্ত একটি মজার থেলামাত্র। যদি তুমি দরিত্র হও, তবে ঐ অবস্থাকেই একটি কৌতুক বলিয়া উপভোগ কর—যদি ধনী হও তো ঐ অবস্থাও আর একটি তামাসাব্ধপে সম্ভোগ কর। বিপদ আসে তো বেশ মজা, আবার হথ পাইলে মনে করিতে হইবে, এ আরও ভাল মঞ্চা। সংসার একটি ক্রীড়াক্ষেত্র—আমরা এখানে বেশ নানাক্রণ ক্রোতুক উপভোগ করিতেছি—যেন থেলা হইতেছে, আর ভগবান আমাদের সহিত সর্বদাই থেলা করিতেছেন, আমরাও তাঁহার সহিত খেলিতেছি। ভগবান আমাদের অনস্তকালের খেলার সাথী, কেমন ফুলর খেলা খেলিতেছেন! খেলা সাল

হইল—এক যুগ শেষ হইল। তারপর অল্লাধিক সময়ের জন্ম বিশ্রাম—তার পর আবার থেলা আরজ—আবার জগতের স্পষ্ট কেবল যথন ভূলিয়া যাও সবই থেলা, আর তুমিও এ থেলার সহায়ক, তথনই—কেবল তথনই তঃথকট আসিয়া উপস্থিত হয়; তথনই হালয় ভারাক্রান্ত হয়, আর সংশীর তোমার উপর প্রচণ্ড শক্তিতে চাপিয়া বসে। কিন্তু যথনই তুমি এই ত্-দণ্ড জীবনের পরিবর্তনশীল ঘটনাবলীতে সত্যবৃদ্ধি ত্যাগ কর, আর যথন সংসারকে লীলাভূমি ও নিজলিগকে তাঁহার লীলাসহায়ক বলিয়া মনে কর, তথনই তোমার তঃথ চলিয়া যাইবে। প্রতি অণুতে তিনি থেলা করিতেছেন। তিনি থেলা করিতে করিতে পৃথিবী, স্থা, চন্দ্র প্রভৃতি নির্মাণ করিতেছেন। তিনি থেলা করিতে করিতে পৃথিবী, ত্র্যা, চন্দ্র প্রভৃতি নির্মাণ করিতেছেন। তিনি মহন্থা-হাতে দাবাবোড়ের ঘুটি, একটি ছকে বসাইয়া তিনি যেন সেগুলি চালিতেছেন। তিনি আমাদিগকে প্রথমে একদিকে, পরে অপর দিকে সাজাইতেছেন—আমরাও জ্ঞাতসারে বা অজ্ঞাতসারে তাঁহারই থেলার সহায়ক। কি আনন্দ! আমরা তাঁহার থেলার সহায়ক।

পরবর্তী ভাবকে 'বাৎসল্য' বলে। উহাতে ভগবানকে পিতা না ভাবিয়া দস্তান ভাবিতে হয়। এটি কিছু নৃতন রকমের বোধ হইতে পারে, কিন্তু উহার উদ্দেশ্য ঈশর সম্বন্ধে আমাদের ধারণা হইতে ঐশর্যের ভাবগুলি দূর করা। ঐশর্য-ভাবের সঙ্গে সঙ্গেই ভয় আসে। ভালবাসায় কিন্তু ভয় থাকা ঠিক নয়। চরিত্র-গঠনের জন্য ভক্তি ও আজ্ঞাবহতা অভ্যাস করা আবশ্যক বটে, কিন্তু একবার চরিত্র গঠিত হইয়া গোলে প্রেমিক ম্বন্দ শাস্ত-প্রেমের একটু আস্বাদ পান, আবার প্রেমের তীত্র উন্মন্ততাও কিছু আস্বাদ করেন, তথন তাঁহার আর নীতিশাল্প, বিধিনিয়ম প্রভৃতির কিছুমাত্র প্রয়োজন থাকে না। ভক্ত বলেন, আমি ভগবানকে মহামহিম, ঐশ্বর্যালী, জগদীশ্বর দেবদেবরূপে ভাবিতে চাই না। ভগবানের ধারণা হইতে এই ভয়োৎপাদক ঐশ্বর্তাব দূর করিবার জন্ম তিনি ভগবানকে নিচ্চ শিশুসন্তানরূপে ভালবাসেন। মাতাপিতা সন্তানকে ভন্ন করেবার প্রার্থনা করিবারও কিছু থাকে না। সন্তানের কাছে তাঁহাদের প্রার্থনা করিবারও কিছু থাকে না। সন্তানের কাছে তাঁহাদের প্রতি ভালবাসার জন্ম মাতাপিতা শত শতবার শরীরত্যাগ করিতে প্রস্তুত। তাঁহাদের একটি সন্তানের জন্ম তাঁহারা সহস্র জীবন উৎসর্গ

করিতে প্রস্থত। এই ভাব হইতে ভগবান্কে বাৎসল্যভাবে ভালবাসা হয়। বে-সকল ধর্মসম্প্রদায় বিশাস করেন, ভগবান্ অবতীর্ণ হন, তাঁহাদের মধ্যেই এই বাৎসল্যভাবে উপাসনা স্বাভাবিক। মুসলমানদের পক্ষে ভগবান্কে বাৎসল্যভাবে উপাসনা করা অসম্ভব, তাঁহারা ভয়ে এ-ভাব হইতে দ্রে সরিয়া বাইবেন। কিন্তু প্রীষ্টান ও হিন্দু সহজেই ইহা ব্রিভে পারেন, কারণ তাঁহাদের মাতৃক্রোড়ে যীও ও ক্লফের শিশুমূর্তি রহিয়াছে। ভারতীয় নারীগণ অনেক সময় নিজদিগকে প্রীক্তমের মাতা বলিয়া চিন্তা করেন; প্রীষ্টান জননীগণও নিজদিগকে প্রীষ্টের মাতা বলিয়া চিন্তা করিতে পারেন। ইহা হইতে পাশ্চাত্য দেশে ঈশবের মাতৃভাবের জ্ঞান আসিবে; আর ইহা তাঁহাদের বিশেষ প্রয়োজন। ভগবানের প্রতি ভয়ন্তজ্ঞিক কুলংস্থার আমাদের অন্তরের অন্তন্তনে দৃঢ়মূল হইয়া আছে। এই ভয়মিশ্রিত ভক্তি ও প্রশ্বমহিমার ভাব প্রেমে একেবারে নিমক্ষিত করিয়া দিতে অনেক দিন লাগে।

মানবীয় ভাবের আর একটি রূপে ভগবং-প্রেমের আদর্শ প্রকাশিত হইয়াছে। উহার নাম 'মধুর'-ভাব, দর্বপ্রকার ভাবের মধ্যে উহাই শ্রেষ্ঠ। এ সংসারে প্রকাশিত দর্বোচ্চ প্রেমের উপর উহার ভিত্তি—আর মানবীয় অভিজ্ঞতায় যতপ্রকার প্রেম আছে, তাহার মধ্যে উহাই উচ্চতম ও প্রবলতম। স্ত্রী-পুরুষের প্রেম যেরূপ মাহুষের সমৃদ্য় প্রকৃতিকে ওলট-পালট করিয়া দেয়, আর কোন্প্রেম সেরূপ করিতে পারে ? কোন্প্রেম মাহুষের প্রতিটি পরমাণ্র মধ্য দিয়া দক্ষারিত হইয়া তাহাকে পাগল করিয়া তুলে ?—তাহার নিজের প্রকৃতি ভূলাইয়া দেয় ? মাহুষকে হয় দেবতা, নয় পশু করিয়া ফেলে ? দিব্য প্রেমের এই মধুর-ভাবে ভগবান্ আমাদের পতি। আমরা সকলে স্ত্রী, জগতে পুরুষ আর কেহ নাই। একমাত্র পুরুষ আছেন—তিনিই, আমাদের সেই প্রেমাম্পদই একমাত্র পুরুষ স্ত্রীকে এবং স্ত্রী পুরুষকে যে ভালবাসা দিয়া থাকে, সেই ভালবাসা ভগবান্কে অর্পণ করিতে হইবে)

(আমরা জগতে বত প্রকার প্রেম দেখিতে পাই, বাহা লইয়া আমরা অক্সাধিক পরিমানে থেলাই করিতেছি, ভগবান্ই দেগুলির একমাত্র লক্ষ্য। তবে তৃংখের বিষয়, যে অনম্ভ সমুদ্রে প্রেমের প্রবল স্রোভস্বতী অবিরতভাবে প্রবাহিত হইতেছে, মানব তাহা জানে না; স্থতরাং নির্বোধের ভার সে মাহ্যরূপ ক্ত ক্ত প্তুলের প্রতি উহা প্রয়োগ করিতে চেটা করে। মানবপ্রকৃতিতে

সম্ভানের প্রতি যে প্রবল ক্ষেহ দেখা যায়, তাহা কেবল একটি সম্ভানরূপ ক্ষুত্র পুতুলের জ্বন্ত নয়; যদি তুমি অন্ধভাবে ঐ একটিমাত্র সস্তানের উপরই উহা প্রয়োগ কর, তবে সেজন্ত তোমাকে বিশেষ কট পাইতে হইবে। কিন্তু ঐ কইভোগ হইতেই তোমার এই বোধ আদিবে, তোমার ভিতরে বৈ-প্রেম আছে, তাহা যদি কোন মহুয়ো প্রয়োগ কর, তবে শীঘ্রই হউক বা বিলম্বেই হউক, মনে তুঃথ ও বেদনা পাইবে। অতএব আমাদের প্রেম সেই পুরুষোত্তমকেই দিতে হইবে—বাঁহার বিনাশ নাই, বাঁহার কখন কোন পরিবর্তন নাই, যাঁহার প্রেমসমূলে জোয়ার-ভাঁটা নাই। প্রেম যেন তাহার প্রক্বত লক্ষ্যে উপনীত হয়, যেন উহা ভগবানের নিকট পৌছায়—িষিনি প্রকৃতপক্ষে প্রেমের অনস্ত সমুদ্রস্বরূপ, প্রেম ষেন তাঁহারই নিকট পোঁছায়। সকল নদীই সমূদ্রে গিয়া পড়ে, একটি জলবিন্দুও পর্বতগাত্র হইতে পতিত ্হইয়া নদীতে থামিতে পারে না, ঐ নদী যত বড়ই হউক না কেন! অবশেষে দেই জলবিন্দু কোন না কোনরূপে সমুদ্রে **যাইবার পথ করিয়া লয়।** ভগবান্ই আমাদের সর্বপ্রকার ভাবাবেগের একমাত্র লক্ষ্য । যদি রাগ করিতে চাও, ভগবানের উপর বাগ কর। তোমার প্রেমাম্পদকে ডিরস্কার কর, বন্ধুকে ভর্ৎসনা কর ; আর কাহাকে তুমি নির্ভয়ে তিরস্কার করিতে পারো ? মর্ত্য-জীব ভোমার রাগ সহু করিবে না; প্রতিক্রিয়া আসিবেই। যদি তুমি আমার উপর ক্রন্ধ হও, আমিও অবশুই সঙ্গে সঙ্গে তোমার উপর ক্রন্ধ হইয়া উঠিব, কারণ আমি তোমার ক্রোধ সহু করিতে পারিব না। তোমার প্রেমাম্পদকে বলো, 'তুমি আমার কাছে কেন আদিতেছ না? কেন তুমি আমাকে এভাবে একা ফেলিয়া রাধিয়াছ ?' ভগবান ছাড়া আর কিসে আনন্দ আছে ? ছোট ছোট মাটির টিপিতে আর কি হথ ? অনম্ভ আনন্দের ঘনীভূত ভাবকেই অয়েষণ कतिए इट्रेंटर-- ज्यानाहे वहे जानामत घनीज्ञ जात। जामामित मकन ভাবাবেগ যেন তাঁহারই সমীপে উন্নীত হয়। ঐগুলি তাঁহারই জন্ম অভিপ্রেত: লক্ষ্যভ্ৰষ্ট হইলে ঐগুলি নীচভাবে পরিণত হয়; সোজা লক্ষ্যন্থলে অর্থাৎ ঈশবের নিকট পৌছিলে অতি নিয়তম বুত্তি পর্যন্ত রূপান্তরিত হয়। মাহুষের শরীর ও মনের সমুদয় শক্তি যে ভাবেই প্রকাশিত হউক না কেন, ভগবান্ই উহাদের একমাত্র লক্ষ্য—'একায়ন'। মমুখ্যজনুয়ের সব ভালবাসা—সব প্রবৃত্তি বেন ভগৰানের দিকেই যায়; তিনিই একমাত্র প্রেমাম্পদ। এই প্রদর স্বার

কাহাকে ভালবাসিবে? তিনিই পরম স্থলর, পরম মহং, সোন্ধ্যরূপ, মহত্বস্ক্রপ। তাঁহা অপেক্ষা স্থলর জগতে আর কে আছে? তিনি ব্যতীত স্থামী হইবার উপযুক্ত জগতে আর কে আছে? জগতে ভালবাসার উপযুক্ত পাত্র আর কে আছে? জগতে ভালবাসার উপযুক্ত পাত্র আর কে আছে? অতএব তিনিই যেন আমাদের স্থামী হন, তিনিই যেন আমাদের প্রেমাম্পদ হন।

অনেক সময় দেখা যায়, দিব্যপ্রেমে মাতোয়ারা ভক্তগণ এই ভগবংপ্রেম বর্ণনা করিতে গিয়া সর্বপ্রকার মানবীয় প্রেমের ভাষাই ব্যবহার করিয়া থাকেন, উহাকেই যথেষ্ট উপযোগী মনে করেন। মূর্থেরা ইহা বুঝে না—তাহারা কথন ইহা বুঝিবে না। তাহারা উহা কেবল জড়দৃষ্টিতে দেখিয়া থাকে। তাহারা এই আধ্যাত্মিক প্রেমোয়ত্ততা বুঝিতে পারে না। কেমন করিয়া বুঝিবে? 'হে প্রিয়তম, তোমার অধরের একটিমাত্র চুষন! যাহাকে তুমি একবার চুষন করিয়াছ, তোমার জন্ম তাহার পিপাসা বর্ধিত হইয়া থাকে। তাহার সকল তুঃথ চলিয়া যায়। সে তোমা ব্যতীত আর সব ভূলিয়া যায়।' প্রিয়তমের সেই চুষন—তাহার অধরের সহিত সেই ম্পর্শের জন্ম ব্যাক্ল হও—যাহা ভক্তকে পাগল করিয়া দেয়, যাহা মাহ্মকে দেবতা করিয়া তুলে। ভগবান্ যাহাকে একবার তাহার অধরামৃত দিয়া কতার্থ করিয়াছেন, তাহার সম্দয় প্রকৃতিই পরিবর্তিত হইয়া যায়। তাহার পক্ষে জগং অন্তর্হিত হয়—তাহার পক্ষে স্থ-চন্দের আর অন্তিম্ব থাকে না, সমগ্র জগংপ্রপঞ্চই সেই এক অনস্ত প্রেমের সমৃদ্রে বিগলিত হইয়া যায়। ইহাই প্রেমোয়ত্তার চরম অবস্থা।

প্রকৃত ভগবংপ্রেমিক আবার ইহাতেও সম্ভষ্ট নন। স্বামি-স্ত্রীর প্রেমও 
তাঁহার নিকট তত উন্নাদক নয়। ভক্তেরা অবৈধ (পরকীয়) প্রেমের ভাব 
গ্রহণ করিয়া থাকেন, কারণ উহা অভিশয় প্রবল। উহার অবৈধতা তাঁহাদের 
লক্ষ্য নয়। এই প্রেমের প্রকৃতি এই যে, ষতই উহা বাধা পায়, ততই 
উগ্রভাব ধারণ করে। স্বামি-স্ত্রীর ভালবাদা সহজ্ব স্বচ্ছন্দ—উহাতে কোন 
বাধাবিদ্ব নাই। সেই জন্ত ভক্তেরা কল্পনা করেন, যেন কোন নারী তাঁহার

প্রিয়তম পুরুষে আসক্ত, এবং তাঁহার পিতা, মাতা বা স্বামী ঐ প্রেমের বিরোধী।
যতই ঐ প্রেম বাধাপ্রাপ্ত হয়, ততই উহা প্রবল তাব ধারণ করিতে থাকে।
শীক্ষ বুন্দাবনে কিরপ লীলা করিতেন, কিরপে সকলে উন্মন্ত হইয়া তাঁহাকে
তালবাসিত, কিরপে তাঁহার কণ্ঠস্বর শুনিবামাত্র গোপীরা—সেই তাগ্যবতী
গোপীরা সবকিছু ত্লিয়া—জগং ত্লিয়া, জগতের সকল বন্ধন, সাংসারিক
কর্তব্য, সংসারের স্থত্থে ত্লিয়া—তাঁহার সহিত সাক্ষাং করিতে আসিত,
মানবীয় ভাষা তাহা প্রকাশ করিতে অক্ষম। মাহুষ—মাহুষ, তুমি ভগবংপ্রেমের কথা বলো, আবার জগতের সব অসার বিষয়ে নিযুক্ত থাকিতেও
পারো; তোমার কি মন মুখ এক? 'যেখানে রাম আছেন, সেখানে কাম
থাকিতে পারে না। যেখানে কাম, সেখানে রাম থাকিতে পারেন না; এই
ছুইটি কখন একত্র থাকে না। আলো এবং অন্ধকার (রবি ও রজনী) কখন
একসঙ্গে থাকে না।

<sup>&</sup>gt; कहा ताम उदाः काम नहीं, सहा काम उदा महीं ताम।

<sup>😳</sup> ছঁহু মিলত নহীঁ রব রজনী নহীঁ মিলত একঠাম।—দৌহা, তুলসীদাস

# উপসংহার

যখন প্রেমের এই উচ্চতম আদর্শে উপনীত হওয়া যায়, তখন দর্শনশাস্ত্র কেলিয়া দিতে হয়, কে আর তখন ঐগুলির জন্ম বাস্ত হইবে ? মৃক্তি, উদ্ধার, নির্বাণ—এ-সবই তখন কোথায় চলিয়া যায় ! এই ঈশর-প্রেম সন্তোগ করিতে পাইলে কে মৃক্ত হইতে চায় ? 'ভগবন, আমি ধন জন সৌন্দর্য বিল্লা—এমন কি মৃক্তি পর্যন্ত চাই না ৷ জন্মে জন্মে তোমাতে যেন আমার অহৈতৃকী ভক্তি থাকে ।' ভক্ত বলেন, 'চিনি হওয়া ভাল নয়, চিনি থেতে ভালবাসি ৷' তখন কে মৃক্ত হইবার ইচ্ছা করিবে ? কে ভগবানের সহিত এক হইয়া যাইবার আকাজ্ঞা করিবে ? ভক্ত বলেন, 'আমি জানি—তিনি ও আমি এক, তথাপি আমি তাঁহা হইতে নিজেকে পৃথক রাখিয়া প্রিয়তমকে সন্তোগ করিব ৷'

প্রেমের জন্ম প্রেম—ইহাই ভক্তের সর্বোচ্চ স্থা। প্রিয়তমকে সম্ভোগ করিবার জন্ম কে না সহস্রবার বদ্ধ হইবে? কোন ভক্তই প্রেম ব্যতীত অন্ম কিছু কামনা করেন না; তিনি স্বয়ং ভালবাসিতে চান, আর চান ভগবান মেন তাঁহাকে ভালবাসেন। তাঁহার নিক্ষাম প্রেম—বেন উদ্ধান বাহিয়া যাওয়া। প্রেমিক যেন নদীর উৎপত্তিস্থানের দিকে—শ্রোতের বিপরীত দিকে যান। জ্বাৎ তাঁহাকে পাগল বলে। আমি একজনকে জানি, লোকে তাঁহাকে পাগল বলিত। তিনি উত্তর দিতেন, 'বহুগণ, সম্দ্র জগৎ তো একটা বাতুলালয়। কেছ সাংসারিক প্রেম লইয়া উন্মন্ত, কেছ নামের জন্ম, কেছ যশের জন্ম, কৈছ অর্থের জন্ম, আমির পাগল, আমি ভগবানের জন্ম পাগল। এই বিরাট বাতুলালয়ে, আমির পাগল, আমি ভগবানের জন্ম পাগল। তুমি টাকার জন্ম পাগল, আমির স্বামার বাধ হয়, শেষ পর্যন্ত আমার পাগলামিই সব চেয়ে ভাল।' প্রকৃত ভক্তের প্রেম এই প্রকার তীব্র উন্মন্ততা, উহার কাছে আর সব আকর্ষণই অন্ধর্হিত হয়্র, সম্দ্র জগং তাঁহার নিক্ট কেবল প্রেমে পূর্ব—প্রেমিকের চক্ষে এইরপ্র বাধ হয়।

ন ধনং ন জ্বনং ন সুন্দরীং কবিতান্ বা লগদীশ কাময়ে।

মম লগ্মনি লগ্মনীয়য়ে ভবতান্তজিয়হৈত্কী ছয়ি।—শিক্ষাইকয়, শ্রীকৃক্টেড্জ

মামুষের হৃদরে যখন এই প্রেম আবিভূতি হয়, তখন তিনি অনস্তকালের জ্বত্ত স্থী, চিরকালের জ্বত্ত মৃক্ত হইয়া যান। ভগবৎ-প্রেমের এই পবিত্র উন্মন্ততাই কেবল আমাদের সংসার-ব্যাধি চিরকালের জ্বত্ত আরোগ্য করিতে পারে।

দৈতভাব লইয়াই আমাদিগকে প্রেমের ধর্ম আরম্ভ করিতে হয়। আমাদের মনে হয়, ভগবান আমাদের হইতে পুথক, আর আমরাও নিজদিগকে তাঁহা হইতে ভিন্ন বোধ করি। উভয়ের মধ্যে প্রেম আসিয়া মিলন সম্পাদন করে। তথন মাত্র্য ভগবানের দিকে অগ্রসর হইতে থাকে, আর ভগবানও ক্রমশঃ মানুষের নিকটভর হইতে থাকেন। মানুষ সংগারের সব সম্বন্ধ – যেমন পিতা, মাতা, পুত্র, স্থা, প্রভু, প্রণয়ী প্রভৃতির ভাব নইয়া তাহার প্রেমের আদর্শ ভগবানের প্রতি আরোপ করিতে থাকে। তাহার নিকট ভগবানই সর্বব্নপে বিরাজিত। আর তথনই সাধক উন্নতির চরম সীমায় উপনীত হন, ষধন তিনি নিজ উপাত্ত দেবতায় সম্পূর্ণরূপে মগ্ন হইয়া যান। ্প্রথম অবস্থায় আমরা সকলেই নিজেদের ভালবাসি। এই ক্ষুত্র অহং-এর অসঙ্গত দাবি ভালবাসাকেও স্বার্থপর করিয়া তুলে। অবশেষে কিন্তু পূর্ণ জ্ঞানজ্যোতির বিকাশ হয়, তথন দেখা যায়—এই ক্ষুদ্ৰ 'অহং' সেই অনস্তের সহিত একীভূত হইয়া গিয়াছে, মাহুষ স্বয়ং এই প্রেমজ্যোতির সন্মুথে সম্পূর্ণরূপে পরিবর্তিত হইয়া যায়। পূর্বে অল্লাধিক পরিমাণে তাঁহার যে-সকল মলিনতা ও বাসনা ছিল, তথন তাহা দব চলিয়া যায়। অবশেষে তিনি এই স্থন্দর প্রাণস্পর্শী সত্য অমুভব করেন, প্রেম প্রেমিক ও প্রেমাম্পদ একই **ু** 

# ভক্তি-রহস্থ

# উন্বোধন হইতে প্রকাশিত 'Religion of Love' পুস্তকের (ইংরেজী) চতুর্থ সংস্করণের ভূমিকা হইতে

স্বামী বিবেকানন্দ Religion of Love' বা 'ভক্তি-রহস্থা' সম্বন্ধে — কিছু ইংলণ্ডে এবং কিছু যুক্তরাষ্ট্র আমেরিকায়—যে-সকল বক্তৃতা দিয়াছিলেন, সেগুলিরই কয়েকটি এই বক্তৃতা-সংগ্রহে নিবদ্ধ হইয়াছে।…

এই বক্তৃতা-সংগ্রহ স্বামীন্ধীর 'ভক্তিযোগ' সম্বন্ধে বক্তৃতামালা হইতে স্বতম্ব ধরনের—বিষয়বস্তু উভয়ত্র এক হইলেও এখানে আলোচনা ও বিশ্লেষণ গভীর অথচ অধিকতর সহজবোধ্য হইয়াছে। সেপ্টেম্বর, ১৯২২ প্রকাশক

<sup>&</sup>gt; ইংরেজী Complete Works-এ এগুলি 'Addresses on Bhakti Yoga' নামে প্রকাশিত।



চিকাগোতে স্বামীজী, ১৮৯৩

#### ভক্তির সাধন

# যা প্রীতিরবিবেকানাং বিষয়েধনপায়িনী। ত্বামকুশ্বরতঃ সা মে হৃদয়ানাপসর্পতু॥

—বিবেকহীন ব্যক্তিগণের ইন্দ্রিয়ভোগ্য বিষয়সমূহের প্রতি ষেত্রপ প্রগাঢ় প্রীতি, তোমার জন্ম ব্যাকৃল আমার এই হৃদয় হইতে সেইরূপ প্রীতি ষেন কথনও দুর না হয়।

প্রহলাদের এই উক্তিটিই ভক্তির সর্বোৎকুট্ট সংজ্ঞা বলিয়া মনে হয়

আমরা দেখিতে পাই, যাহারা উচ্চতর কিছু জানে না, ইন্দ্রিয়ভোগ্য বিষয়ে—টাকাকড়ি, বেশভ্ষা, স্ত্রীপুত্র, বন্ধুবান্ধব ও সম্পত্তিতে—ভাহাদের কি দারুণ প্রীতি, কি প্রচণ্ড আসন্তি! তাই ভক্তরাজ প্রহলাদ পূর্বোক্ত শ্লোকে বলিতেছেন, 'আমি কেবল তোমার প্রতি ঐরপ প্রবলভাবে অমুরক্ত হইব, কেবল তোমাকে ঐরপ প্রাণের সহিত ভালবাসিব, আর কাহাকেও নয়।' এই প্রীতি, এই আসক্তি ঈশরে প্রযুক্ত হইলেই তাহা 'ভক্তি' আখ্যা লাভ করে। ভক্তিতে কিছুই ধ্বংস করিতে হয় না। ভক্তিযোগে বলা হয়, আমাদের কোন প্রবৃত্তিই বৃথা নয়, বরং ঐগুলির সাহায্যেই আমরা স্বাভাবিক উপায়ে মৃক্তিলাভ করিয়া থাকি। ভক্তি কোন প্রবৃত্তিকে জ্বোর করিয়া নই করে না, —ভক্তি প্রকৃতির বিরোধী হয় না, শুধু মোড় ফিরাইয়া উহাকে উচ্চতর পথে বেগে চালিত করিয়া দেয়।

আমরা কত স্বাভাবিকভাবে ইন্দ্রিয়ভোগ্য বিষয়গুলি ভালবাসি, ঐগুলিকে না ভালবাসিয়া আমরা থাকিতে পারি না, কারণ ঐগুলি আমাদের নিকট পরম সভ্য বলিয়া প্রতীত হয়। আমরা সাধারণতঃ ইন্দ্রিয়গ্রাহ্ম বিষয় অপেক্ষা উচ্চতর বস্তুর সভ্যতা বুঝিতে পারি না। যথন মাহ্ম ইন্দ্রিয়াতীত— পঞ্চেন্দ্রিয়গ্রাহ্ম জগতের বাহিরে অবস্থিত—কোন সভ্য অমুভব করে, তথনও ভাহার আসস্কি থাকিতে পারে, তবে উহাকে বিষয়ে আবন্ধ না রাথিয়া সেই ইন্দ্রিয়াতীত বস্তু—ঈশরের প্রতি প্রয়োগ করিতে হইবে। আর পূর্বে

ইন্দ্রিয়ভোগ্য বিষয়ে বে প্রীতি বা অহুরাগ ছিল, তাহা যথন ঈশ্বরের প্রতি প্রযুক্ত হয়, তথন তাহাকেই 'ভক্তি' বলে। রামান্থলাচার্ধের মতে এই প্রবল অহুরাগ বা ভক্তিলাভের জন্ম নিম্নলিথিত সাধন-প্রণালী অর্থাৎ উপায়গুলি অহুষ্ঠান করিতে হয়।

্প্রথমতঃ 'বিবেক'। এই বিবেক-সাধনটি বিশেষতঃ পাশ্চাত্যবাসীদের নিকট একটি অন্তত জিনিদ। রামাহজের মতে ইহার অর্থ 'থাভাথাভের বিচার।' ষে-সকল উপাদানে দেহ ও মনের বিভিন্ন শক্তি গঠিত হয়, থাছের মধ্যে দেইগুলি বর্তমান; আমি এখন যেরপ শক্তি প্রকাশ করিতেছি, তাহার স্বই আমার ভক্ত থাতের মধ্যে ছিল; আমার দেহমনের ভিতর উহা পরিবর্তিত, দঞ্চিত ও নৃতন্দিকে চালিত হইয়াছে মাত্র, কিন্তু ভূক্ত খাগুদ্রব্যের স্থিত আমার দেহমনের স্থরপত: কোন প্রভেদ নাই। বিহর্জগতের জড়বস্থ ও শক্তি আমাদের ভিতর দেহ ও মনের আকার ধারণ করে, দেহ মন এবং খালের মধ্যে প্রভেদ কেবল প্রকাশের তারতমো। তাই যদি হইল. অর্থাৎ যদি আমাদের খাছের জড়কণাগুলি হইতে আমরা চিস্তাশক্তির ষয় প্রস্তুত করি, আর ঐ কণাগুলির মধ্যবর্তী সৃন্ধতর শক্তিসমূহ হইতে আমরা চিস্তাও উৎপন্ন করি. তবে ইহাও সহজেই প্রমাণিত হইবে যে, এই চিস্তাশক্তি ও তাহার যন্ত্র উভয়ই আমাদের ভুক্ত থাতদ্রব্যের দারা প্রভাবিত হইবে, বিশেষ প্রকার খান্ত মনে বিশেষ প্রকার পরিবর্তন উৎপাদন করিবে; প্রতিদিনই আমরা ইহা দেখিয়া থাকি। আরও কত প্রকার থাত আছে, দেগুলি শরীরে স্পরিবর্তন সাধন করে, পরিণামে মনকেও প্রবলভাবে প্রভাবিত করে। ইহা একটি বিশেষ শিক্ষণীয় তত্ত্ব; আমরা যত ছঃখভোগ করিয়া থাকি, তাহার অধিকাংশই আমাদের আহার হইতে জাত। আপনারা দেখিয়াছেন, অতিরিক্ত ও গুরুপাক ভোজনের পর মনকে সংষত করা বড়ই কঠিন, তখন মন অবিব্ৰত ছুটিতে থাকে! কতকগুলি খাগ্য উত্তেজক—দেইগুলি খাইলে দেখিবেন, মনকে সংযত করিতে পারিতেছেন না। অধিক পরিষাণে স্থরা বা অ্যান্ত মাদকন্ত্রব্য পান করিলে মাহুষ ব্রিতে পারে, মনকে আরু সংষ্ঠ রাখা যাইবে না। মন তাহার আয়তের বাহিবে চলিয়া যায়।

রামান্তজাচার্বের মতে খাত্যসম্বনীয় ত্রিবিধ দোষ পরিহার করা কর্তব্য। প্রথমতঃ জাতিদোষ। জাতিদোষ অর্থে দেই খাত্যবিশেষের প্রকৃতিগত দোষ

ব্ঝায়। সর্বপ্রকার উত্তেজক খাভ পরিত্যাগ করিতে হইবে—ম্থা, মাংস। মাংসাহার ত্যাগ করিতে হইবে, কারণ উহা স্বভাবতই অপবিত্র। অন্তের প্রাণনাশ করিয়া তবে মাংস পাইতে পারি। মাংস থাইয়া আমরা ক্ষণিক মুখ পাই, আর আমাদের সেইটুকু মুখের জন্ম একটি প্রাণীকে ভাহার প্রাণ দিতে হয়। শুধু তাই নয়, এজন্ম আমরা মানুষেরও অবনতির কারণ হইয়া থাকি। মাংসাশী প্রত্যেক ব্যক্তি ষদি নিজে সেই প্রাণীটি হত্যা করিত, তাহা হইলে বরং ভাল হইত। তাহা না করিয়া সমাজ একদল লোক সৃষ্টি করিয়া ভাহাদের দারা এই কাজ করাইয়া লয়, আবার সেই হত্যাকার্যের জন্ম সমাজ তাহাদিগকে ঘুণা করে। এখানকার আইন জানি না, কিন্তু ইংলণ্ডে কদাই কথনও জুরির আদন গ্রহণ করিতে পারে না—ভাবটা এই যে, কদাই স্বভাবত: নিষ্ঠুর। তাহাকে নিষ্ঠুর করিয়াছে কে ?—সমাজ। আমরা যদি মাংস ভক্ষণ না করিতাম, তবে কেহ কখনই কদাই হইত না। মাংসভক্ষণ কেবল তাহারাই করিতে পারে, যাহাদের হাড়ভাঙা পরিশ্রম করিতে হয়, এবং যাহার। ভক্তিযোগ-সাধনে প্রবৃত্ত হইতেছে না। কিন্তু ভক্ত হইতে গেলে মাংসভোজন পরিত্যাগ করিতে হইবে। এতদ্যতীত অক্সান্ত উত্তেজক থাত ষথা—পৌয়াজ, রহুন, সাওয়ারক্রট (Sauerkraut) প্রভৃতি তুর্গন্ধ খান্ত ত্যাগ করিতে হইবে । **আ**ারও পৃতি, পর্যুষিত এবং যাহার স্বাভাবিক রস প্রায় শুকাইয়া গিয়াছে, এরূপ খাছত বর্জন করিতে হইবে।<sup>২</sup>

খাত সহক্ষে বিতীয় দোষের নাম 'আশ্রাদোষ'। পাশ্চাত্যগণের পক্ষে এটি
ব্বা আরও কঠিন। 'আশ্রাদোষ' অর্থে ব্ঝিতে হইবে, যে ব্যক্তির নিকট হইতে
বাত আসিতেছে, তাহার সংস্পর্শে থাতে যে দোষ জন্মে। এটি হিন্দুদের একটি
রহস্তপূর্ণ মতবাদ। ইহার তাৎপর্য এই যে, প্রত্যেক ব্যক্তির দেহের চতুর্দিকে
এক প্রকার জ্যোতি রহিয়াছে। ঐ ব্যক্তি যাহা কিছু স্পর্শ করে, তাহাতেই
যেন তাহার প্রভাব, তাহার মনের—তাহার চরিত্রের বা ভাবের কিছু অংশ
লাগিয়া থাকে। প্রত্যেক ব্যক্তির দেহ হইতে তাহার শক্তির মতো চরিত্রবৈশিষ্ট্যও যেন বহির্গত হইতেছে, আর ঐ ব্যক্তি যাহা কিছু স্পর্শ করে, তাহাই

<sup>&</sup>gt; ইহা এক প্রকার জার্মানদেশীয় চাটনি—লবণজন সহযোগে বাঁধাকপি হইতে প্রস্তুত।

২ গীতা, ১৭৷১০

তাহা দারা প্রভাবিত হয়। অতএব রন্ধনের সময় কে আমাদের থাত স্পর্শ করিল, সে-দিকে বিশেষ দৃষ্টি রাখিতে হইবে। কোন ছ্শ্চরিত্র বা মন্দ ব্যক্তিষেন উহা স্পর্শ না করে। যিনি ভক্ত হইতে চান, তিনি যুাহাদিগকে অসচ্চরিত্র বলিয়া জানেন, তাহাদের সহিত একসঙ্গে থাইতে বসিবেন না, কারণ থাতের মধ্য দিয়া তাঁহার ভিতর অসদ্ভাব সংক্রমিত হইবে)

্তৃতীয় 'নিমিন্তদোষ'। এটি বুঝা খুব সহজ। খাছে ধূলি প্রভৃতির সংস্পর্ণ থেন কথনও না হয়। বাজার হইতে রাজ্যের ধূলিযুক্ত খাবার আনিয়া, উত্তমরূপে পরিক্ষার না করিয়া টেবিলের উপর রাখা ঠিক নয়। থুতু, লালা প্রভৃতি হইতেও সাবধান হইতে হইবে। ঈশর আমাদিগকে সব জিনিস ধুইবার জন্ম যথেষ্ট জল দিয়াছেন! অতএব ঠোটে আঙ্ল ঠেকাইয়া লালা দ্বারা সব জিনিদ স্পর্শ করার মতো কদর্য অভ্যাদ আর কিছু নাই। শ্লৈমিক বিল্লী (mucous membrane) শরীরের মধ্যে অতি কোমলাংশ, এগুলি হইতে নিঃস্ত লালা দ্বারা অতি সহজে সমৃদয় ভাব সংক্রমিত হয়। কোন দ্রব্যে লালার স্পর্শ—শুধু দোধাবহ নয়, বিপজ্জনক। তারপর একজন যে জিনিসের আধ্যানা কামড়াইয়া খাইয়াছে, তাহা থাওয়া উচিত নয়; যথা, একজন একটা আপেল এক কামড় খাইয়া বাকিটা খাইতে দেয়, এরূপ করা উচিত নয়। খাছ্ম সমৃদয় প্রেক্তি দেয় করিলে খাছ শুদ্ধ হয়। আহারশুনি হইলে মনও শুদ্ধ হয়, মন শুদ্ধ হইলে সেই শুদ্ধ মনে সর্বদা ঈশরের শ্বতি অব্যাহত থাকে।— 'আহারশুন্ধে সর্গুন্ধিঃ সর্গুন্ধে গ্রা শ্বতিঃ টুটু

রামাফ্জাচার্য উপনিষদের ঐ শ্লোকের এইরূপ ব্যাখ্যা করিয়াছেন। আর একজন ভাক্সকার—শৈবরাচার্য ঐ বাক্যের অন্ত প্রকার অর্থ করিয়াছেন। 'আরিয়তে ইতি আহার:'—যাহা কিছু গ্রহণ করা হয়, তাহাই আহার, হতরাং তাঁহার মতে ইন্দ্রিয়গ্রীহ্ বিষয়সমূহই আহার। তিনি কিভাবে ব্যাখ্যা করিয়াছেন? 'আহারশুদ্ধি'র প্রকৃত অর্থ—ইন্দ্রিয়-বিষয়ে আসক্ত না হওয়ার জন্ম আমাদের এই দোষগুলি বর্জন করিতে হইবে: প্রথমতঃ আসক্তিরূপ দোষ ত্যাগ করিতে হইবে; ঈশ্বর ব্যতীত আর কোন বিষয়ে প্রবল আসক্তি থাকিবে না। সব দেখুন, সব কিছু করুন, সব স্পর্শ করুন, কিন্তু আসক্ত

হইবেন না। বথনই মাত্মবের কোন বিষয়ে তীব্র আসক্তি হয়, তথনই সে নিজেকে হারাইয়া ফেলে, নিজের উপর তাহার কোন প্রভূত থাকে না. সে দাস হইয়া যায়। যদি কোন নারী কোন পুরুষের প্রতি প্রবলভাবে আসক্ত হয়, তবে সে এ পুরুষের দাসী হইয়া পড়ে; পুরুষও তেমনি নারীর প্রতি আসক্ত হইলে তাহার দাসবৎ হইয়া যায়। কিছ দাস হইবার তো কোন প্রয়োজন নাই। একজনের দাস হওয়া অপেকা এই জগতে অনেক বড় বড় कांक कतिवात चाहि। मकनाकर छानवास्त्रन, मकानतर कनांन माधन कबन, কিন্তু কাহারও দাদ হইবেন না। প্রথমতঃ উহা তো আমাদিগকে অধঃপতিত করিয়া দেয়: দিতীয়ত: উহাতে অপরের প্রতি ব্যবহারে আমাদিগকে ঘোর স্বার্থপর করিয়া তুলে। এই তুর্বলতার দক্ষন আমরা যাহাদিগকে ভালবাসি. তাহাদের ভাল করিবার জন্ম অপরের অনিষ্ট সাধন করিতে চাই। জগতে যত কিছু অন্তায় কার্য অন্তর্গ্তিত হয়, তাহার অধিকাংশ প্রকৃতপক্ষে ব্যক্তিবিশেষের প্রতি আসন্ধিবশতঃ ঘটিয়া থাকে। অতএব এইরূপ সমুদ্য আসন্ধি ত্যাগ করিতে হইবে, কেবল সৎকর্মে আসন্ধি রাখিতে হইবে, এবং সকলকেই ভালবাসিতে হইবে। বিভীয়ত: কোন ইন্দ্রিয়-বিষয় লইয়া ষেন আমাদের বেষ উৎপন্ন না হয়। দুর্ধা বা ছেষ সমুদয় অনিষ্টের মূল, আর উহাকে জয় করা বড়ই কঠিন। তৃতীয়তঃ মোহ। আমরা সর্বদাই এক বস্তুকে অস্তু বস্তু বলিয়া ভ্রম করিতেছি ও তদমুদারে কার্য করিতেছি, আর তাহার ফল এই হইতেছে ষে, আমরা নিজেদের তঃথকন্ত নিজেরাই স্বাষ্ট করিতেছি। আমরা মলকে ভাল বলিয়া গ্রহণ করিতেছি। যাহা কিছু ক্ষণকালের জন্ম আমাদের সায়ুমণ্ডলীকে উত্তেজিত করে, তাহাকেই সর্বোত্তম বস্তু মনে করিয়া তৎক্ষণাৎ তাহা লইয়া মাতিরা ষাইতেছি; কিছু পরেই দেখিলাম, তাহা হইতে একটা থুব আঘাত পাইয়াছি, কিন্তু তখন আর ফিরিবার পথ নাই। প্রতিদিনই আমরা এই লমে পড়িতেছি, এবং অনেক সময় সারা জীবনটাই আমরা ঐ ভূল লইয়া থাকি। শঙ্করাচার্বের মতে এই পূর্বোক্ত রাগ্রেষমোহরূপ ত্রিবিধদোষ-বর্জিত হইয়া ইন্দ্রিয়-বিষয়সমূহ গ্রহণ করাকেই 'আহারগুদ্ধি' বলে। এই আহারগুদ্ধি হ**ই**লেই সবশুদ্ধি হয়, অর্থাৎ তথন মন ইক্রিয়বিষয়সমূহ গ্রহণ করিয়া রাগদেষমোহ-বর্জিত হইয়া চিম্ভা করিতে পারে। এইরূপে সত্ত্তির হইলে সেই তদ্ধ মনে সর্বদা नेपदाद पदान-मनन हिन्द थाद ।

স্বভাবতই আপনারা সকলে বলিবেন যে, শহরাচার্বক্লত এই ব্যাখ্যাই উৎকৃষ্ট। তাহা হইলেও বলিতেছি, রামামুক্তকৃত ব্যাখ্যাটিকে অবহেলা করিলে চলিবে না। স্থল থাত ওদ্ধ হইলে বাকীগুলিও ওদ্ধ হইবে। ইহা অতি সত্য कथा त्य, मनटे नकत्नत मन, किन्ह आमात्तत मत्ता श्रव जन्न लाकटे आह्नत. থাঁছার। ইন্দ্রিয়ের দারা বন্ধ নন। জডপদার্থের শক্তি দারা আমরা সকলেই চালিত হই. এবং যতদিন আমরা এইভাবে চালিত হইব, ততদিন আমাদিগকে জড়ের সাহায্য নইতেই হইবে; তারপর যথন আমরা যথেষ্ট শক্তি অর্জন করিব. তথন যাহা খুনী পানাহার করিতে পারি। আমাদিগকে রামাছভের মত অমুদর্ণ করিয়া পানাহার সম্বন্ধে সাবধান হইতে হইবে, আবার সঙ্গে সঙ্গে 'মানসিক আহার'-এর দিকেও দৃষ্টি রাখিতে হইবে। শরীরের স্থলখাত সম্বন্ধে সাবধান হওয়া তো অতি সহজ্ঞ, কিন্তু সঙ্গে সঙ্গে মানসিক ব্যাপারের দিকেও দৃষ্টি রাথিতে হইবে; তাহা হইলে আমাদের আত্মচেতনা ক্রমশ: সবলতর হইতে থাকিবে, এবং শরীরচেতনার দাবি ক্রমশঃ কমিয়া, খাইবে। তথন আর কোন খান্তই আমাদের কিছু অনিষ্ট করিতে পারিবে মা। সকলেই এক লাফে উচ্চতম আদর্শ ধরিতে চায়, কিন্তু লাফাইয়া ঝাঁপাইয়া তো কিছু হইবে না! তাহাতে পড়িয়া গিয়া শেষ পর্যন্ত পা খোঁডা হইয়া বাইবে। আমরা এখানে বন্ধ অবস্থায় রহিয়াছি, আমাদিগকে ধীরে ধীরে শিকল ভাঙিতে হইবে। রামাহজের মতে এই 'বিবেক' অর্থাৎ খাছাখাছ-বিচারই ভক্তির প্রথম সাধন।

ভিক্তির বিতীয় সাধনের নাম 'বিমোক'। বিমোক-শব্দের অর্থ বাসনার দাসত-মোচন। বিনি ভগবংপ্রেম লাভ করিতে চান, তাঁহাকে সর্বপ্রকার প্রবল বাসনা ত্যাগ করিতে হইবে) দ্বর ব্যতীত আর কিছুই কামনা করিও না। এই জগৎ আমাদিগকে সেই উচ্চতর জীবনে লইয়া বাইবার জ্বন্ধ বতট্ব সাহাব্য করে, ততট্বুই ভাল। ইজ্রিয়-বিবয়সকল উচ্চতর উল্লেখ্যগড়ে বতট্বু সাহাব্য করে, ততট্বুই ভাল। আমরা সর্বদাই ভূলিয়া বাই বে, এই জগৎ আমাদের উদ্দেশ্য নয়, একটি উদ্দেশ্য-লাভের উপার মাত্র। বদি এই জগৎ আমাদের চরম লক্ষ্য হইড, তবে আমরা এই স্কুর্লেহেই অমর্থনাত করিতাম, আমরা কথনই মরিভান্ধ না। কিছা লেমিডেছি, প্রতি মুহুর্তে আমাদের চতুর্দিকে লোক মরিতেছে, তথালি স্ব্র্ক্তারশতঃ ভাবিডেছি,

আমরা কথনও মরিব না।' ঐ ধারণা হইতেই আমরা ভাবিয়া থাকি, এই জীবন আমাদের চরম লক্ষ্য—আমাদের মধ্যে শতকরা নিরানকাই জনের এই অবস্থা। এই ভাব এখনই পরিত্যাগ করিতে হইবে। এই জগৎ যতক্ষণ আমাদের পূর্ণতা লাভের উপায়স্বরূপ হয়, ততক্ষণই ভাল; আর যথন ইহা ঘারা দেই উদ্দেশ্য সিদ্ধ হয় না, তথন ইহা মন্দ—মন্দ বই আর কিছুই নয়। এইরূপে স্বামী-স্ত্রী, পূত্র-কত্যা, টাকা-কড়ি বা বিহা আমাদের ভগবৎপথে উন্নতির সহায়ক হইলে ভাল, কিন্তু যথনই তাহা না হয়, তথন সেগুলি মন্দ বই আর কিছুই নয়। স্ত্রী যদি ঈশরলাভে সহায়তা করে, তবেই ভাহাকে সাধবী স্ত্রী বলা যায়,—এইরূপ পতিপূত্রাদি সম্বন্ধেও। অর্থ যদি মাম্বকে অপরের কল্যাণ-সাধনে সহায়তা করে, তবেই তাহার মূল্য আছে বলিয়া স্বীকার করা যায়। নতুব। উহা কেবল অনিষ্টের মূল, আর হত শীঘ্র আমরা অর্থের সংস্রব হইতে নিম্কৃতি পাই, ততই মঙ্গল।

পরবর্তী সাধন 'অভ্যাস'। আমাদের কর্তব্য—মন ধেন সর্বদাই ঈশ্বরাভিন্থি গমন করে, অন্ত কোন বস্তব্য আমাদের মনকে বাধা দিবার কোন অধিকার নাই। মন ধেন সর্বদা অবিচ্ছিন্ন তৈলধারার ক্রায় ঈশবচিন্তা করে। ইহা বড় কঠিন কাজ, কিন্তু বারংবার অভ্যাদের ঘারা ইহা সন্তব। আমরা এখন যাহা হইয়াছি, তাহা অতীত অভ্যাদের ফলস্বরূপ। আবার এখন যেরপ অভ্যাস করিব, ভবিন্ততে সেইরূপ হইব। অতএব আপনাদের যেরূপ অভ্যাস হইয়া গিয়াছে, তাহার বিপরীত অভ্যাস করুন। একদিকে মোড় ফিরিয়া আমাদের অবস্থা এই দাড়াইয়াছে, অন্তদিকে ফিরুন এবং বত শীঘ শারেন, ইহার বাহিরে চলিয়া যান। ইক্রিয়বিষয়ের চিন্তা করিতে করিতে আমরা এমন এক অবস্থায় আশিয়া পড়িয়াছি যে, আমরা এই মূহুর্তে হাসিতেছি, পরক্ষণেই কাঁদিতেছি, সামান্ত বাযুপ্রবাহেই আমরা বিচলিত হইয়াছি। ইহা অতি লক্ষার বিষয়—ইহার উপর আমরা আবার নিজদিগকে আত্মা' বলিয়া পরিচয় দিয়া থাকি এবং অনেক বড় বড় বাজে কথা বলিয়া গাকি। আমরা সংসারের দাস—ইক্রিয়াভিম্থে ধাবিত হইয়া নিজেদের এই

১ 'শেষা: ছিরত্বসিচ্ছস্তি'---মহাভারত, বনপর্ব

অবস্থায় আনিয়াছি। এখন বিপরীত দিকে চল, ঈশবের চিন্তা কর—মন কোন শারীরিক বা মানসিক ভোগের চিন্তা না করিয়া ধেন শুধু ঈশবের চিন্তা করে। যখন মন অন্ত কোন বিষয়ের চিন্তা করিতে উত্তত হইবে, তখন উহাকে এমন ধাকা দাও, যেন উহা ফিরিয়া আসিয়া ঈশবের চিন্তায় প্রত্তত হয়। 'ষেমন তৈল এক পাত্র হইতে অপর পাত্রে অবিচ্ছিন্ন ধারায় পড়িতে থাকে, যেমন দ্রে ঘণ্টাধ্বনি হইলে উহার শব্দ কর্ণে এক অবিচ্ছিন্ন ধারায় আসিতে থাকে, সেইরূপ এই মনও এক অবিচ্ছিন্ন ধারায় যেন ঈশবের দিকে ধাবিত হয়।' এই অভ্যাস আবার শুধু মনের ঘারা করিলেই হইবে না, ইন্দ্রিয়গুলিকেও এই অভ্যাস আবার শুধু মনের ঘারা করিলেই হইবে না, ইন্দ্রিয়গুলিকেও এই অভ্যাস নিযুক্ত করিতে হইবে। বাজে কথা না শুনিয়া আমাদিগকে ঈশবের কথা শুনিতে হইবে; বাজে কথা না বলিয়া ঈশ্বরবিষয়ক কথা বলিতে হইবে; বাজে পুশুক না পড়িয়া ঈশববিষয়ক সদ্গ্রন্থ পড়িতে হইবে।

ঈশ্বকে শ্বতিপথে রাথিবার এই 'অভ্যাদে'র সর্বোৎকৃষ্ট সহায়ক সম্ভবতঃ

—সঙ্গীত। ভক্তির শ্রেষ্ঠ আচার্য নারদকে ভগবানু বলিতেছেন:

নাহং তিষ্ঠামি বৈকুঠে বোগিনাং হৃদয়ে ন চ। মন্তক্তা যত্ত্ব গায়ম্ভি তত্ত্ৰ তিষ্ঠামি নারদ ॥

—হে নারদ, আমি বৈকুঠে বাদ করি না, যোগীদিগের ছদয়েও বাদ করি না, ধেখানে আমার ভক্তগণ ভজন গান করে, আমি দেখানেই অবস্থান করি।

মহয়মনের উপর সঙ্গীতের প্রচণ্ড প্রভাব—উহা মৃহুর্জে মনকে একাগ্র করিয়া দেয়। দেখিবেন, অভিশয় তামসিক জড়প্রকৃতি ব্যক্তিগণ—যাহারা এক মৃহুর্জণ্ড মন হির করিতে পারে না, তাহারাণ্ড উত্তম সঙ্গীত শ্রবণ করিয়া মৃশ্ধ হইয়া যায়, একাগ্র হইয়া যায়। এমন কি কুকুর, বিড়াল, সর্প, সিংহ প্রভৃতি জন্তাগণ্ড সঙ্গীত-শ্রবণে মোহিত হইয়া থাকে,

পরবর্তী সাধন 'ক্রিয়া'—পরের হিত্যাধন। স্বার্থপর ব্যক্তির হাদয়ে ঈশরচিন্তা আসিবে না। যতই আমরা পরের কল্যাণ সাধনে চেন্তা করিব, ততই
আমাদের হাদয় শুদ্ধ হাইবে, এবং সেই হাদয়ে ঈশর বাস করিবেন। আমাদের
শাক্ষমতে ক্রিয়া পঞ্চবিধ—উহাদিগকে 'পঞ্চ-মহাযক্ত' বলে। প্রথম: ব্রহ্ময়ক্ত
আর্থাৎ স্বাধ্যায়—প্রত্যহ শুভ ও পবিত্র ভাবোদীপক কিছু কিছু পাঠ করিতে
হাইবে। বিতীয়: দেবযক্ত—ঈশর, দেবতা বা সাধুগণের পূজা বা উপাসনা।
তৃতীয়: পিতৃযক্ত—আমাদের পূর্বপুক্ষরগণ সহক্তে আমাদের কর্তব্য।

চতুর্থ: নুষজ্ঞ-মহয়জাতির প্রতি আমাদের কর্তব্য। মাহুষ যদি দরিত্র বা অভাবগ্রন্তদের জন্ম গৃহ নির্মাণ না করে, তবে তাহার নিজের গৃহে বাস করিবার অধিকার নাই। যে কেহ দরিত্র ও ছঃখী, তাহারই জন্ত যেন গুহীর গৃহ উন্মুক্ত থাকে, তরেই সে ষথার্থ গৃহী। যদি কেহ কেবল নিজের ও নিজের স্ত্রীর ভোগের জন্ত গৃহ নির্মাণ করে, তবে উহা অতি ঘোর স্বার্থপর কাজ। এরপ ব্যক্তি কথনও ভগবন্তক্ত হইতে পারিবে না। কোন ব্যক্তির নিজের জন্ম কিছু রন্ধন করিবার অধিকার নাই, পরের জন্মই তাহাকে রন্ধন করিতে হইবে-পরের দেবার পর যাহা অবশিষ্ট থাকিবে, তাহাতেই তাহার অধিকার।' ভারতে সাধারণতঃ এইরূপই ঘটিয়া থাকে যে, যথন বাজারে নূতন নূতন জিনিদ, ষ্থা—আাম, কুল প্রভৃতি উঠে, তথন কোন ব্যক্তি কিছু কিনিয়া উহা গরীবদের মধ্যে বিলাইয়া দেন। তারপর তিনি নিজে খাইয়া থাকেন। আর এদেশে ( আমেরিকায় ) অমুসরণ করিবার পক্ষে এটি একটি খুবই ভাল দৃষ্টান্ত। এইরূপ ভাবে জীবন নিয়ন্ত্রিত করিতে থাকিলে মাহুষ ক্রমশঃ নিঃস্বার্থ হইবে, আবার স্ত্রীপুত্রাদিও ইহা হইতে শিক্ষা লাভ করিবে। প্রাচীনকালে হিক্ররা প্রথমজাত ফল ভগবানকে নিবেদন করিত, কিন্তু আজকাল আর বোধ হয় তাহা করে না। সকল বস্তুর অগ্রভাগ দরিত্রগণের প্রাপ্য— অবশিষ্ট অংশে আমাদের অধিকার। দ্বিদ্রগণ ঈশ্বরের প্রতিনিধি-ন্যাহারাই কোনরপ ত্র:খকষ্ট পাইতেছে, তাহারাই ঈশ্বরের প্রতিনিধি। পরকে না দিয়া যে ব্যক্তি নিজ রসনার তপ্তিসাধন করে, সে পাপ ভোজন করে।

পঞ্চম: ভূত্যজ্ঞ অর্থাৎ নিম্নতর প্রাণীদের প্রতি আমাদের কর্তব্য। এইসকল প্রাণীকে মাহ্য মারিয়া ফেলিবে, তাহাদিগকে লইয়া যাহা খুনী করিবে,
এই জগুই তাহাদের স্বাষ্টি হইয়াছে—এ-কথা বলা মহাপাপ। যে শাস্ত্রে এই
কথা বলে, তাহা শয়তানের শাস্ত্র, ঈশরের নয়। শরীরের কোন অংশে
সায়্বিশেষ নড়িতেছে কিনা দেখিবার জগু একটি প্রাণীকে কাটিয়া দেখা—কি
বীভংস ব্যাপার ভাবুন দেখি! এমন সময় আসিবে, যখন সকল দেশেই—যে
ব্যক্তি এক্লপ করিবে, সে দগুনীয় হইবে। আমাদের দেশে বৈদেশিক সরকার

১ গীতা, ৩১৩

<sup>₹ 3. 37</sup> 

এরপ কার্যে যতই উৎসাহ দিক না কেন, হিন্দুরা যে এ-বিষয়ে সহায়ভূতি করেন না, তাহাতে আমি খুনী। যাহা হউক, গৃহে রাল্লা-করা আহারের একভাগ পশুগণেরও প্রাপ্য। তাহাদিগকে প্রভাহ থাতা দিতে হইবে। এদেশের প্রত্যেক শহরে অন্ধ খঞ্জ বা আতৃর ঘোড়া, গরু, কুকুর, বিড়ালের জন্মও হাসপাতাল থাকা প্রয়োজন—তাহাদিগকে থাওয়াইতে হইবে এবং যত্ন করিতে হইবে।

তারপর 'কল্যাণ' অর্থাৎ পবিত্রতা। নিম্নলিখিত গুণগুলি কল্যাণ-শক্ষবাচ্য: ১ম, সভ্য; যিনি সভ্যনিষ্ঠ, তাঁহার নিকট মভ্যের ঈশ্বর প্রকাশিত হন —কান্নমনোবাক্যে সম্পূর্ণরূপে সত্যসাধন করিতে হইবে। ২য়, আর্জব— অকপটভাব, সরলতা—জন্মের মধ্যে কোনরূপ কুটিলতা থাকিবে না, মন মুখ এক করিতে হইবে; যদিও একটু কর্কশ ব্যবহার করিতে হয়, তথাপি কুটিলতা ছাড়িয়া দরল দহজ পথে চলা উচিত। ৩য়, দয়া। ৪র্থ, অহিংদা অর্থাং কাম্মনোবাক্যে কোন প্রাণীর অনিষ্টাচরণ না করা। ৫ম, দান। দান অপেকা শ্রেষ্টধর্ম আর নাই। সে-ই হীনতম ব্যক্তি, যে নিজের দিকে হাত ফিরাইয়া আছে; দে প্রতিগ্রহ করিতে—পরের নিকট দান লইতে ব্যস্ত। আর সে-ই শ্রেষ্ঠ ব্যক্তি, যাহার হাত পরের দিকে ফিরানো রহিয়াছে—যে পরকে দিতেই ব্যাপত। হস্ত নির্মিত হইয়াছে-কেবল দিবার জন্ম। উপ-বাসে মরিতে হয় তাহাও খেয়:, ফটির শেষ টকরাটি পর্যন্ত দান করুন; পরকে থাতা দিতে গিয়া যদি আপনার অনাহারে মৃত্যু হয়, তবে আপনি এক मृश्रु मुक्त हरेशा वाहरवन, उरक्रनार जायनि भून हरेशा वाहरवन, उरक्रनार আপনি ঈশ্বর হইয়া ষাইবেন। যাহাদের সম্ভান-সম্ভতি আছে, তাহার। তেঃ পূর্ব হইতেই বন্ধ। তাহারা দব দান করিয়া দিতে পারে না। তাহারা সম্ভানগুলিকে উপভোগ করিতে চায়, তাহাদিগকে সেই ভোগের মূল্য দিতে इहेरत । क्रगरल कि यरथं हे हिलासरा नाहे १ सार्थभद्रलायमहे लारक विद्या থাকে, আমার নিজের একটি সন্তান চাই। 🤇 ৬ঠ, স্মনভিধ্যা—পরের জব্যে লোভ পরিত্যাগ বা নিফল চিম্ভা পরিত্যাগ বা পরকৃত অপরাধ সম্বন্ধে চিম্ভা পরিত্যাগ ট

পূরবর্তী দাধন 'অনবদাদ', ইহার ঠিক অর্থ—চুপ করিয়া বদিয়া না থাকা, নৈরাশ্রপ্রস্ত না হওয়া, অর্থাৎ প্রফুল্লতা ; নৈরাশ্র আর যাহাই হউক, ধর্ম নয়।

সর্বদা হাসিমূথে প্রফুল থাকিলে কোন শুবস্তুতি বা প্রার্থনা অপেকা শীঘ ঈশবের নিকট যাওয়া যায়। যাহাদের মন সর্বদা বিষণ্ণ ও তমোভাবে আচ্ছন্ন, তাহারা আবার ভালবাদিবে কি করিয়া? তাহারা যদি ভালবাদার কথা বলে, ভবে জানিবেন, উহা মিথাা; তাহারা প্রকৃতপক্ষে অপরকে আঘাত করিতে চায়।) গোড়াদের বিষয় ভাবিয়া দেখুন, তাহাদের মুখ সর্বদা ভার ट्रेग्ना**रे** जार्ह—जार्शान्त्र ममुनग्न धर्मठोरे (यन बांक्स) ७ कांर्य भारत्र বিরোধিতা করা। অতীতে তাহারা কি করিয়াছে, তাহা ভাবিয়া দেখুন এবং অবাধে কিছু করিবার স্থযোগ পাইলে এখনও কী করিতে পারে, তাহাও ভাবন। ক্ষমতা করায়ত্ত হইবে জানিলে তাহারা আগামী কালই সমগ্র জগংকে রক্তন্তোতে প্লাবিত করিতে পারে, কারণ বিষয়ভাবই তাহাদের ঈশর। ক্ষমতাপন্ন এক ভয়ত্বর ঈশ্বরকে উপাদনা করিয়া, দর্বদা বিষন্ন থাকিয়া তাহাদের স্থানে আর ভালবাদার লেশমাত্র থাকে না, কাহারও প্রতি তাহাদের এক বিন্দু দয়। থাকে না। অতএব যে ব্যক্তি সর্বদাই নিজেকে হু:খিত বোধ করে, দে কখনও ঈশ্বরকে লাভ করিতে পারে না। 'আমি বড় তুঃখী !'—এরূপ বলা ধার্মিকের লক্ষণ নয়, ইহা শয়তানি। প্রত্যেককেই নিজ নিজ তু:থের বোঝা বছন করিতে হয়। বাস্তবিকই যদি আপনার তু:থ থাকে, স্থা হইবার চেষ্টা করুন, তুঃথকে জয় করিবার চেষ্টা করুন। তুর্বল ব্যক্তি কখনই ভগবানকে লাভ করিতে পারে না।—অতএব তুর্বল হইবেন না। আপনাকে শক্ত সবল হইতে হইবে—অনন্ত শক্তি আপনার ভিতরে। কোন কিছু জন্ম করিবেন কিরুপে ? ঈশরলাভ করিবেন কিরুপে ?

দিকে দক্ষে আবার 'অফ্র্র্মণ সাধন করিতে হইবে। উদ্ধ্য-শব্দের অর্থ অতিরিক্ত আমোদ-প্রমোদ, উহা পরিত্যাগ করিতে হইবে। কারণ ঐ অবস্থায় মন কখনই শাস্ত হয় না, চঞ্চল হইয়া থাকে, আর পরিণামে দর্বদা ছঃখই আসিয়া থাকে। কথায় বলে, 'ষত হাসি, তত কালা'। মাহ্ম্ম একবার একদিকে ঝুঁকিয়া আবার তাহার চূড়ান্ত বিপরীত দিকে গিয়া থাকে। মনকে প্রফুল অথচ শাস্ত রাখিতে হইবে। মন যেন কখন কোন কিছুর বাড়াবাড়ি না করে, কারণ বাড়াবাড়ি করিলেই পরিণামে তাহার প্রতিক্রিয়া হইবে

রামাহজের মতে এইগুলিই ভক্তির সাধন।

## ভক্তির প্রথম সোপান—তীব্র ব্যাকুলতা

ভক্তিষোগের আচার্ষগণ নির্ণয় করিয়াছেন—ভক্তি ঈশ্বরে পরম অফরক্তি।
কিন্তু 'মাত্ম ঈশরকে ভালবাসিবে কেন ?'—এই প্রশ্নের উত্তর দিতে হইবে
এবং যতক্ষণ পর্যন্ত না আমরা ইহা ব্ঝিতেছি, ততক্ষণ ভক্তিতত্বের কিছুই
ধারণা করিতে পারিব না। জীবনের সম্পূর্ণ পৃথক্ ছই প্রকার আদর্শ দেখা
যায়। যে-কোন দেশের মাহ্ম্য, যে কিছুটা ধর্ম মানে, সেই বোধ করিয়া
থাকে—মাহ্ম্য দেহ ও আত্মা ছই-ই। কিন্তু মানবজীবনের উদ্দেশ্য সম্বন্ধে
অনেক মতভেদ দেখা যায়।

পাশ্চাত্য দেশে মাত্রষ সাধারণতঃ দেহের দিকেই বেশী ঝোঁক দেয়— ভারতীয় ভক্তিতত্ত্বের আচার্যগণ কিন্তু মামুষের আধ্যাত্মিক দিকটার উপর অধিক জোর দিয়া থাকেন, আর ইহাই প্রাচ্য ও পাশ্চাত্য জাতিগুলির মধ্যে সর্বপ্রকার ভেদের মূল বলিয়া বোধ হয়। এমন কি, সাধারণের ব্যবস্থত ভাষায় পর্যন্ত এই ভেদ স্পষ্ট লক্ষিত হয়। ইংলণ্ডে লোকে মৃত্যু সম্বন্ধে বলিভে গিয়া বলে, 'অমুক তাহার আত্মা পরিত্যাগ করিল' (gave up the ghost); ভারতে মৃত্যুর কথা বলিতে গেলে লোকে বলিয়া থাকে, 'অমুক দেহ-ত্যাগ করিল'; পাশ্চাত্যদের ভাব—মাহুষ একটা দেহ, তাহার আত্মা আছে; প্রাচ্যভাব—মামুষ আত্মাশ্বরূপ, তাহার দেহ আছে। এই পার্থক্য হইতে অনেক জটিল সমস্তা আদিয়া পড়ে। ইহা সহজেই বুঝা যায়, যে-আদর্শ অমুসারে মাহুষ দেহ এবং তাহার একটি আত্মা আছে, সেই আদর্শে দেহের উপরে সম্পূর্ণ কোঁকটা পড়িয়াছে। যদি জিজ্ঞাসা কর-মাত্র্য কি জন্ম জীবনধারণ करत, ঐ चानत्रन्त অञ्गामी विनात हेक्तिग्रस्थलातात्र जग्र ; तन्थित, छनित, বুঝিব, ভোজনপান করিব, অনেক বিষয়-ধন-দৌলতের অধিকারী হইব; বাপ-মা আত্মীয়ম্বজন সব থাকিবে, তাঁহাদের সহিত আনন্দ করিব—ইহাই মানবজীবনের উদ্দেশ্য। ইহার অধিক আর সে যাইতে পারে না; ইন্দ্রিয়াডীত বম্বর কথা বলিলেও সে উহা কল্পনা করিতে পারে না। তাহার পরলোকের ধারণা এই যে, এখন ঘে-সকল ইক্রিয়স্থপভোগ হইতেছে, সেইগুলিই চলিতে থাকিবে। ইহলোকে সে চিরকাল এই স্থখেনা করিতে পারিবে না—

এজন্ত সে বড়ই ছু:খিত, তাহাকে এখান হইতে চলিয়া ষাইতে হইবে। সে মনে করে, বে-কোন ভাবে হউক সে এমন এক ছানে যাইবে, যেখানে এ-সবই নৃতনভাবে চলিতে থাকিবে। তাহার এইসব ইন্দ্রিয়ই থাকিবে, এইসব স্থভাগই থাকিবে—কেবল স্থখের তীব্রতা ও মাত্রা বাড়িবে। সে যে ঈখরের উপাসনা করিতে চায়, তাহার কারণ—ঈখর তাহার এই উদ্দেশ্তনাভের উপায়। তাহার জীবনের লক্ষ্য—বিষয়দন্তোগ। সে কাহারও নিকট হইতে জানিয়াছে, একজন পুক্ষ আছেন—যিনি তাহাকে দীর্ঘকাল ধরিয়া এইসব স্থা দিতে পারেন, তাই সে ঈখরের উপাসনা করে।

পক্ষান্তরে ভারতীয় ভাব এই যে, ঈশ্বরই আমাদের জীবনের লক্ষ্য। ঈশ্বরের উর্ধে আর কিছু নাই, এইদব ইন্দ্রিয়স্থগভোগের ভিতর দিয়া আমরা উচ্চতর বস্তু লাভের জন্ম অগ্রসর হইতেছি মাত্র। শুধু তাই নয়; যদি ইন্দ্রিয়ত্বথ ছাড়া আর কিছু না থাকিত, তবে ভয়ানক ব্যাপার হইত। আমরা আমাদের দৈনন্দিন জীবনে দেখিতে পাই, যে ব্যক্তির ইন্দ্রিরস্থপভোগ যত অল্প. তাহার জীবন তত উন্নত। কুকুরটা যথন খায়, তাহার দিকে চাহিয়া দেখ. কোন মামুষ অত তৃপ্তির দহিত থাইতে পারে না। শুকর-শাবকটার ব্যবহার লক্ষ্য করিও—দে খাইতে খাইতে কি আনন্দস্যচক ধানি করে ! সে যেন স্বৰ্গ-হুখ পাইতেছে, যদি কোন শ্রেষ্ঠ দেবতা আধিয়া তাহার দিকে তাকান, দে তাঁহাকে লক্ষ্যই করিবে না; ভোজনেই তাহার সমগ্র জীবন। এমন কোন মাত্রষ জন্মায় নাই, যে ঐভাবে খাইতে পারে। ভাবিয়া দেখ, নিমতর প্রাণীদের দৃষ্টিশক্তি, শ্রবণশক্তি প্রভৃতি কত তীক্ষ-তাহাদের ইন্দ্রিয়গুলি অত্যন্ত উৎকর্ষ লাভ করিয়াছে। মান্তবের ইক্রিয়শক্তি কথন এরপ হইতে পারে না। ইন্দ্রিয়স্থথেই পশুগণের চরম আনন্দ—তাহারা ঐ আনন্দে একেবারে উন্মন্ত হইয়া উঠে। আর যে যত অমুনত, ইন্দ্রিয়ন্থথে সে তত অধিক আনন্দ পাইয়া থাকে। যতই উচ্চতর অবস্থায় উঠিতে থাকিবেন, ততই যুক্তিবিচার ও প্রেম আপনাদের লক্ষ্য হইবে। দেখিবেন, আপনাদের বিচারশক্তি ও প্রেমের যতই বিকাশ হইবে, ততই আপনাদের ইন্দ্রিয়-স্থতোগের শক্তি কমিয়া যাইবে।

বিষয়টি আমি দৃষ্টাস্ত ধারা বুঝাইতেছি। যদি আমরা স্বীকার করি যে, প্রত্যেক মাহুষকে একটা নির্দিষ্ট পরিমাণ শক্তি দেওয়া আছে, দেই শক্তিটা হয়

দেহের উপর, নয় মনের উপর, নয় আতার উপর প্রয়োগ করা যাইতে পারে. ভবে যদি উহাদের একটির উপর সমুদয় শক্তি প্রয়োগ করা যায়, তবে অন্তগুলির উপর প্রয়োগ করিবার শক্তি ততটুকু কম পড়িয়া যাইবে। সভ্য জাতিদিগের অপেকা অজ বা অসভ্য জাতিদের ইন্দ্রিয়শক্তি তীক্ষ্তর। আর বান্তবিকপক্ষে ইতিহাদ হইতে আমরা এই একটি শিক্ষা পাইতে পারি যে. কোন জ্বাতি যতই সভা হয়, ততই তাহার স্নায় স্ক্রভর হইতে থাকে এবং শরীর তুর্বলতর হইয়া যায়। কোন অসভ্য জাতিকে সভ্য করুন—দেখিবেন. ঠিক এই ব্যাপারটি ঘটতেছে। তথন অন্ত কোন অসভ্য জাতি আদিয়া আবার তাহাকে জয় করিবে। দেখা যায়, বর্বর জাতিই প্রায় সর্বদা জয়লাভ করে। অতএব আমরা দেখিতেছি, যদি আমাদের সর্বদা শুধু ইন্দ্রিয়স্থথ ভোগ করিবার বাদনা হয়, তবে বুঝিতে হইবে, আমরা অসম্ভব কিছু চাহিতেছি—কারণ ভাহ। হইলে আমরা পশু হইয়া যাইব। মাতুষ যথন বলে, সে এমন এক স্থানে যাইবে, যেখানে তাহার ইন্দ্রিয়স্থগভোগ ভীব্রতর হইবে, তথন দে জ্বানে না, সে কি চাহিতেছে; মহয়জন্ম ঘুচিয়া প্রওজন্ম ইইলে তবেই তাহার পক্ষে এরপ স্থতাগ দন্তব। শুকর কথন মনে করে না, দে অশুচি বস্ত ভোজন করিতেছে। উহাই তাহার স্বর্গ, শ্রেষ্ঠ দেবতাগণ তাহার নিকট আসিয়া উপস্থিত হইলেও সে তাঁহাদের দিকে ফিরিয়া চাহিবে না; ভোজনেই তাহার সমগ্র সত্তা নিয়োজিত।

মান্থবের সহক্ষেও তেমনি। তাহারা শৃকর-শাবকের মতো ইন্দ্রিয়-বিষয়ক্রপ পদে গড়াগড়ি দিতেছে—উহার বাহিরে কি আছে, তাহা দেখিতে পায় না। তাহারা ইন্দ্রিয়ন্থথভোগই চায়, আর উহা না পাইলে তাহারা যেন স্বর্গ হইতে চ্যুত হয়। 'ভক্ত'-শন্ধটির শ্রেষ্ঠ অর্থ ধরিলে এইরূপ ব্যক্তিগণ কথনও 'ভক্ত' হইতে পারে না—তাহারা কথন প্রকৃত ভগবং-প্রেমিক হইতে পারে না। আবার ইহাও ঠিক যে, এই নিয়তর আদর্শ অহুসরণ করিলে কালে এই ভাব পরিবর্তিত হইবে। প্রত্যেক ব্যক্তিই বুঝিবে, ইহা অপেক্ষা উচ্চতর এমন কিছু আছে, যাহার সহদ্ধে জানিতাম না; জানিলে জীবনের উপর এবং ইন্দ্রিয়-বিষয়ের উপর প্রবল আসক্তি ধীরে ধীরে চলিয়া যাইবে। ছেলেবেলা যথন স্কুলে পড়িতাম, তথন এক সহপাঠীর সঙ্গে কি একটা খাবার লইয়া কাড়াকাড়ি হইয়াছিল; তাহার গায়ে আমার চেয়ে বেশী জোর

हिन, कांस्क्रकांस्क्रहे रम ये थावावण आमात्र शंक हटेरा हिनाहेश नहेन। তথন আমার বে ভাব হইয়াছিল, তাহা এখনও মনে আছে। আমার মনে হইল, তাহার মতো তুট ছেলে জগতে আৰু জনায় নাই, আমি যখন বড হইব, আমার গায়ে জোর হইবে, তথন তাহাকে জ্বন্দ করিব। মনে হইতে লাগিল—দে এত ছাই যে, কোন শান্তিই তাহার পক্ষে যথেষ্ট হইবে না. তাহাকে ফাঁদি দেওয়া উচিত, তাহাকে খণ্ড খণ্ড করিয়া ফেলা উচিত। এখন আমরা উভয়েই বড় হইয়াছি, উভয়ের মধ্যে এখন নিবিড় বন্ধুত্ব। এইরূপে এই সমগ্র জগৎ শিশুতুল্য জনগণে পূর্ণ—থা ওয়া এবং উপাদেয় থাবারই তাহাদের সর্বন্ধ, যদি এতটুকু এদিক ওদিক হয়, তবেই সর্বনাশ! তাহারা কেবল ভাল ভাল থাবারের ম্বপ্ন দেখিতেছে, আর ভাহাদের ভবিয়াং জীবন সম্বন্ধে ধারণা--- সর্বদা সর্বত্র প্রচুর খাবার আছে। আমেরিকান ইণ্ডিয়ানগণের ধারণা---স্বৰ্গ একটি বেশ ভাল মূণয়ার স্থান। আমাদের সকলেরই স্বর্গের ধারণা—নিজ নিজ বাদনার অমুদ্রপ; কিন্তু কালে আমাদের বয়দ ষ্তই বাড়িতে থাকে এবং যতই উচ্চতর বস্তু দেখিতে পাই, ততই আমরা সময়ে সময়ে এই সকলের অতীত উচ্চতর বস্তুর চকিত আভাদ পাইতে থাকি। আধুনিক কালে শাধারণতঃ বেমন সকল বিষয়ে অবিশাস করিয়া (ভবিষ্যৎ জীবন সম্বন্ধে) এইসর ধারণা অতিক্রম করা হয়, আমরা যেন সেভাবে এই-সকল ধারণা পরিত্যাগ না করি, তাহাতে উড়াইয়া দেওয়া হইল—ভাবওলি নষ্ট করিয়া ফেলা হহল; যে নান্তিক এইরূপে সব উড়াইয়া দেয়, সে ভ্রাস্ত; কিন্তু যিনি ভক্ত, তিনি উহা অপেকা উচ্চতর তত্ত্ব দর্শন করিয়া থাকেন। নান্তিক বর্গে যাইতে চায় না, কারণ তাহার মতে স্বর্গ ই নাই; আর ভগবদ্ভক্ত স্বর্গে যাইতে চান না, কারণ তিনি উহাকে ছেলেখেলা বলিয়া মনে করেন। তিনি চান क्वित्र हेश्वत्र ।

দিশর ব্যতীত জীবনের শ্রেষ্ঠতর লক্ষ্য আর কি হইতে পারে ? ঈশর ব্যঃই মাহ্যের সর্বোচ্চ লক্ষ্য—তাঁহাকে দর্শন কর, তাঁহাকে সজোগ কর। দিশর অপেক্ষা উচ্চতর বস্তু আমরা ধারণাই করিতে পারি না, কারণ ঈশর পূর্ণয়রপ। প্রেম হইতে কোন উচ্চতর হথ আমরা ধারণা করিতে পারি না, কিন্তু এই শক্ষি বিভিন্ন অর্থে ব্যবহৃত হইন্না থাকে। প্রেম-শব্দ লারা সংসারের সাধারণ স্বাধ্বর ভালবাদা বুঝায় না—উহাকে 'প্রেম' নামে অভিহিত করা

ঈশ্বনিন্দার সমান। আমাদের পুত্রকলত্রাদির প্রতি ভালবাসা জীবজন্তর ভাল-বাসার মতো। যে ভালবাসা সম্পূর্ণ নি:স্বার্থ, তাহাই একমাত্র 'প্রেম'-শব্দবাচ্য এবং তাহা কেবল ঈশরের সম্বন্ধেই সম্ভব। এই প্রেম লাভ করা বড় কঠিন ব্যাপার। আমরা পিতামাতা, পুত্রককা ও অন্তাক্ত সকলকে ভালবাদিতেছি—এই-সকল বিভিন্ন প্রকার ভালবাসা বা আসক্তির ভিতর দিয়া চলিতেছি। আমরা ধীরে ধীরে প্রীতিবৃত্তির অফুশীলন করিতেছি, কিন্তু অধিকাংশ ক্ষেত্রে আমরা ঐ বুত্তির পরিচালনা হইতে কিছুই শিখিতে পারি না—একটি দোপানে আরোহণ করিয়া উহাতেই আমরা আবদ্ধ হইয়া যাই, আমরা একটি ব্যক্তিতে আসক্ত হইয়া পড়ি। কখন কখন মাত্র্য এই বন্ধন অতিক্রম করিয়া বাহিরে আদিয়া থাকে। মাতুষ এই জগতে চিরকাল জী-পুত্র ধন-মান এইসবের দিকে ছুটিতেছে—সময়ে সময়ে তাহারা বিশেষ ধাকা খাইয়া সংসারের ষথার্থ রূপ বুঝিতে পারে। এই জগতে কেহই ঈশ্বর ব্যতীত প্রকৃতপক্ষে আর কাহাকেও ভালবাদিতে পারে না। মাহুষ দেখিতে পায়, মাহুষের ভালবাদা দব শৃক্ত। মাহ্ব ভালবাদিতেই পারে না—শুধু কথা বলে। 'আহা! আমি তোমায় বড় ভালবাদি' বলিয়া পত্নী পতিকে চুম্বন করিয়া অবিরলধারে অঞা বিদর্জন করিয়া পতিপ্রেমের পরাকাষ্ঠা প্রদর্শন করিয়া থাকে, কিন্তু স্বামীর যেই মৃত্যু হয়, অমনি দে সন্ধান করে, ব্যাঙ্কে তাঁহার কত টাকা আছে; আর কাল তাহার কি গতি হইবে, এই ভাবিয়া আকুল হয়। স্বামীও স্ত্রীকে থুব ভালবাদিয়া থাকেন, কিন্তু স্ত্রী অস্কৃত্ব হুইলে, রূপ-যৌবন হারাইয়া কুৎসিত হইলে, অথবা সামান্ত দোষ করিলে তাহার দিকে আর চাহিয়াও দেখেন না। জগতের সব ভালবাসা অন্তঃসারশৃক্ত ও কপটতাপূর্ণ।

নান্ত জীব কথন ভালবাদিতে পারে না, অথবা সান্ত জীব ভালবাসার বোগ্যও হইতে পারে না। প্রতি মৃহুর্তেই যথন ভালবাসার পাত্রের দেহের এবং সঙ্গে মনেরও পরিবর্তন হইতেছে, তথন এই জগতে অনস্ত প্রেমের কি আর আশা করা যাইতে পারে? ঈশর ব্যতীত অক্ত কাহারও প্রতি প্রকৃত প্রেম সম্ভব নয়। তবে এ-সব ভালবাসাবাদি কেন? এগুলি কেবল অমমাত্র—প্রেমের বিভিন্ন অবস্থামাত্র। মহাশক্তি আমাদের পিছন হইতে আমাদিগকে ভালবাসিবার জন্ত প্রেরণা দিতেছেন—আমরা জানি না কোথায় সেই প্রেমাস্পদক্ষে খুঁজিব, কিন্তু এই প্রেমই আমাদিগকে উহার অনুসন্ধানে

সন্মুখে অগ্রসর করিয়া দিতেছে। বারংবার আমাদের ভ্রম ধরা পড়িতেছে। আমরা একটা জ্বিনিদ ধরিলাম—উহা আমাদের হাত ফদকাইয়া গেল. তখন আমরা আর কিছুর জন্ম হাত বাড়াইলাম। এইভাবে আমর। আগাইয়া চলি. শেষ পর্যন্ত আলোক আদিয়া থাকে, তথন আমরা ঈশবের নিকট উপস্থিত হই-একমাত্র তিনিই আমাদিগকে যথার্থ ভালবাদিয়া থাকেন। তাঁহার ভালবাদার কোন পরিবর্তন নাই, তিনি দর্বদাই আমাদিগকে গ্রহণ করিতে প্রস্তত। আমি অনিষ্ট করিতে থাকিলে আপনাদের মধ্যে কেই বা কভক্ষণ আমার অভ্যাচার সহু করিবেন ? যাহার মনে ক্রোধ ঘুণা বা ঈর্ষা নাই, যাহার সাম্যভাব কথন নষ্ট হয় না, যাহার জন্ম নাই, মৃত্যু নাই, তিনি ঈশ্বর ব্যতীত আর কি হইতে পারেন ? তবে ঈশ্বরকে লাভ করা বড় কঠিন এবং তাঁহার নিকট যাইতে হইলে বহু দীর্ঘ পথ অতিক্রম করিতে হয়—অতি অল্প লোকই তাঁহাকে লাভ করিয়া থাকে। আমরা শিশুর মতো হাত-পা ছুঁড়িতেছি মাত্র। লক্ষ লক্ষ লোক ধর্মের দোকানদারি করে, সকলেই ধর্মের কথা বলে, খুব কম লোকই প্রকৃত ধর্ম লাভ করিয়া থাকে। এক শতাব্দীর মধ্যে অতি অল্প লোকই সেই ঈশ্বরপ্রেম লাভ করিয়া থাকে, কিন্তু যেমন এক পূর্বের উদয়ে সমগ্র অন্ধকার তিরোহিত হয়, তেমনি এই অল্পসংখ্যক ষথার্থ ধার্মিক ও ভগবদ্ধক পুরুষের অভাদরে সমগ্র দেশ ধন্য ও পবিত্র হইয়া যায়। এরপ ঈশ্বর-পুত্রের আবির্ভাবে সমগ্র দেশ ধন্ত হইয়া যায়। এক শভাকীর মধ্যে সমগ্র জগতে এরূপ মহাপুরুষ খুব কমই জন্মগ্রহণ করেন; কিন্তু আমাদের সকলেরই এক্রপ হইবার চেষ্টা করিতে হইবে, আপনি বা আমিই যে সেই অল কয়েকজ্পনের মধ্যে হইব না, তাহা কে বলিল ? অতএব আমাদিগকে ভক্তি-লাভের জন্ম চেটা করিতে হইবে। আমরা বলিয়া থাকি, স্ত্রী তাহার স্বামীকে ভালবাদে; স্ত্রীও ভাবে—আমি স্বামিগতপ্রাণা। কিন্তু যেই একটি সন্তান হইল, অমনি অর্ধেক বা তাহারও অধিক ভালবাসা সম্ভানের প্রতি গেল। দে নিজেই টের পাইবে যে, স্বামীর প্রতি ভাহার আর পূর্বের মতো ভালবাদা নাই। আমরা সর্বদাই দেখিতে পাই, অধিকতর ভালবাদার পাত্র আমাদের নিকট উপস্থিত হইলে পূর্বের ভালবাসা ধীরে ধীরে অন্তর্হিত হয়। যথন আপনারা স্থলে পড়িতেন, তথন কয়েকজন সহপাঠীকেই আপনারা জীবনের প্রিয়তম বন্ধু মনে করিতেন অথবা মাতাপিতাকে ঐক্কপ ভালবাদিতেন,

তারপর বিবাহ হইল, তথন স্বামী ও জীই পরস্পার প্রীতির আম্পাদ হইল—পূর্বের ভাব চলিয়া গেল—নৃতন প্রেম প্রবলতম হইয়া উঠিল। আকাদে একটি তারা উঠিয়াছে, তারপর তদপেকা একটি বৃহত্তর নক্ষত্র উঠিল, তারপর তদপেকা আর একটি বৃহত্তর নক্ষত্রের উদয় হইল, অবশেষে সূর্য উঠিল—তথন স্বের প্রকাশে ক্ষ্প্রতর জ্যোতিগুলি মান হইয়া গেল। স্বহি দেই ঈশর। এই তারাগুলি আমাদের ক্ষ্প্র ক্ষ্পে সাংসারিক ভালবাসা। আর যথন ঐ স্বের উদয় হয়, তথন মাহ্র্য উমাদ হইয়া যায়—এয়প ব্যক্তিকে এমার্সন 'ভগবংপ্রেমােমত্ত মানব' (a God-intoxicated man) বলিয়াছেন; তথন তাহার নিকট মাহ্র্য জীবজন্ত সব রূপান্তরিত হইয়া গিয়া ঈশররপে পরিণত হয়—সবই দেই এক প্রেমসমৃদ্রে ভ্বিয়া যায়। সাধারণ প্রেম কেবল জৈব আকর্ষণমাত্র। তাহা না হইলে প্রেমে জ্বী-পূক্ষ-ভেদের কি প্রয়োজন ? কোন মৃতির সন্মৃথে নতজায় হইয়া প্রার্থনা করিলে তাহা ভয়ানক পৌত্তলিকতা, কিন্তু স্বামীর বা জীর সামনে এয়পে নতজায় হওয়া যাইতে পারে—তাহাতে কোন দোষ নাই।

এইদবের ভিতর দিয়া আমাদিগকে যাইতে হইবে। সংসারে আমরা ভালবাসার বহু ন্তরের সম্থীন হই। প্রথমে আমাদের জমি পরিকার করিতে হইবে। জীবনটাকে আমরা যে দৃষ্টিতে দেখি, ভালবাসার সমগ্র তব তাহারই উপর নির্ভর করিবে। এই সংসারই জীবনের চরম লক্ষ্য—এইরূপ মনে করা পশুজনোচিত ও মাহুষের ঘোর অবনতির কারণ। যে এই ধারণা লইয়া জীবন-সংগ্রামে অগ্রসর হয়, দে-ই ক্রমে হীন হইয়া ঘায়; দে আর কখনও উচ্চতর ন্তরে উঠিতে পারিবে না,—জগতের অন্তরালে অবহিত তত্ত্বের চকিত আভাগও কখন পাইবে না, দে সর্বদাই ইন্দ্রিয়ের দাস হইয়া থাকিবে। দে কেবল টাকার চেটা করিবে—যাহাতে ভাল ভাল থাবার থাইতে পায়। এরূপ জীবন অপেক্ষা মৃত্যুই শ্রেমঃ। সংসারের দাস, ইন্দ্রিয়ের দাস মাহুর, নিজেকে জ্বাগাও, উচ্চতর তত্ব আরও কিছু, আছে। আপনারা কি মনে করেন, চক্ষ্ কর্ণ আঘার – দেহধারণ প আমাদের পিছনে অনস্ত সর্বজ্ঞ আত্মা রহিয়াছেন, তিনি সব করিতে পারেন, সব বন্ধন ছেদন করিতে পারেন। প্রস্কতপক্ষে আপনিই দেই আত্মা, আর প্রেমবলেই আপনার ঐ

শক্তির উদয় হইতে পারে। আপনাদের শ্বরণ রাখা উচিত—ইহাই আমাদের व्यान्नी। এकनित्नहे धहे व्यवशा नांछ कता यात्र ना। व्यापना कन्ननाः করিতে পারি, আমরা ঐ অবস্থা লাভ করিয়াছি, কিন্তু শেষ পর্যন্ত উহা কল্পনা ছাড়া আৰু কিছুই নয়---এ অবস্থা এথনও বহু বহু দূরে। যে যে-অবস্থায় রহিয়াছে, যদি সম্ভব হয়, সেই অবস্থা হইতে উচ্চতর অবস্থায় উপনীত হইবার জন্ম তাহাকে দাহাষ্য করিতে হইবে। মাতুষ জড়বাদের উপরই দণ্ডায়মান। তুমি আমি সকলেই জড়বাদী। ঈশ্বর সম্বন্ধে—আত্মতত্ত্ব সম্বন্ধে আমরা যা-কিছু বলিয়া থাকি, তা বেশ ভাল, কিন্ধ বুঝিতে হইবে, সেগুলি আমাদের সমাজে প্রচলিত কতকগুলি কথা মাত্র; আমরা তোতাপাথির মতো দেগুলি শিখিয়াছি এবং মাঝে মাঝে আওড়াইয়া থাকি। অতএব আমরা যে-অবস্থায় আছি অর্থাৎ আমরা এখন যে জড়বাদী —সেই **অবন্থা হইতে আরম্ভ করিতে হইবে**; এবং আমাদিগকে জড়ের সাহায্য অবশ্রই লইতে হইবে। এইব্রুপে ধীরে ধীরে অগ্রসর হইয়া আমরা প্রকৃত আত্মবাদী বা চৈতক্সবাদী হইব—নিজদিগকে আত্মা বলিয়া বুঝিব, আত্মা বা চৈতন্ত যে কি বস্তু, তাহা বুঝিব; তথন দেখিব—এই যে-জগৎকে আমরা অনস্ত বলিয়া থাকি, তাহা অস্তরালে অবস্থিত সৃন্ম জগতের একটি সুল বাহ্যরপ মাত্র।

ইহা ছাড়া আমাদের আরও কিছু প্রয়োজন আছে। আপনারা বাইবেলে বীগুঞ্জীষ্টের 'শৈলোপদেশে' (Sermon on the Mount) পাঠ করিয়াছেন: 'চাও, তবেই তোমাদিগকে দেওয়া হইবে; আঘাত কর, তবেই দার খুলিয়া ঘাইবে; থোজ, তবেই পাইবে) মৃশকিল এই যে—চার কে, থোঁজে কে? আমরা সকলেই বলি, আমরা ঈশরকে জানি। ঈশরের নান্তিত্ব প্রতিপাদনের জন্ম কেহ এক বৃহৎ পুন্তক লিখিলেন, আর একজন তাঁহার অন্তিত্ব প্রমাণের জন্ম আরও বড় একথানি বই লিখিলেন। একজন সারা জীবন ধরিয়া ঈশরের অন্তিত্ব প্রতিপন্ন করাই নিজের কর্তব্য মনে করিলেন, আর একজন তাঁহার অন্তিত্ব প্রতিপন্ন করাই নিজের কর্তব্য মনে করিলেন, আর একজন তাঁহার অন্তিত্ব প্রতিপন্ন করাই নিজের কর্তব্য মনে করিলেন, আর একজন তাঁহার অন্তিত্ব প্রতান করাই নিজে কর্তব্য মনে করেন, ও প্রচার করিয়া বেড়ান—ঈশর বিলিয়া কেহু নাই। ঈশরের অন্তিত্ব প্রমাণ বা অপ্রমাণ করিবার জন্ম গ্রন্থ লিখিবার ক্রিপ্রাক্তনাই ভালতে কি আরে বারু প্রত্বিশ্ব অধিকাংশ ব্যক্তি প্রাতঃকালে উঠিয়াই প্রাতরাশ

সম্পন্ন করে—ঈথর আসিয়া তাহার পোশাক পরিবার বা আহারের ব্যাপারে কোন সাহায্য করেন না। তারপর তাহারা কাব্দে যায় ও সারাদিন কাজ করিয়া টাকা রোজগার করে। ঐ টাকা ব্যাঙ্কে রাথিয়া তাহারা বাড়ি আসে. তারণর উত্তমরূপে ভোজন করিয়া শয়ন করে—এ-দব কাজই তীহারা ষম্রবৎ ক্রিয়া থাকে, ঈশরের চিস্তা মোটেই করে না, ঈশরের কোন প্রয়োজনই বোধ করে না। মাহুষের চারিটি নিভাকর্তব্য আছে—আহার, পান, নিস্তা ও বংশবৃদ্ধি। তারপর একদিন মৃত্যু আসিয়া বলে, 'সময় হইয়াছে—চল।' তথন মামুষ বলিয়া থাকে—'মুহূর্তকাল অপেক্ষা করুন, আমি আর একটু সময় চাই, আমার ছেলেটি একটু বড় হোক।' কিন্তু মৃত্যু বলে—'এখনই চল, তোমাকে বন্দী করিয়া লইয়া যাইতে আসিয়াছি।' জগং এইরপেই চলিয়াছে। এইরপেই সাধারণ মাহুষের জীবন কাটিয়া যায়। সে বেচারাকে আমরা আর কি বলিব ? সে ঈশ্বকে সর্বোচ্চ তত্ত্ব বলিয়া বুঝিবার কোন স্বযোগই পায় নাই। হয়তো পূর্বজন্মে দে একটি শুকরছানা ছিল—মাহুষ হইয়া তদপেকা সে অনেক ভাল হইয়াছে। কিন্তু সমগ্র জগৎ তো আর এক্সপ নয়—কতক লোক আছেন, বাহাদের কিছুটা চৈতক্ত হইয়াছে। হয়তো কিছু ছংথকট আদিল—ষাহাকে আমরা থুব ভালবাদি, দে মরিয়া গেল। ষাহার উপর মনপ্রাণ সমর্পণ করিয়াছিলাম—যাহার জন্ত সমুদয় জগৎকে, এমন কি নিজ ভাইকে পর্যন্ত ঠকাইতে পশ্চাৎপদ হই নাই, যাহার জন্ত সর্বপ্রকার ভয়ানক কার্য করিয়াছি, দে মরিয়া গেল, তথন হাদয়ে একটা আঘাত লাগিল, হয়তো অন্তরাত্মার বাণী শোনা গেল—'তারপর কি ?' যে ছেলের জন্ত মামুষ সকলকে প্রতারণা করিল, নিজেও কথন ভাল করিয়া খাইল না, দে হয়তো মারা গেল,—দেই আঘাতে মাহুষ জাগিয়া উঠে। -বে-স্ত্রীকে লাভ করিবার জন্ম মাহুষ উন্মন্ত রুষের মত্যে সকলের সহিত লড়াই করিয়াছিল, যাহার নৃতন নৃতন বস্ত্র ও অলহারের জন্ম সে টাকা জমাইডেছিল, নেই স্ত্রী একদিন হঠাৎ মরিয়া গেল, তারপর ? কোন কোন ক্ষেত্রে অবস্থ মৃত্যুতে কোন আঘাত বোধ হয় না; কিন্তু খুব অল্প কেত্ৰেই এক্সপ ঘটিয়া থাকে। (স্পামাদের অধিকাংশের পক্ষেই যথন কোন জিনিদ হাত ফ্রকাইয়া চুলিয়া যায়, তথন আমরা বলিয়া থাকি-এর পর কি ? ইন্তিয়ের প্রতি জামাদের -ध्यमहे मान्न जामिक ! हेहान्नहे जन जामना कहे भारे । जाननाना उतिहारहन-

জনৈক ব্যক্তি জলে ড্বিতেছিল, সম্মুখে আর কিছু না পাইয়া সে একটা খড়ের কুটা ধরিয়াছিল। সাধারণ মাহ্মও প্রথমে এরূপ সামনে যাহা পায় ভাহাই ধরিয়া থাকে; আর যথন ব্যর্থ হয়, তথনই বলিয়া থাকে—কে আছ, আমায় রক্ষা কর, সাহায্য কর। তথাপি উচ্চত্তর অবস্থা লাভ করিবার পূর্বে মাহ্মধকে অনেক তুঃখ ভোগ করিতে হয়)

কিন্তু এই ভক্তিযোগ একটি ধর্ম-সাধনা। আর ইহা বছর জন্ম নয়; তাহা হওয়াই অসম্ভব। নতজাম্ব হওয়া, ওঠ-বদ-করা—এ-সব কদরৎ দর্বদাধারণের জন্ম হইতে পারে, কিন্তু ধর্ম অতি অল্প লোকের জন্ম। সকল দেশেই হয়তো মাত্র কয়েক শত লোক যথার্থ ধার্মিক হইতে পারে বা হইবে। অপরে ধর্ম ক্ষিতে পারে না, কারণ তাহারা জাগরিত হইবে না—তাহারা ধর্ম চার্মই না। প্রধান কথা হইতেছে—ভগবানকে চাওয়া। আমরা ভগবান ছাড়া আর সব কিছুই চাই; কারণ আমাদের সাধারণ অভাবগুলি বাহ্য জগৎ হইতেই পূর্ণ হইয়া যায়। কেবল যথন বাহু জ্বাৎ দ্বারা আমাদের অভাব কোনমতে পূর্ণ হয় না, তথনই আমরা অন্তর্জগৎ হইতে—ঈশ্বর হইতে আমাদের অভাব পুরণ করিতে চাই। যতদিন আমাদের প্রয়োজন এই জড় জগতের সমীর্ণ গণ্ডির ভিতর সীমাবদ্ধ থাকে, ততদিন ঈশ্বরের কোন প্রয়োজন আমাদের থাকিতে পারে না। কেবল যথনই আমরা এথানকার বিষয়সমূহ ভোগ করিয়া পরিতৃপ্ত, এবং এতদতিরিক্ত কিছু চাই, তথনই আমরা ঐ অভাবপ্রণের জন্ত ইন্দ্রিয়-জগতের বাহিরে দৃষ্টি নিক্ষেপ করি। যথনই আমাদের প্রয়োজন হয়, কেবল তথনই ইহা মিটাইবার তাগিদ হয়। যত শীঘ্র পারো, এই সংসারের ছেলে-বেলা শেষ করিয়া ফেলো,— তথনই এই জগদতীত কিছুর প্রয়োজন বোধ করিবে, তথনই ধর্মের প্রথম সোপান আরম্ভ হইবে 🕦

এক-রকম ধর্ম আছে—উহা ফ্যাশান বলিয়াই প্রচলিত। আমার বন্ধুর বৈঠকথানায় হয়তো যথেষ্ট আসবাব আছে; এখনকার ফ্যাশান—একটি জাপানী পাত্র (vase) রাখা, অতএব হান্ধার টাকা দাম হইলেও একটি অবশুই চাই। এইরপ অরম্বর ধর্মও চাই—একটা সম্প্রদায়েও যোগ দেওয়া চাই। ভক্তি এরপ লোকের জন্ম নয়। ইহাকে প্রাকৃত 'ব্যাকুলতা' বলে না। ভাহাকেই বলে ব্যাকুলতা, যাহা ব্যতীত মাহ্য বাঁচিতেই পারে না। বায়ু চাই, খাল্ম চাই, কাপড় চাই; এগুলি ব্যতীত আমরা জীবন্ধায়ণ করিতে

পারি না। মাহধ যথন কোন নারীকে ভালবাদে, তথন সময় সময় দে এক্লপ বোধ করে যে, তাহাকে ছাড়িয়া দে বাঁচিতে পারে না, যদিও ইহা তাহার ভ্রম। স্বামী মরিয়া গেলে কিছুক্ষণের ব্যক্ত স্ত্রী মনে করে—স্বামীকে ছাড়িয়া দে বাঁচিতে পারিবে না, কিন্তু দেখা যায়--দে তো ঠিক বাঁচিয়াই থাকে। আত্মীয়গণের মৃত্য হইলে অনেক সময় আমিও ভাবিয়াছি. আর বাঁচিব না, কিন্তু তবু তো ঠিক বাঁচিয়া আছি; প্রকৃত প্রয়োজনের ইহাই বহস্ত—যাহা ব্যতীত আমরা বাঁচিতে পারি না, তাহাকেই আমাদের यथार्थ श्राद्यांकन वा चालाव वना यात्र ; दत्र जामात्मत्र छेट। भारेट हरेटव, নত্বা মরিব। যথন এমন সময় আসিবে যে, আমরা ভগবানেরও এক্লপ প্রয়োজন বা অভাব বোধ করিব, অন্য কথায় যখন আমরা এই জগতের —সমুদ্য জড়শক্তির অতীত কিছুর অভাব বোধ করিব, তথন আমরা ভক্ত হইতে পারিব। যখন আমাদের হৃদয়াকাশ হইতে ক্ষণকালের জন্ম অজ্ঞানমেঘ সরিয়। যায়, আমরা সেই দর্বাতীত সন্তার একবার মাত্র চকিত দর্শন লাভ করি, দেই মুহুর্তের জন্ম সকল নীচ বাসনা ষেন সিন্ধুতে বিন্দুর স্থায় বোধ হয়. তথন আমাদের ক্ষুত্র জীবনের মূল্য কতটুকু ? তথনই আত্মার বিকাশ ্হয়, ভগবানের অভাব অহুভূত হয়; তথন এমন বোধ হয় যে, তাঁহাকে পাইতেই হইবে,

হতরাং ভক্ত হইবার প্রথম দোপান এই জিজ্ঞাসা—আমরা কি চাই? প্রত্যেহ নিজ মনকে প্রশ্ন করিতে হইবে—আমরা কি ঈশ্বরকে চাই? আপনারা জগতের সব গ্রন্থ পড়িতে পারেন, কিন্তু বক্তাশক্তি, উচ্চতম মেধা বা নানাবিধ বিজ্ঞান অধ্যয়নের ঘারা এই প্রেম লাভ করা যায় না। তিনি যাহাকে ইচ্ছা করেন, সেই তাঁহাকে লাভ করে। তাহার নিকটই ভগবান আত্মপ্রকাশ করেন। ভালবাসা সর্বদাই পারস্পরিক, প্রতিবিধের মতো; আপনি আমাকে ঘুণা করিতে পারেন এবং আমি আপনাকে ভালবাসিতে গেলে আপনি আমাকে দ্রে সরাইয়া দিতে পারেন, কিন্তু তব্ যদি আমি আপনাকে ভালবাসিতে ঘাই, তবে এক মাসে হউক, এক বংসরে হউক, আপনি আমাকে ভালবাসিতে বাধ্য হইবেন। মনোজগতে ইহানু

<sup>্</sup> ১ কঠ উপ.. ১৷২৷২৬

একটি সর্বজনবিদিত ঘটনা। ভগবান্ যাহাকে ভালবাসেন, দেও ভগবান্কে ভালবাসে, সে সর্বাস্তঃকরণে তাঁহাকে আঁকড়াইয়া ধরে। প্রেমিকা দ্বী যেভাবে তাহার মৃত পতিকে চিস্তা করে, পুত্রগণকে আমরা যেভাবে ভালবাসিয়া থাকি, ঠিক সেইভাবে আমাদিগকে ভগবানের জন্ম ব্যাকুল হইতে হইবে। ভবেই আমরা ভগবান্কে লাভ করিব। এই-সব বই, এই-সব বিজ্ঞান—আমাদিগকে কিছুই শিথাইতে পারিবে না। বই পড়িয়া আমরা ভোতাপাথি হই, বই পড়িয়া কেহ পণ্ডিত হয় না। যে ব্যক্তি প্রেমের একটি অক্ষর পাঠ করিয়াছে, সে-ই প্রকৃত পণ্ডিত। অভএব প্রথমেই আমাদের চাই সেই আকাজ্জা বা ব্যাকুলতা

প্রত্যহ নিজের মনকে প্রশ্ন করিতে হইবে—আমরা কি ভগবান্কে চাই ? যথন আমরা ধর্মের সম্বন্ধে কথা বলিতে আরম্ভ করি, বিশেষতঃ যথন আমরা উচ্চাসনে বসিয়া অপরকে উপদেশ দিতে আরম্ভ করি, তথন নিজ নিজ মনকে এই প্রশ্ন জিজ্ঞাস। করিতে হইবে। আমি অনেক সময় দেখিতে পাই, আমি ভগবানকে চাই না, বরং তদপেকা খাগুদ্রবাই ভালবাসি। এক টকরা রুটি না পাইলে আমি পাগল হইয়া ঘাইতে পারি; অনেক সম্ভ্রান্ত মহিলা একটা হীরার পিন না পাইলে পাগল হইয়া যাইবেন ! ভগবানের জন্ম তাঁহাদের সে ব্যাকুলতা নাই। এই বিশ্বজ্ঞগতে যিনি একমাত্র সভ্য বস্তু, তাঁহাকে তাঁহার। জানেন না। আমাদের দেশে চলিত কথায় বলে—'মারি তো গণ্ডার, লুটি তো ভাণ্ডার।' গরীবের ঘর লুট করিয়া অথবা পিঁপড়ে মারিয়া কি হইবে ? অতএব যদি ভালবাসিতে চান, ভগবানকে ভালবাস্থন। সংসারের এ-সব জিনিস ভালবাসিয়। কি হইবে ? আমি স্পষ্টবাদী মাহ্বয—তবে আমার উদ্দেশ্য ভাল, আমি সত্য কথা বলিতে চাই, আমি আপনাদের তোষামোদ করিতে চাই না, ঐব্ধপ করা আমার কাজ নয়। ঐব্ধপ করা যদি আমার উদ্দেশ্য হইত, তবে আমি শহরের ভাল জায়গায় শৌখিন লোকের উপযোগী একটা চার্চ খুলিয়া বসিতাম। তোমরা আমার সম্ভানের মতো—আমি তোমাদিগকে সত্য কথা বলিতে চাই: এই জ্বগং সম্পূর্ণ মিথ্যা, জগতের শ্রেষ্ঠ আচার্যগণ শকলেই তাহা ৰুঝিয়া গিয়াছেন। ঈশ্বর ব্যতীত এই সংসাবের বাহিরে যাওয়ার আর উপায় নাই। তিনি আমাদের জীবনের চরম লক্ষ্য। এই জগৎই জীবনের চরম লক্ষা—এরূপ ধারণাও অত্যন্ত ক্ষতিকর। এই জগতের

—এই দেহের নিজম্ব মূল্য একটা আছে, এবং উহা গৌণ। এগুলি উদ্দেশ্যের উপায়স্বরূপ হইতে পারে. কিন্তু এই জগৎ যেন আমাদের চরম লক্ষ্য না হয়। তঃখের বিষয়. আমরা অনেক সময় এই জগৎকেই উদ্দেশ্য করিয়া ঈশ্বরকে সংসার-স্থালাভের উপায়ম্বরূপ করিয়া থাকি। আমরা দেখিতে পাই, লোকে উপাদনা-স্থলে গিয়া প্রার্থনা করিতেছে-ভগবান, আমার রোগ দারাইয়া দাও; ভগবান, আমায় ইহা দাও, উহা দাও। তাহারা স্থলর স্বস্তু দেহ চায়, এবং বেহেতু তাহারা শুনিয়াছে যে, একজন কেহ কোন স্থানে বৃদিয়। আছেন. তিনি ইচ্ছা করিলেই তাহাদের ঐ কামনা পূর্ণ করিয়া দিতে পারেন, সেই হেড় তাহারা তাঁহার নিকট প্রার্থনা করিয়া থাকে। ধর্মের এইরূপ ধারণা অপেক্ষা নান্তিক হওয়া ভাল। আমি তো পূর্বেই বলিয়াছি, এই ভক্তিই সর্বোচ্চ আদর্শ। লক্ষ লক্ষ বংসর সাধনা করিয়াও আমরা এই আদর্শে উপনীত হইতে পারিব কি না জানি না, কিন্তু ইহাকেই সর্বোচ্চ আদর্শ করিছে হইবে— আমাদের ইন্দ্রিয়গুলিকেও উচ্চতম বস্থ লাভের চিষ্টায় নিযুক্ত করিতে হইবে। যদি একেবারে শেষ প্রান্তে পৌছানো না যায়, অস্ততঃ কিছুদূর পর্যস্ত তো যাওয়া যাইবে। ঈশবের নিকট পৌছিবার জন্ম আমাদিগকে ধীরে ধীরে এই জ্বাং ও ইন্দ্রিয়গুলির মধ্য দিয়াই কাজ করিতে হইবে।

## ভক্তির আচার্য—সিদ্ধগুরু ও অবতারগণ

সকল আত্মাই বিধাতার নিয়মে পূর্ণত্ব প্রাপ্ত হইবে—চরমে সকল প্রাণীই সেই পূর্ণাবস্থা লাভ করিবে। অতীতে আমরা বেভাবে জীবন যাপন করিয়াছি অথবা বেরূপ চিস্তা করিয়াছি, আমাদের বর্তমান অবস্থা তাহারই ফলস্বরূপ, আর এখন বেরূপ কার্য বা চিম্তা করিতেছি, তদম্পারে আমাদের ভবিশুৎ জীবন গঠিত হইবে। এই কঠোর কর্মবাদ সত্য হইলেও ইহার মর্ম এই নয় বে, আত্মোন্নতি-সাধনে অপর কাহারও সাহায্য লইতে হইবে না। আত্মার মধ্যে যে শক্তির ক্রবেণের সম্ভাবনা রহিয়াছে, সকল সময়েই অপর আত্মা হইতে শক্তিসঞ্চার ত্বারাই তাহা জাগ্রত হইয়া থাকে। অধিকাংশ ক্ষেত্রে এরূপ বাহিরের সহায়তা একাস্কই প্রব্যোজন। বাহির হইতে প্রেরণাশক্তি আদিয়া বখন আমাদের অন্তর্নিহিত শক্তির উপর কার্য করিতে থাকে, তখনই আত্মোন্নতির স্বর্নাত হয়, মাহুষের ধর্মজীবন আরম্ভ হয়, চরমে মাহুষ পরমশুদ্ধ ও পূর্ণ হইয়া যায়।

বাহির হইতে যে শক্তি আদার কথা বলা হইল, উহা গ্রন্থ হইতে পাওয়া যায় না। এক আত্মা অপর আত্মা হইতেই শক্তি লাভ করিতে পারে, অক্স কিছু হইতে নয়। আমরা দারা জীবন বই পড়িতে পারি, খুব বৃদ্ধিনান্ হইয়া উঠিতে পারি, কিন্তু পরিণামে দেখিব—আমাদের আধ্যাত্মিক উন্নতি কিছুমাত্র হয় নাই। বৃদ্ধি খুব উন্নত ও বিকশিত হইলেই যে দক্ষে সঙ্গে ভদম্যায়ী আধ্যাত্মিক উন্নতিও হইবে, তাহার কোন যুক্তি নাই; বরং আমরা প্রায় প্রত্যহই দেখিতে পাই, বৃদ্ধির যতটা উন্নতি হইয়াছে, আত্মার দেই পরিমাণে অবনতি ঘটিয়াছে।

বৃদ্ধিবৃত্তির বিকাশে গ্রন্থ হইতে অনেক দাহায্য পাওয়া যায় বটে, কিন্তু আধ্যাত্মিক উন্নতি লাভ করিতে গেলে গ্রন্থ হইতে কোন দাহায্যই পাওয়া যায় না বলিলেই হয়। গ্রন্থ পাঠ করিতে করিতে কথন কথন অমবশতঃ আমরা মনে করি, উহা হইতে আধ্যাত্মিক দহায়তা পাইতেছি, কিন্তু যদি অন্তর বিশ্লেষণ করিয়া দেখি, তবে বৃথিব—উহাতে আমাদের বৃদ্ধিই কিছুটা সহায়তা পাইয়াছে মাত্র, আত্মার কিছুই হয় নাই। এই জয়ই আমরা প্রায় সকলেই

ধর্মসহক্ষে স্থলর স্থলর বকৃত। দিতে পারি, অথচ ধর্মাস্থায়ী জীবন্যাপনের সময় অফুভব করি—আমাদের শোচনীয় অক্ষয়তা। ইহার কারণ—আধ্যাত্মিক উদীপনার জন্ম বাহির হইতে যে শক্তি প্রয়োজন, পুন্তক হইতে তাহা পাওয়া যায় না। আত্মাকে জাগ্রত করিতে হইলে অপর্ব এক আত্মা হইতেই শক্তি স্থারিত হওয়া একাস্ত আবশ্রক।

যে আত্মা হইতে শক্তি সঞ্চারিত হয়, তাঁহাকে 'গুরু' বলে, এবং যাহাতে সঞ্চারিত হয়, তাহাকে 'শিয়া' বলে। (এই শক্তিসঞ্চার করিতে হইলে প্রথমত: যাঁহার নিকট হইতে শক্তি আসিবে, তাঁহার সঞ্চার করিবার মতো শক্তি থাকা আবশুক; দ্বিতীয়তঃ যাহাতে সঞ্চারিত হইবে, তাহারও উহা গ্রহণ করিবার. শক্তি থাকা আবশ্যক। বীজ সজীব হওয়া আবশ্যক, ক্ষেত্ৰও স্বৰুষ্ট হওয়া চাই, এবং যেখানে এই তুইটি শর্ত পূর্ণ হইয়াছে, দেখানেই ধর্মের অপূর্ব বিকাশ হইয়া থাকে। 'আশ্চৰ্যো বক্তা কুশলোহস্থ লব্ধা'—ধর্মের বক্তাও অলোকিক গুণ-সম্পন্ন, আর শ্রোতাও তদ্রপ। ' আর যথন প্রকৃতপকে উভয়েই অলৌকিক-গুণসম্পন্ন অসাধারণ-প্রকৃতির হন, তথনই চমৎকার আধ্যাত্মিক বিকাশ দেখা ষায়, নতুবা নয়। এইরূপ ব্যক্তিই যথার্থ গুরু এবং এরূপ ব্যক্তিই যথার্থ শিষ্ত —অপরে ধর্ম লইয়া ছেলেখেলা করিতেছে মাত্র। তাহাদের ধর্মসম্বন্ধে একট জানিবার চেষ্টা--একট দামান্ত কৌতৃহল হইয়াছে মাত্র; কিন্তু তাহারা এখনও ধর্মের বহিঃদীমায় দাঁড়াইয়া আছে। অবশ্য ইহারও কিছু মূল্য আছে। সময়ে সবই হইয়া থাকে। কালে এই-সকল ব্যক্তির হৃদয়ে যথার্থ ধর্মপিপাসা জাগ্রত হইতে পারে। আর প্রকৃতির ইহা অতি রহস্তময় নিয়ম যে, ক্ষেত্র প্রস্তুত हहें त तीक वांत्रितहे वांत्रित, कीतांचात्र यथनहे धर्मत क्षांक्रन हहेत, তথনই ধর্মশক্তিদঞ্চারক গুরুও অবশুই আদিবেন। কথায় বলে—'যে পাপী পরিত্রাতাকে খুঁজিতেছে, পরিত্রাতাও খুঁজিয়া গিয়া সেই পাপীকে উদ্ধার করেন।' গ্রহীতা আত্মার আকর্ষণীশক্তি যথন পূর্ণ ও পরিপক হয়, তথন উহা ষে শক্তিকে খুঁ জিতেছে, তাহা অবশ্ৰ আসিবে 🕒

তবে পথে বড় বড় বিপদ আছে। গ্রহীতার সাময়িক ভাবোচ্ছ্যাসকে 
যথার্থ ধর্মপিপাসা বলিয়া ভ্রম হইবার যথেষ্ট আশহা আছে। আমরা অনেক

১ कर्र छेत्र, भाराव

সময় আমাদের জীবনে ইহা দেখিতে পাই। আমরা কোন ব্যক্তিকে ভালবাসি; সে মরিয়া গেল, মৃহুর্তের জক্য আঘাত পাইলাম। বোধ হইল—সমৃদর জগৎটা জলের মতো আঙ্ল দিয়া গলিয়া যাইতেছে। তথন আমরা ভাবি, এই অনিত্য সংসার হইতে উচ্চতর বস্তুর সন্ধান করিতে হইবে, আর মনে করি—আমরা ধার্মিক হইতেছি। কিছুদিনের মধ্যেই আমাদের মন হইতে সেই ভাবতরত্ব চলিয়া গেল; আমরা যেখানে ছিলাম, সেইখানেই পড়িয়া রহিলাম। আমরা অনেক সময় এইরূপ সাময়িক ভাবোচ্ছাদকে যথার্থ ধর্মপিপাসা বলিয়া ভুল করি। কিন্তু যতদিন আমরা এইরূপ ভুল করিব, ততদিন সেই অহরহব্যাপী, প্রকৃত আধ্যাত্মিক প্রয়োজনবাধ আসিবে না এবং আমরা শক্তিসঞ্চারকের সাক্ষাৎ লাভও করিতে পারিব না।

অতএব যথন আমরা বিরক্তি প্রকাশ করিয়া বলি যে, আমরা সত্যলাভের জন্ম এত ব্যাকুল অথচ উহা লাভ হইতেছে না, তথন এরপ বিরক্তিপ্রকাশের পরিবর্তে আমাদের প্রথম কর্তব্য—নিজ নিজ অস্তরাত্মায় অস্থসদ্ধান করিয়া দেখা, আমরা যথার্থই সত্যবস্থ চাই কি না। তাহা হইলে অধিকাংশ ক্ষেত্রেই দেখিব—আমরাই ধর্মলাভের উপযুক্ত নই, আমরা উহা চাই না; অধ্যাত্মতত্বলাভের জন্ম এখনও আমাদের পিপাসা জাগে নাই। শক্তি-সঞ্চারকের সম্বন্ধে আরও অনেক বাধাবিদ্ন।

এমন অনেক লোক আছে, তাহারা যদিও স্বয়ং অজ্ঞানান্ধকারে নিমগ্ন, তথাপি অহকারবশতঃ নিজেদের সবজাস্তা মনে করে, আর শুধু ইহাতেই কাস্ত হয় না, তাহারা অপরকে ঘাড়ে করিয়া লইয়া যাইতে চায়। এইরূপে 'অন্ধের বারা নীয়মান অন্ধের স্তায় উভয়েই থানায় গিয়া পড়ে'।' পৃথিবী এইরূপ মাহ্যেই পূর্ণ; সকলেই শুরু হইতে চায়। এ যেন ভিথারীর লক্ষমুদ্রা-দানের প্রস্তাবের স্তায়। এই ভিক্ষক যেমন হাস্তাম্পদ হয়, ঐ গুরুরাও তেমনি।

তবে গুরুকে চিনিব কিরুপে? প্রথমতঃ স্থকে দেখিবার জন্ম মশালের প্রয়োজন হয় না—বাতি জালিতে হয় না। স্থ উঠিলে আমরা স্বভাবতই জানিতে পারি বে, স্থ উঠিয়াছে, আমাদের কল্যাণার্থে যথন কোন লোকগুরুর

১ কঠ, উপ., ১।২।৫

আবির্ভাব হয়, তথন আত্মা স্বভাবতই জানিতে পারে, সত্যবম্বর সাক্ষাৎ পাইয়াছি। সত্য স্বতঃসিদ্ধ—উহার সত্যতা দিল্ধ করিবার জন্ম অন্ধ কোন প্রমাণের আবশ্রক হয় না—উহা স্বপ্রকাশ, উহা আমাদের প্রকৃতির স্মন্তরতম দেশে পর্যন্ত প্রবেশ করে এবং সমগ্র প্রাকৃতিক জ্বগৎ উহার সন্মুখে দাঁড়াইয়া উহাকে সত্য বলিয়া শ্বীকার করিয়া থাকে।

অবশ্য এ কথাগুলি অতি শ্রেষ্ঠ আচার্যগণের সম্বন্ধেই প্রযোজ্য, কিন্তু আমরা অপেকারত নিম্ন ভরের আচার্যগণের নিকটও সাহায্য পাইতে পারি। আর বেহেতু আমরাও সকলে এতটা অন্তন্ধিসম্পন্ন নই যে, আমরা যাঁহার নিকট শক্তিলাভের জন্ম যাইতেছি, তাঁহার সম্বন্ধে ঠিক ঠিক বিচার করিতে পারিব—সেইজন্ম কতকগুলি পরীক্ষা প্রয়োজন। শিশ্রের কতকগুলি গুণ থাকা চাই, তেমনি গুরুরও লক্ষণ আছে।

শিষ্যের থাকা চাই—পবিত্রতা, ষথার্থ জ্ঞানশিপাদা ও অধ্যবদায়। অপবিত্র ব্যক্তি কথনও ধার্মিক হইতে পারে না। পবিত্রতাই শিষ্যের একটি প্রধান প্রয়োজনীয় গুণ। সর্বপ্রকারে পবিত্রতা একান্ত আবশ্রক। বিতীয় প্রয়োজন—ষথার্থ জ্ঞানশিপাদা। ধর্ম চায় কে? এই তো প্রশ্ন। সনাতন বিধানই এই, আমরা ষাহা চাহিব তাহাই পাইব। যে চায়—সে পায়। ধর্মের জন্ম ষথার্থ ব্যাকুলতা বড় কঠিন জিনিদ; আমরা সাধারণতঃ উহাকে যত সহজ্ঞ মনে করি, উহা তত সহজ্ঞ নয়। তারপর আমরা তো সর্বদাই ভ্লিয়া যাই যে, ধর্মের কথা শুনিলেই বা ধর্মগ্রন্থ পড়িলেই ধর্ম হয় না; যতদিন না সম্পূর্ণ জয়লাভ হইতেছে, ততদিন অবিশ্রাম্ব চেটা—নিজ প্রকৃতির সহিত অবিরাম সংগ্রামই ধর্ম। এ ত্ব-এক দিনের বা কয়েক বংসর বা কয়েক জন্মেরও কথা নয়, হয়তো প্রকৃত ধর্মলাভ করিতে শত শত জন্ম লাগিবে। ইহার জন্ম প্রস্তুত ধর্মলাভ করিতে শত শত জন্ম লাভ হইতে পারে, অথবা শত শত জন্মও লাভ না হইতে পারে, তথাপি আমাদিগকে উহার জন্ম প্রশ্বত থাকিতে হইবে। যে শিয় এইরূপ হদয়ের ভাব লইয়া ধর্মগাধনে অগ্রসর হয়, সে-ই কৃতকার্য হয়।)

গুরুর সম্বন্ধে আমাদিগকে প্রথমে দেখিতে হইবে, তিনি যেন শাল্লের মর্মজ্ঞ হন। সমগ্র জগৎ বেদ, বাইবেল, কোরান ও অফ্রাফ্র শাল্লাদি পাঠ করিয়া থাকে—কিন্তু ওগুলি তো কেবল শল্রাদি, বাহু পদ্ধতি, ব্যাকরণ,

শব্দত্ত, ভাষাতত্ত, ধর্মের শুক্ক কাঠামো মাত্র। ধর্মাচার্য হয়তো গ্রন্থবিশেষের রচনাকাল নিরূপণ করিতে পারেন, কিন্তু শব্দ তো ভাবের বাহ্য আফুতি वहें जात किहूरे नग्न। यारात्रा भक्त नरेग्ना त्वनी नाष्ट्रात्राष्ट्रा करत्न अवर मनत्क সর্বদা শব্দের শক্তি অমুঘায়ী পরিচালিত হইতে দেয়, তাহারা ভাব হারাইয়া ফেলে। অতএব গুরুর পক্ষে শান্তের মর্মজ্ঞান থাকা বিশেষ প্রয়োজন। শব্দজাল মহা অরণ্যস্বরূপ-চিত্তভ্রমণের কারণ, মন ঐ শব্দজালের মধ্যে দিগভাস্ত হইয়া বাহিরে যাইবার পথ দেখিতে পায় না।' বিভিন্ন প্রকারে শব্দেষাজনার কৌশল, স্থন্দর ভাষা, কথা বলিবার বিভিন্ন উপায়, শাস্তের ব্যাখ্যা করিবার নানা উপায়, এ শুধু পণ্ডিতদের ভোগের জ্বন্তু, তাহাতে কথনও মৃক্তিলাভ হয় না। বাহারা কেবল নিজেদের পাণ্ডিত্য দেখাইবার জন্ম উংস্থক—ষাহাতে সকলে তাহাদিগকে থুব পণ্ডিত বলিয়া প্রশংসা করে। আপনারা দেখিবেন, জগতের কোন শ্রেষ্ঠ আচার্যই এইরূপ শাস্ত্রের শ্লোকের বিবিধ ব্যাখ্যার চেষ্টা করেন নাই, তাঁহারা শাল্পের বিক্বত অর্থ করিবার চেষ্টা করেন নাই, তাঁহারা বলেন নাই, এই শব্দের এই অর্থ আর এই শব্দ ও ঐ শব্দের এইরূপ সম্বন্ধ ইত্যাদি। আপনারা জগতের শ্রেষ্ঠ আচার্যগণের জীবন ও বাণী পাঠ কলন, দেখিবেন—তাঁহাদের মধ্যে কেহই এরপ করেন নাই। তথাপি তাঁহারাই ষথার্থ শিক্ষা দিয়াছেন। আর বাঁহাদের কিছুই শিখাইবার নাই, তাঁহারা একটি শব্দ লইয়া সেই শব্দের কোণা হইতে উৎপত্তি, কোন ব্যক্তি উহা প্রথম ব্যবহার করিয়াছিল, সে কি খাইত, কিরপে ঘুমাইত, এই সম্বন্ধে তিন্ধণ্ড এক গ্রন্থ লিখিলেন।

আমার গুরুদেব একটি গল্প বলিতেন: কয়েকজন লোক এক আমবাগানে গিয়াছিল; তাদের মধ্যে বেশীর ভাগই গনিতে লাগিল কটা আমগাছ, কোন্ গাছে কত আম, এক একটা ডালে কত পাতা, পাতার কি রঙ, ডালগুলি কত বড়, কত শাখা-প্রশাখা ইত্যাদি। এ-সব লিখিয়া লইয়া নানারকম আশ্বর্য আলোচনা করিতে লাগিল। আর একজন—সেই বেশী বৃদ্ধিমান্—বাগানের মালিকের সঙ্গে আলাপ করিয়া আম পাড়িয়া খাইতে লাগিল।

১ শব্দজালং মহারণাং চিত্তভ্রমণকারণং।—বিবেকচ্ডামণি, ৬২

वार्रेश्वजी मस्त्रजी माञ्चनाथानरकोमलम् ।
 रेक्ट्रकः विद्वताः जबहुङस्य न जू मूख्रतः ।——जै, ७०

অতএব এই ডালপালা ও পাতা গোনা ছাড়িয়া দাও। অবশ্য ক্ষেত্রবিশেষে এ-সব কর্মের উপযোগিতা আছে, কিন্তু এথানে—এই আধ্যান্থ্রিক রাজ্যে নয়। এই সব 'পাতাগোনা' দলের ভিতর কি আপনারা কথন একজনও ধর্মবীরকে দেখিয়াছেন? ধর্মই মানবজীবনের সর্বোচ্চ লক্ষ্য, উহাই মানব-জীবনের সর্বোচ্চ গৌরব; উহা আবার সর্বাপেক্ষা সহজ—উহাতে পাতাগোনা বা হিসাব করার মতো ঝামেলার কোন প্রয়োজন হয় না। যদি আপনি খ্রীষ্টান হইতে চান, তবে কোথায় খ্রীষ্টের জন্ম হয়—বেথলিহেমে বা জেকজালেমে, তিনি কি করিতেন, অথবা ঠিক কোন্ তারিথে 'শৈলোপদেশ' (Sermon on the Mount) দিয়াছিলেন, তাহা জানিবার কোন প্রয়োজন নাই। আপনি যদি কেবল ঐ উপদেশগুলি প্রাণে প্রাণে অহতব করেন, তবেই যথেষ্ট। কথন ঐ উপদেশ দেওয়া হইয়াছিল, সে সম্বন্ধে ছই হাজার শব্দের একটি প্রবন্ধ পড়িবার কিছুমাত্র প্রয়োজন নাই। এ-সব পণ্ডিতদের আমাদের জন্য—তাহারা উহা লইয়া আনন্দ কক্ষন। তাহাদের কথায় 'শান্ধিঃ' শান্ধিঃ' বলিয়া আহ্বন—আমরা 'আম থাই'।

দিতীয়তঃ গুরুর সম্পূর্ণ নিষ্পাপ হওয়া আবশ্যক। ইংলণ্ডে জনৈক বন্ধ্ একবার আমাকে জিজ্ঞানা করেন, 'গুরুর ব্যক্তিগত চরিত্র—তিনি কি করেন না করেন, দেথিবার প্রয়োজন কি? তিনি ষাহা বলেন, তাহা লইয়া কাজ করিলেই হইল।' এ-কথা ঠিক নয়। যদি কোন ব্যক্তি আমাকে গতিবিজ্ঞান, রসায়ন বা অহ্য কোন জড়বিজ্ঞান সম্বন্ধ কিছু শিখাইতে ইচ্ছা করে, সে যে চরিত্রের লোক হউক, তাহাতে ক্ষতি নাই; সে অনায়াসে উহা শিক্ষা দিতে পারে। ইহা সম্পূর্ণ সত্য—কারণ জড়বিজ্ঞান শিখাইতে যে জ্ঞানের প্রয়োজন, তাহা কেবল বৃদ্ধিবিষয়ক বলিয়া বৃদ্ধিজাত শক্তির উপর নির্ভর করে; এরূপ ক্ষেত্রে আঝার কিছুমাত্র বিকাশ না থাকিলেও একজনের দারণ বৃদ্ধিশক্তি থাকিতে পারে। কিছু অধ্যাত্মবিজ্ঞানে যে ব্যক্তি অশুদ্ধচিত, তাঁহার হদয়ে কোনপ্রকার আধ্যাত্মিক আলোক প্রতিভাত হওয়া অসম্ভব। তিনি কি শিক্ষা দিবেন? তিনি তো নিক্রেই কিছু জানেন না। চিত্তের শুদ্ধিই আধ্যাত্মিক সত্য। 'পবিত্রাত্মারা ধন্ত, কারণ তাঁহারা ঈশ্বকে দর্শন করিবেন।' এই একটি বাক্যের মধ্যেই ধর্মের সমৃদ্য সারতত্ব নিহিত।

যদি আপনি এই একটি কথা শিখিয়া থাকেন, তবে অতীতকালে ধর্মদহত্ত্বে যাহা কিছু উক্ত হইয়াছে এবং ভবিশ্বতে যাহা কিছু কথিত হইবার সম্ভাবনা আছে, তাহা আপনি জানিয়াছেন। আপনার আর কিছু জানিবার প্রয়োজন নাই, কারণ আপনার যাহা কিছু প্রয়োজন, তাহা ঐ একটি বাক্যের মধ্যেই নিহিত রহিয়াছে। সমুদয় শাস্ত্র নষ্ট হইয়া গেলেও ঐ একটিমাত্র বাক্যই সমগ্র জগংকে উদ্ধার করিতে সমর্থ। যতক্ষণ না জীবাত্মা শুদ্ধস্বভাব হইতেছে. ভতক্ষণ ঈশ্বরদর্শন বা দেই সর্বাতীত তত্ত্বের চকিত দর্শন অসম্ভব। অতএব গুরুর পবিত্রতারপ এই একটি গুণ থাকিবেই, প্রথমে দেখিতে হইবে—তিনি কি প্রকারের মানুষ: তারপর শুনিতে হইবে তিনি কি বলেন। লৌকিক বিছার শিক্ষকগণের সম্বন্ধে অবশ্র এ-কথা থাটে না। তাঁহারা কি চরিত্রের লোক, ইহা জানা অপেক্ষা তাঁহারা কি বলেন, এইটি জানা আমাদের বেশী প্রয়োজন। ধর্মাচার্য সম্বন্ধে আমাদিগকে সর্বপ্রথমেই দেখিতে হইবে, তিনি কিরূপ চরিত্তের মানুষ, তবেই তাহার কথার একটা মূল্য হইবে; তিনি যে শক্তি-সঞ্চারক। যদি তাঁহার মধ্যে আধ্যাত্মিক শক্তি না থাকে, তবে তিনি কী সঞ্চার করিবেন ? গুরুর মনে এক প্রকার স্পন্দন রহিয়াছে, শিয়ের মনে তিনি উহা সঞ্চার করিয়া দেন। একটি উপমা দেওয়া যাক। যদি এই আধারে অগ্নি থাকে, তবেই উহা তাপ সঞ্চার করিতে পারে, নতুবা পারে না। ইহা একজন হইতে আর একজনের মধ্যে দঞ্চারের কথা—কেবল আমাদের বৃদ্ধিবৃত্তিকে উত্তেজিত করা নয়। গুরুর নিকট হইতে একটা প্রত্যক্ষ কিছু শিয়ের মধ্যে প্রবেশ করে—উহা প্রথমে বীজরূপে আসিয়া বৃহৎ বৃক্ষাকারে ক্রমশঃ বর্ধিত হইতে থাকে। অতএব গুরুর নিস্পাপ ও অকপট হওয়া আবশ্যক।

তৃতীয়তঃ দেখিতে হইবে—গুরুর উদ্দেশ্য কি। দেখিতে হইবে—তিনি যেন নাম যশ বা অন্য কোন উদ্দেশ্য লইয়া শিক্ষা দিতে প্রবৃত্ত না হন; কেবল ভালবাসা—শিশ্রের প্রতি অকপট ভালবাসার জন্মই যেন তিনি শিশ্রকে শিক্ষা দেন। গুরু হইতে শিশ্রে যে আধ্যাত্মিক শক্তি সঞ্চারিত হয়, তাহা কেবল ভালবাসার মাধ্যমেই সঞ্চারিত হইতে পারে। অপর কোন মাধ্যমের ছারা উহা সঞ্চার করা ঘাইতে পারে না। কোন প্রকার লাভ বা নাম্বশের আকাক্ষারূপ অন্ত কোন উদ্দেশ্য থাকিলে তৎক্ষণাৎ ঐ শক্তিসঞ্চারক মাধ্যম নষ্ট হইয়া যাইবে। অতএব ভালবাদার মধ্য দিয়াই দব কিছু করিতে হইবে। যিনি ঈশ্বরকে জানিয়াছেন, তিনিই গুরু হইতে পারেন।

যথন দেখিবে—গুরুর এই গুণগুলি আছে, তথন আর কোন চিস্তা নাই। কিন্তু এগুলি না থাকিলে তাঁহার নিকট শিক্ষা গ্রহণ করায় বিপদ আঁছে। যদি তিনি সম্ভাব সঞ্চার করিতে না পারেন, তবে সময় সময় কুভাব সঞ্চারিত হওয়ার আশহা আছে। ইহা হইতে সাবধান হইতে হইবে। অতএব স্বভাবতই বোধ হইতেছে, ষে-কোন ব্যক্তির নিকট হইতে শিক্ষালাভ করিতে পার না। निमें ७ প্রান্ত ইতি উপদেশ প্রবর্ণ অলহার-হিসাবে স্থানর কথা হইতে পারে: কিন্তু নিজের ভিতরে সত্য না থাকিলে কেহ সত্যের এক কণাও প্রচার করিতে পারে না। নদীর উপদেশ শুনিতে পায় কে १-প্রকৃত গুরুর জ্ঞানালোকে যাহার জীবন পূর্বেই বিকশিত হইগাছে; হৎপল্ন একবার প্রক্ষাটিত হইলে নদী-প্রন্তর চন্দ্র-তারকা প্রভৃতি হইতে শিক্ষা গ্রহণ করা যাইতে পারে —ইহাদের সকলের নিকট হইতেই কিছু না কিছু আধ্যাত্মিক শিক্ষা পাওয়া ষাইতে পারে। কিন্তু যাহার হৎপদ্ম এখনও প্রস্ফুটিত হয় নাই, সে শুধু নদী ও প্রস্তরই দেখিবে। একজন অন্ধ চিত্রশালায় যাইতে পারে, কিন্তু তাহার ষাওয়া রুথা; আগে তাহাকে দৃষ্টি দিতে হইবে, তবেই সে ঐ স্থান হইতে কিছু শিক্ষা পাইবে। গুরুই আধ্যাত্মিক জীবনের নয়ন-উন্মীলনকারী। অতএব পূর্বপুরুষ ও বংশধরগণের মধ্যে যে সম্বন্ধ, গুরুর সহিত আমাদের সেই সম্বন্ধ। গুরুই আধ্যাত্মিক জীবনের পূর্বপুরুষ এবং শিশ্ব তাঁহার আধ্যাত্মিক সম্ভান বা উত্তরাধিকারী। স্বাধীনতা, স্বাতন্ত্র্য ও এরূপ কথা বলা বেশ ভাল বটে, কিন্তু নম্ৰতা বিনয় আজ্ঞাবহতা শ্ৰদ্ধাও বিশ্বাস ব্যতীত কোন প্ৰকার ধর্ম হইতে পারে না। ইহা বিশেষ তাৎপর্যপূর্ণ যে, দেখানে গুরুশিয়োর মধ্যে এক্নপ সম্বন্ধ এখনও বর্তমান, কেবল সেখানেই বড় বড় ধর্মবীরের জীবন বিকশিত হয়, কিন্তু যে সমাজে এইরূপ সম্বন্ধ বিদর্জিত হইয়াছে, দেখানে ধর্ম চিত্ত-বিনোদনের একটি উপায়ে পরিণত হইয়াছে। যে-সকল জ্বাতি ও ধর্ম-সম্প্রদায়ের ভিতর, গুরুশিয়ের মধ্যে এক্নপ সম্বন্ধ রক্ষিত হয় না. ধর্ম সেখানে অজ্ঞাত বলিলেই হয়। গুরুলিয়ের ভিতর ঐক্প ভাব ব্যতীত ধর্ম আসিতেই

<sup>&#</sup>x27;Books in running brooks, sermons in stones': Shakespeare

পারে না। প্রথমতঃ শক্তি সঞ্চার করিবার কেহ নাই; দিতীয়তঃ বাহার ভিতর সঞ্চারিত হইবে এমনও কেহ নাই—কারণ সকলেই বে স্বাধীন! কাহার নিকট হইতে তাহারা শিথিবে? আর কেহ শিথিতে আসিলেও সে জ্ঞান ক্রম করিতে আসে। আমাকে এক টাকার ধর্ম দাও। আমরা কি আর এজন্ম এক টাকা ধরচ করিতে পারি না? এভাবে ধর্মলাভ করা বায় না।

জ্ঞান অপেক্ষা উচ্চতর ও পবিত্রতর স্থার কিছু নাই'; গুরুর মাধ্যমে উহা মানবাত্মায় আবিষ্ঠ ত হইয়া থাকে। দিদ্ধ যোগী হইলে ঐ জ্ঞান আপনা আপনি আসিয়া থাকে, গ্রন্থ হইতে উহা লাভ করা যায় না! যতদিন না গুরুলাভ করিতেছ, ততদিন পৃথিবীর চার কোণে মাথা খুঁড়িয়া আসিতে পারো, অথবা হিমালয়, আল্পন বা ককেদদ পর্বত অথবা গোবি বা দাহারা মকভূমিতে বা সাগন্ধের তলদেশেও যাইতে পারো, কিছুতেই এই জ্ঞান আসিবে না। গুরুলাভ কর; সম্ভান যেমন পিতার সেবা করে, সেইভাবে তাঁহার সেবা কর, তাঁহার নিকট হৃদয় উন্মুক্ত কর, তাঁহার মধ্যে ঈশ্বরের আবির্ভাব প্রত্যক্ষ কর। 'গুরু আমাদের পক্ষে ঈশবের সর্বশ্রেষ্ঠ অভিব্যক্তি-এই বলিয়া প্রথম তাঁহার প্রতি চিত্ত দংলগ্ন করিতে হইবে, তারণর ধ্যান ষতই প্রগাঢ় হয়, ততই গুরুর ছবি মিলাইয়া যায়, তাঁহার বাহ্যরপ আর দেখা যায় না, তখন সেথানে কেবল যথার্থ ঈশ্বরই বিরাজমান। বাঁহারা এইরূপ শ্রন্ধা ও ভালবাদার ভাব লইয়া সত্যামুসন্ধানে অগ্রসর হন, সত্যের ভগবান তাঁহাদের নিকট অতি অভুত তত্ত্বসমূহ প্রকাশ করেন। পা হইতে 'জুতা খুলিয়া ফেল, কারণ ষেথানে তুমি দাঁড়াইয়া আছ, তাহা পবিত্র ভূমি।'ৈ বেখানেই তাঁহার নাম উচ্চারিত হয়, সেই স্থানই পবিত্র ! যিনি তাঁহার নাম উচ্চারণ করেন, তিনি কতদূর পবিত্র! আর যাঁহার নিকট হইতে আধ্যাত্মিক সত্যসমূহ লাভ হয়, কত গভীর শ্রন্ধার সহিত তাঁহার সমীপে যাওয়া উচিত। এই ভাব লইয়া সামাদিগকে গুরুর নিকট হইতে উপদেশ গ্রহণ করিতে হইবে। এই স্বগতে এরপ শুরু যে সংখ্যায় অতি অল্প, ডাহাতে কোন সংশয় নাই, কিন্তু পৃথিবীতে এক্নপ গুরু একটিও থাকেন না-এমন কথনও হয় না। যে মুহুর্তে পৃথিবী

<sup>&</sup>gt; নহি জ্ঞানেন সদৃশং পবিত্রমিহ বিহাতে। গীতা, ৪।৩৮

<sup>? &#</sup>x27;Take thy shoes from off thy feet, for the place whereon thou standest is holy ground'. Bible

সম্পূর্ণরূপে এইরপ গুরু-বিরহিত হইবে, সেই মুহুর্তেই ইহা ভয়ানক নরকফুণ্ডে পরিণত হইবে, ধ্বংস হইয়া যাইবে। এই গুরুগণই মানবজীবনের স্থানরতম বিকাশ—-তাঁহারা আছেন বলিয়াই জগৎ চলিতেছে। তাঁহাদের শক্তিতেই সমাজ-বন্ধন অব্যাহত রহিয়াছে।

ইংরা ব্যতীত আর এক শ্রেণীর গুরু আছেন—এই পৃথিবীর খ্রীষ্ট্রত্ন্য ব্যক্তিগণ। তাঁহারা গুরুরও গুরু—স্বয়ং ঈশ্বর মানবর্মণে অবতীর্ণ। তাঁহারা পূর্বোক্ত গুরুগণ অপেক্ষা অনেক উচ্চে। তাঁহারা স্পর্শ হারা, এমন কি শুধু ইচ্ছামাত্র অপরের ভিতর ধর্মশক্তি দঞ্চারিত করিতে পারেন। তাঁহাদের শক্তিতে হীনতম অধম ব্যক্তিগণও মুহুর্তের মধ্যে দাধুতে পরিণত হয়। তাঁহারা কিরপে ইহা করিতেন, তাহা কি তোমরা পড় নাই ? আমি যে-সকল গুরুর কথা বলিতেছিলাম, এই গুরুগণ তাঁহাদের মতো নন, ইহারা ঐ-সকল গুরুরও গুরু—মাহুষের নিকট ঈশ্বরের শ্রেষ্ঠ প্রকাশ। তাঁহাদের মধ্য দিয়া ব্যতীত অন্ত কোনরূপে আমরা ইশ্বের দেখা পাইতে পারি না। তাঁহাদিগকে পূজা না করিয়া আমরা থাকিতে পারি না, একমাত্র তাঁহাদিগকেই আমরা পূজা করিতে বাধ্য।

অবতারের মধ্যে ঈশ্বর যেভাবে প্রকাশিত, দেভাবে ব্যতীত অন্তরূপে তাঁহাকে কেছ দেখে নাই। আমরা ঈশ্বরের দর্শন লাভ করিতে পারি না। যদি আমরা তাঁহাকে দেখিতে চেষ্টা করি, তবে তাঁহার এক ভয়ানক বিরুত রূপই গড়িয়া থাকি। ভারতে চলিত কথায় বলে, এক মুর্থ শিব গড়িতে গিয়া অনেক চেষ্টায় একটি বানর গড়িয়াছিল। যথনই ঈশবের মুর্তি গড়িবার চেষ্টা করি, তথনই আমরা তাঁহাকে বিরুত করিয়া তুলি, কারণ যতক্ষণ আমরা মানব, ততক্ষণ আমরা তাঁহাকে মানব অপেক্ষা উচ্চতর আর কিছুই ভাবিতে পারি না। অবশ্য এমন সময় আদিবে, যথন আমরা মানবপ্রকৃতি অতিক্রম করিব এবং তাঁহার যথার্থ স্বরূপ অবগত হইব। কিন্তু যতদিন আমরা মাম্যুর, ততদিন তাঁহাকে মহয়য়পেই উপাসনা করিতে হইবে। যাহাই বলো না কেন, যতই চেষ্টা কর না কেন, ঈশ্বরকে মানব ব্যতীত অন্তরূপে দেখিতে পাইবে না। আমরা খ্ব পান্তিত্যপূর্ণ বক্তৃতা দিতে পারি, খ্ব যুক্তিবাদী হইতে পারি, প্রমাণ করিতে পারি যে, ঈশ্বর-সহদ্ধে এই-সকল পৌরাণিক গল্প একেবারে অর্থহীন, কিন্তু একবার সহজ্ব্দ্ধি দিয়া বিচার করিয়া দেখা যাক—এ অসাধারণ

বৃদ্ধির পশ্চাতে কি আছে? উহা শৃত্য, থানিকটা বৃদ্ধুদ মাত্র। অতঃপর বিষনই দেখিবে, কোন ব্যক্তি এইরপে ঈশ্বর-পৃজার বিরুদ্ধে খুব জ্বোর পাণ্ডিত্য-পূর্ণ বক্তৃতা দিতেছে, তথন সেই বক্তাকে ধরিয়া জ্বিজ্ঞাসা করঃ ঈশ্বর-সম্বদ্ধে আপনার কী অহুভূতি? 'সর্বশক্তিমন্তা', 'সর্বব্যাপিতা', 'সর্বব্যাপী প্রেম' ইত্যাদি শব্দধারা ঐগুলির বানান ছাড়া আর বেশী কি বোঝেন? সে কিছুই বোঝে না, সে ঐ শব্দগুলির ঘারা নির্দিষ্ট কোন ভাবই বোঝে না। রাস্তায় যে লোকটি একথানি বইও পড়ে নাই, তাহা অপেক্ষা সে কোন অংশে উন্নত নয়। তবে রাস্তার লোকটি নিরীহ ও শাস্তপ্রকৃতি—সে সংসাবের শাস্তিভক্ক করে না, কিন্তু অপর ব্যক্তির তর্কের জালায় সকলে ব্যতিব্যস্ত। তাহার কোনরূপ প্রত্যক্ষ ধর্মাযুভূতি নাই, উভয়ে এক ভূমিতেই অবস্থিত।

প্রত্যক্ষাহ্মভৃতিই ধর্ম; শুধু কথা ও প্রত্যক্ষাহ্মভৃতির মধ্যে বিশেষ প্রভেদ করিতে হইবে। আত্মাতে ষাহা অহুভূত হয়, তাহাই প্রত্যক্ষাহ্মভৃতি। দর্বব্যাপী পুরুষ বলিতে কি বোঝার? মাহুষের তো নিরাকার আত্মা সম্বন্ধে কোন ধারণা নাই—তাহার সন্মুথে যে-সব আরুতিমান্ বস্তু সে দেখে, সেইগুলি দিয়াই তাহাকে আত্মা সম্বন্ধে চিন্তা করিতে হয়। তাহাকে নীল আকাশ বা বিস্তীর্ণ প্রান্তর, সমুল্র বা একটা বিরাট কিছুর চিন্তা করিতে হয়। তা-ছাড়া সে আর কিরুপে ঈশ্বরচিন্তা করিবে? তুমিই বা কি করিতেছ? তুমি সর্বব্যাপিতার কথা বলিতেছ, অথচ সমুদ্রের বিষয় তাবিতেছ। ঈশ্বর কি সমুন্ত ? অতএব সংসারের এই-সব বুথা তর্কমৃক্তি কিছুক্ষণের জন্তা শাস্ত হউক—আমরা সহজ সাধারণ জ্ঞান চাই। আর এই সাধারণ জ্ঞানের মতো ঘুর্লভ বস্তু জগতে আর কিছুই নাই। এ পৃথিবীতে বড় বেশী কথা ও আলোচনা)

আমাদের বর্তমান গঠন ও প্রকৃতি অহুসারে আমরা দীমাবদ্ধ, আমরা ভগবানকে মানবভাবে দেখিতে বাধ্য। মহিষেরা ষদি ঈশবের উপাসনা করিতে ইচ্ছা করে, তবে তাহারা ঈশবকে এক বৃহদাকার মহিষরণে দেখিবে। মংশু ষদি ভগবানের উপাসনা করিতে ইচ্ছা করে, তবে তাহাকে এক বৃহ্ম মংশুরণেই ভগবানের ধারণা করিতে হইবে, মাহ্মষ যদি ভগবান্কে উপাসনা করিতে চায়, তবে তাহাকে মাহ্ময়রপেই তাঁহার চিস্তা করিতে হইবে, আর এগুলি শৃষ্য কর্মনা নয়। তুমি, আমি, মহিষ, মংশু—ইহাদের প্রত্যেকে যেন

এক একটি ভিন্ন পিতা। এগুলি নিজ নিজ আকৃতির পরিমাণে জলে পূর্ণ হইবার জন্ম সমূদ্রে গেল; মানবরূপ পাত্রে এ জল মানবাকার, মহিষপাত্রে মহিষাকার ও মংস্থাপাত্রে মংস্থাকার ধারণ করিল। প্রত্যেকটি পাত্রে জল ছাড়া আর কিছুই নাই। যে ঈশ্বর সকলের মধ্যে আছেন, তাঁহার সহজ্বেও ঐকথা। ঈশ্বরকে মাহুষ মাহুষরূপেই দর্শন করে, পশুগণ পশুরূপেই দেখে। যে যার নিজ আদর্শ অহুষায়ী তাঁহাকে দেখিয়া থাকে। কেবল এইভাবেই তাঁহাকে দর্শন করা যাইতে পারে। আপনাকে মাহুষরূপী ঈশ্বরের উপাসনাই করিতে হুইবে, কারণ ইহা ছাড়া আর পথ নাই।

তুই প্রকার ব্যক্তি ভগবানকে মাত্রযভাবে উপাসনা করে না, পশুপ্রকৃতির মানব, যাহার কোন ধর্মই নাই, আর পরমহংস-সর্বশ্রেষ্ঠ যোগী, যিনি মানবভাবের উর্ধের উঠিয়া গিয়াছেন, দেহ-মনের বোধ দূরে ফেলিয়া দিয়াছেন, প্রকৃতির দীমার বাহিরে গিয়াছেন। সমগ্র প্রকৃতিই তাঁহার আত্মস্বরূপ হইয়া গিয়াছে। তাঁহার মনও নাই, শরীরবোধও নাই—তিনিই যীও ও বুদ্ধের মতো ঈশরকে ঈশরক্রপেই উপাদনা করিতে সমর্থ, তাঁহারা ঈশরকে মানবভাবে উপাসনা করেন না। আর এক প্রান্তে পশুভাবাপন্ন মানব। আপনারা জানেন, ছই বিপরীত প্রাস্ত চরমে কেমন একরূপ দেখায়। চূড়াস্ত অজ্ঞান ও চড়াস্ত জ্ঞানের সম্বন্ধেও সেইরূপ। এই ছই অবস্থায় কেহ কাহারও উপাদনা করে না। চূড়ান্ত অজ্ঞানীরা ঈশ্বরের উপাদনা করে না, মন বৃদ্ধি ষ্তটা বিকশিত হইলে উপাসনা করিবার প্রয়োজন অমুভূত হয়, ততটা তাহাদের হয় নাই; জ্ঞানীরা প্রকৃতপক্ষে ঈশ্বর-সাক্ষাৎকার করিয়া ঈশ্বরের সহিত এক হইয়া গিয়াছেন; তাঁহারাও উপাদনা করেন না। তাহারা আর কাহার উপাসনা করিবেন? ঈশ্বর কথনও ঈশ্বরের উপাসনা করেন না। এই ছই প্রান্তীয় অবস্থার মধ্যে থাকিয়া যদি কেহ বলে, সে মহয়রূপে ভগবানের উপাসনা করিবে না, তাহা হইলে তাহার সম্বন্ধে সাবধান থাকিবেন। সে যে কি বলিতেছে, তাহার মর্ম সে নিজেই জানে না; সে ল্রাস্ত, তাহার ধর্ম অদার চিন্তা, শুধু বুথা বুদ্ধির কারদাঞ্জি।

অতএব ঈধরকে মানবরূপে উপাদনা করা একাস্ত আবশ্রক। আর যে-সকল জাতির উপাশ্ত এইরূপ মানবরূপধারী ঈশ্বর, তাঁহারা ধন্ত। এটান-দের পক্ষে এটি এইরূপ মানবদেহধারী ঈশ্বর। অতএব তাঁহারা জীটকে

দৃঢ়ভাবে ধরিয়া থাকুন-তাঁগারা যেন কখনই খ্রীষ্টকে না ছাডেন। ভগবদর্শনের স্বাভাবিক উপায়—মাহুষে ঈশ্বরদর্শন। আমাদের ঈশ্বর-সম্বন্ধীয় সমূদয় ধারণাই এরূপ দেব-মানবে বর্তমান। খ্রীষ্টানদের এটি বিশেষ ক্রাট যে. তাঁহারা খ্রীষ্ট ব্যতীত ভগবানের অক্সাক্ত অবতার মানেন না। খ্রীষ্ট ভগবানের বিকাশ ছিলেন, বৃদ্ধও তাই ছিলেন, এরূপ আরও শত শত হইবেন। ঈশ্বরের কোথাও 'ইতি' করিবেন না. ঈশ্বরকে যে ভক্তি নিবেদন করা উচিত মনে করেন, খ্রীষ্টকেই তাহা নিবেদন করুন। তাঁহাদের পক্ষে এইরপ উপাসনাই একমাত্র সম্ভব। ঈশ্বরকে সাক্ষাৎভাবে উপাসনা করা যাইতে পারে না. তিনি সর্বব্যাপী হইয়া সমগ্র জগতে বিরাজিত আছেন। মানবরূপে প্রকাশিত তাঁহার অবতারের নিকটই আমরা প্রার্থনা করিতে পারি। খ্রীষ্টানরা যে প্রার্থনা করিবার সময় 'খ্রীষ্টের নামে' বলিয়া প্রার্থনা আরম্ভ করেন, ইহা খুব ভাল; ঈশ্বরের নিকট প্রার্থনা না করিয়া কেবল থ্রীষ্টের নিকট প্রার্থনা করার প্রথা প্রচলিত হইলে আরও ভাল। ঈশ্বর মানবের তুর্বলতা বুঝেন এবং মানবের কল্যাণের জ্বন্ত মানবরূপ ধারণ করেন। 'ষ্থনই ধর্মের গ্লানি ও অধর্মের অভ্যুত্থান হয়, তথনই আমি মাহুষ্কে সাহাষ্য করিবার জন্ম জন্ম পরিগ্রন্থ করিয়া থাকি।''

'জগতের সর্বশক্তিমান্ ও সর্বব্যাপী ঈশ্বর আমি যে মানবাকার ধারণ করিয়াছি, তাহা না জানিয়া মৃঢ় ব্যক্তিগণ আমাকে অবজ্ঞা করে ও মনে করে, ভগবান্ আবার কিরুপে মানব-রূপ ধরিবেন।'' তাহাদের মন আস্থরিক, অজ্ঞানমেঘে আবৃত বলিয়া তাহারা তাঁহাকে জগতের ঈশ্বর বলিয়া জানিতে পারে না। এই মহান্ ঈশ্বরাবতারগণকে উপাসনা করিতে হইবে। শুধু তাই নয়, তাঁহারাই একমাত্র উপাসনার যোগ্য এবং তাঁহাদের আবির্ভাব বা তিরোভাবের দিনে তাঁহাদের প্রতি বিশেষ শ্রদ্ধা-ভক্তি প্রদর্শন করা উচিত। খ্রীষ্টের উপাসনা করিতে হইলে তিনি যেরূপে ঈশ্বরোপাসনা করিতে ইচ্ছা করিয়াছিলেন, আমি তাঁহাকে সেইভাবে উপাসনা করিব। তাঁহার জমদিনে আমি ভোজ্বের আনন্দ না করিয়া বরং উপবাস ও প্রার্থনা করিয়া কাটাইব। যথন আমরা এই মহাস্থাগণের চিস্তা করি, তথন তাঁহারা আমাদের আত্মার

১ গীতা, ৪৷৭

মধ্যে প্রকাশিত হন এবং আমাদিগকে তাঁহাদের সদৃশ করিয়া লন। আমাদের সমগ্র প্রকৃতি পরিবতিত হয়, তাঁহাদের মতো হইয়া যায়।

কিন্তু আপনারা যেন এটি বা বৃদ্ধকে শৃত্যে বিচরণকারী ভূত-প্রেতাদির সহিত এক করিয়া ফেলিবেন না। কি অক্সায়! और ভূত-প্রেত-নামানোর দলে আসিয়া নাচিতেছেন! আমি এই দেশে (আমেরিকায়) এ-সব বজরুকি দেখিয়াছি। ভগবানের অবতারগণ এইভাবে আসেন না, তাঁহাদের স্পর্শের ফল মাহুষের মধ্যে অক্সভাবে প্রকটিত হইবে। খ্রীষ্টের স্পর্শে মামুষের সমগ্র আবাহাই পরিবর্তিত হইয়া যাইবে, সেই ব্যক্তি এটিভাবেই রূপাস্করিত হইয়া যাইবে। তাহার সমগ্র জীবন আধ্যাত্মিকতায় পূর্ণ হইয়া যাইবে—তাহার শরীরের প্রত্যেক লোমকৃপ দিয়া আধ্যাত্মিক শক্তি বাহির হটবে। রোগ-আরোগ্যকরণে বা অন্তান্ত অলোকিক কার্যে খ্রীষ্টের কভটুকু শক্তি প্রকাশ পাইয়াছে? তিনি নিমাধিকারী জনগণের মধ্যে ছিলেন বলিয়া ঐ ছোটখাট বিশ্বয়ের কার্যগুলি না করিয়া থাকিতে পারিতেন না। এ-সকল অভত কার্য কোথায় অহাষ্ঠিত হয় ?—ইহুদীদের মধ্যে; আর তাহারা তাঁহাকে গ্রহণ করিল না। আর কোথায় এগুলি অমুষ্ঠিত হয় নাই ?—ইওরোপে! ঐসব অডুত কার্য ইহুদীদের ভিতর অহুষ্ঠিত হুইল—আর তাহারা খ্রীষ্টকে ত্যাগ করিল। এবং তাঁহার 'শৈলোপদেশ' (Sermon on the Mount) ইওরোপে প্রচারিত হইল, দেখানে উহা গৃহীত হইল। মাত্রষ চিস্তাশীল— ষাহা সত্য তাহা গ্রহণ করিল এবং যাহা মিথ্যা তাহা ত্যাগ করিল। রোগ আরোগ্য বা অক্তান্ত অভুত কার্যে খ্রীষ্টের মহত্ত নয়—একটা মহা মূর্যও তাহা করিতে পারে। তাহারাও অপরকে আরোগ্য করিতে পারে, পিশাচপ্রকৃতি ব্যক্তিগণও অপরের রোগ সারাইতে পারে। দেখিয়াছি—অতি ভয়ানক অস্থ্যপ্রকৃতি ব্যক্তিগণও অভুত অভুত অলৌকিক कार्य कतिशाष्ट्र, जाशाता माणि श्रेष्ठ कन कतिशा मित्त। आमि प्रिशिष्ठि, অনেক মুর্থ ও পিশাচপ্রকৃতি ব্যক্তি ভূত ভবিশ্বৎ বর্তমান ঠিক ঠিক বলিয়া দিতে পারে। আমি দেখিয়াছি, অনেক মূর্য একবার মাত্র দৃষ্টিপাত করিয়া অতি ভয়ানক বোগ সারাইয়া দিয়াছে। অবশ্র এগুলি শক্তি বটে, কিন্তু অনেক সময়েই এগুলি পৈশাচিক শক্তি। এটের শক্তি কিন্তু আধ্যাত্মিক; তাঁহার সর্বশক্তিমান বিরাট প্রেম ও তংপ্রচারিত সত্যসমূহ চিরকাল রহিয়াছে,

চিরকাল থাকিবে। লোকের দিকে চাহিয়াই তিনি তাহাদিগকে নীরোগ করিতেন—এ-কথা লোকে ভূলিয়া যাইতে পারে; কিন্তু তিনি যে বলিয়াছিলেন, 'পবিত্রাত্মারা ধয়্য—' এ-কথা মাছ্য ভূলিতে পারে না, এ কথা আজও জীবস্ত রহিয়াছে। যতদিন মাছ্যের মন থাকিবে, ততদিন ঐ বাক্যগুলি অফুরস্ত মহাশক্তির ভাণ্ডার হইয়া থাকিবে। যতদিন মাছ্য ঈশরের নাম না ভূলিয়া যায়, ততদিন ঐ বাক্যগুলি থাকিবে—ঐগুলির শক্তিতরঙ্গ প্রবাহিত হইয়া চলিবে, কথনই থামিবে না। যীশু এই শক্তিলাভেরই উপদেশ দিয়াছিলেন, এই শক্তি তাঁহার ছিল—ইহা পবিত্রতার শক্তি—আর বাশুবিকই ইহা যথার্থ শক্তি। অতএব প্রীষ্টকে উপাসনা করিবার সময়, তাঁহার নিকট প্রার্থনা করিবার সময় সর্বদা শ্রেণ রাথিতে হইবে, আমরা কি চাহিতেছি। অজ্ঞানজনোচিত অলৌকিক শক্তির বিকাশ নয়, আ্মার অন্তুত শক্তি আমাদের চাহিতে হইবে—যাহা মাছ্যকে মৃক্ত করিয়া দেয়, সমগ্র প্রকৃতির উপর তাহার ক্ষমতা বিস্তার করে, তাহার দাসত্বতিলক দ্র করে এবং তাহাকে ঈশ্বর দর্শন করায়।

## প্রতীকের ও বৈধী ভক্তির প্রয়োজনীয়তা

ভক্তি তুই প্রকার-প্রথমটি বৈধী বা আফুষ্ঠানিক ভক্তি, অপ্রটি মুখী৷ বা পরা ভক্তি। 'ভক্তি' শব্দে অতি নিয়ত্ম হইতে উচ্চতম উপাদনা পর্যন্ত বুঝায়। পৃথিবীতে ষে-কোন দেশে বা ষে-কোন ধর্মে যত প্রকার উপাদনা দেখিতে পাওয়া যায়, সকলের মূলে ভালবাদা। অবশ্য ধর্মের ভিতর অনেকটাই কেবল অফুষ্ঠান: আবার অনেক কিছু আছে, দেওলি অফুষ্ঠানও নয়, ভালবাসাও নয়-তদপেক্ষা নিমুত্র অবস্থা। যাহা হউক, ঐ অমুষ্ঠানগুলির আবশ্রকতা আছে। আত্মার উন্নতিপথে দাহাষ্য করিবার জন্ম এই বৈধী বা বাহ্ ভক্তি একাস্ত আবশুক। মামুষ এই একটা মন্ত ভুঙ্গ করিয়া থাকে—মনে করে, একেবারে লাফাইয়া দে উচ্চতম অবস্থায় পৌছিতে পারে। শিশু যদি মনে করে, সে একদিনেই বড় হইয়া যাইবে, তবে দে ভান্ত। আমি আশা করি, আপনারা সর্বদাই এইটি মনে রাখিবেন যে, বই পড়িলেই ধর্ম হয় না, তর্কবিচার করিতে পারিলেই ধর্ম হয় না, অথবা কতকগুলি মতবাদে সমতি প্রকাশ করিলেই ধর্ম হয় না। তর্কযুক্তি, মতামত, শাস্তাদি বা অমুষ্ঠান-এগুলি সবই ধর্মলাভের সহায় মাত্র, ধর্ম কিন্তু অপরোক্ষাহভৃতি। আমরা সকলেই বলি, একজন ঈশ্বর আছেন। জিজ্ঞাদা করি, আপনি কি ঈখরকে দেখিয়াছেন ? কেহ বা বলিয়া থাকে, ঈশ্বর স্বর্গে আছেন। তাহাকে জিজ্ঞাসা করুন, সে ঈশ্বর দেথিয়াছে কি না? যদি সে বলে 'দেখিয়াছি'—আপনারা হাসিয়া উঠিবেন ও তাহাকে পাগল বলিবেন। অনেকের কাছেই ধর্ম একটা বৃদ্ধিগত বিশ্বাস মাত্র-শুধু কতকগুলি মত মানিয়া লওয়া। ইহার বেশী আর তাহারা উঠিতে পারে না। আমি আমার জীবনে কখনও এক্লপ ধর্ম প্রচার করি নাই, এবং উহাকে আমি ধর্ম নামই দিতে পারি না। ঐ প্রকার ধর্ম স্বীকার করা অপেক্ষা বরং নান্তিক হওয়া ভাল। কোনরূপ মতামতে বিশ্বাস করা না করার উপর ধর্ম নির্ভর করে না। আপনারা বলিয়া থাকেন, আত্মা আছেন। আত্মাকে কখন দেখিয়াছেন কি ? আমাদের সকলেরই আত্মা আছে, অথচ আমরা তাহাকে দেখিতে পাই না—ইহা কেমন কথা ? আপনাদিগকে এই প্রশ্নের উত্তর দিতে হুইবে এবং আত্মদর্শনের কোন উপায় বাছির করিতে হুইবে। নতুবা ধর্ম-

সাজে কথা বলা র্থা। বিদি কোন ধর্ম সত্য হয়, তবে উহা অবশুই আমাদিগকে
নিজ নিজ হদয়ে আত্মা, দিখর ও সত্য দর্শন করাইতে সমর্থ করিবে। এই-সব
মতামত বা বিশ্বাসের কোন একটি লইয়া যদি আপনি ও আমি অনস্তকাল
তর্ক করি, তথাপি আমরা কোন সিদ্ধান্তে উপনীত হইতে পারিব না। মাহ্র্য্য তো যুগ্যুগান্ত ধরিয়া এরপ তর্ক-যুদ্ধ করিতেছে, কিন্তু তাহার ফল কি
হইয়াছে? বৃদ্ধি তো দেখানে মোটেই পৌছিতে পারে না। আমাদিগকে
বৃদ্ধির পারে যাইতে হইবে। অপরোক্ষাহ্নভৃতিই ধর্মের প্রমাণ। এই দেয়ালটা
যে আছে, তাহার প্রমাণ এই যে, আমরা উহা দেখিতেছি। যদি এক জায়গায়
বিসিয়া শত শত যুগ ধরিয়া ঐ দেয়ালের অন্তিত্ত-নান্তিত্ত সম্বদ্ধে বিচার
করিতে থাকেন, তথাপি কোন কালে উহার মীমাংসা করিতে পারিবেন
না। কিন্তু যথনই দেয়ালটি দেখিবেন, অমনি সব বিবাদ মিটিয়া যাইবে।
তথন যদি পৃথিবীর সব লোক আপনাকে বলে, ঐ দেয়াল নাই, আপনি
তাহাদিগের কথা কথনই বিশাদ করিবেন না; কারণ আপনি জানেন যে,
আপনার নিজের চক্ষুর সাক্ষ্য জগতের সম্দয় মতামত ও গ্রন্থরাশি অপেক্ষা
বেশী।

আপনারা দকলেই সম্ভবতঃ বিজ্ঞানবাদ (Idealism) সম্বন্ধে অনেক গ্রন্থ পড়িয়াছেন। এই মতবাদ অহুদারে এই জগতের অন্তিত্ব নাই, আপনাদেরও অন্তিত্ব নাই। এরূপ কথা যাহারা বলে, আপনারা তাহাদের কথা বিখাদ করেন না, কারণ তাহার। নিজেরাই নিজেদের কথা বিখাদ করে না। তাহারা জানে যে, ইন্দ্রিয়গণের দাক্ষ্য এইরূপ দহন্র দহ্র বুথা বাগাড়ম্বর হইতে বলবান্। ধার্মিক হইতে গেলে আপনাদিগকে প্রথমেই গ্রন্থাদি ফেলিয়া দিতে হইবে। বই যত কম পড়েন, ততই ভাল।

এক একবারে একটা করিয়া কাজ করুন। বর্তমান কালে পাশ্চাত্যে অনেকের একটা ঝোঁক দেখা যায়—তাহারা মাথার ভিতর নানাপ্রকার ভাব লইয়া থিচুড়ি পাকাইতেছে, সর্বপ্রকার ভাবের বদ্হজ্ঞম মাথার ভিতর তাল পাকাইয়া একটা এলোমেলো অসম্বন্ধ গোলমাল স্বাষ্ট করে; সেগুলি বে ছির হইয়া একটা স্থনিদিট আকার ধারণ করিবে, তাহারও স্থযোগ পায় না। অনেক ক্ষেত্রে এইরপ নানাবিধ ভাবগ্রহণ একপ্রকার রোগ হইয়া দাঁড়ায়—কিন্ত ইহাকে আদে ধর্ম বলিতে পারা বায় না।

কেহ কেহ চায় থানিকটা স্নায়বীয় উত্তেজনা। তাহাদিগকে ভূতের কথা বলুন, কিয়া উত্তরমেক বা অ্ব্রু কোন দ্রদেশনিবাদী পক্ষয়যুক্ত বা অ্ব্যু কোন অত্তে আকারধারী মাহ্যধের কথা বলুন, যাহারা অদৃশ্রভাবে বর্তমান থাকিয়া তাহাদের গতিবিধি পর্যবেজণ করিতেছে, আর যাহাদের কথা মনে হইলেই তাহাদের গা ছমছম করিয়া উঠে। এই-সব বলিলেই তাহারা খুনী হইয়া বাড়ি যাইবে, কিন্তু চব্বিশ ঘণ্টা পার হইতে না হইতেই তাহারা আবার নৃতন উত্তেজনা খুজিবে। কেহ কেহ ইহাকেই ধর্ম বলিয়া থাকে। কিন্তু প্রকৃতপক্ষেইহা বাতুলালয় গমনের পথ—ধর্মলাভের নয়। এক শতান্ধী ধরিয়া এইরূপ ভাবের স্রোত চলিতে থাকিলে এই দেশ একটা বিরাট বাতুলালয়ে পরিণত হইবে। ছর্বল ব্যক্তি কথন ভগবান্কে লাভ করিতে পারে না, আর এইসব রোমাঞ্চকর ব্যাপার মাহ্যধকে ছ্র্বল করিয়া দেয়। অত্তর্থক ত-সব দিকেই যাইবেন না। ওগুলি কেবল মাহ্যধকে ছ্র্বল করিয়া দেয়, মন্তিছে তালগোল পাকাইয়া দেয়, মনকে ছ্র্বল করিয়া অন্তরাত্মাকে নীতিন্রন্ত করে; ফলে মাহ্যয় একেবারে হত্ব্রি হইয়া যায়।

আপনারা মনে রাখিবেন, শুধু কথা বলায় ধর্ম নাই, ধর্ম মতামতে নাই বা গ্রন্থের মধ্যেও নাই—ধর্ম অপরোক্ষাহুভূতি। ধর্ম কোনরূপ বিছা অর্জন নয়, ধর্ম আদর্শবরূপ হইয়া যাওয়া। 'চুরি করিও না'—এই উপদেশ সকলেই জানে। কিন্তু তাহাতে কি হইল ? যে ব্যক্তি চুরি করে না, সেই ইহার তত্ত্ব জানিয়াছে। 'অপরকে হিংসা করিও না'—এই উপদেশ সকলেই জানে। কিন্তু তাহার মূল্য কি ? যাহারা হিংসা করে না, তাহারাই অহিংসাতত্ত্ব জানিয়াছে, এবং ঐ আদর্শের উপর নিজেদের চরিত্র গঠিত করিয়াছে।

অভএব আমাদিগকে ধর্ম উপলব্ধি করিতে হইবে, আর এই ধর্ম উপলব্ধি করা একটি স্থদীর্ঘ সাধনার ব্যাপার। জগতের প্রভ্যেক প্রশ্বই মনে করে— ভাহার মতো স্থলর, ভাহার মতো বিঘান, ভাহার মতো শক্তিমান, ভাহার মতো অভ্যুত আর কেহ নাই। প্রত্যেক নারীও তেমনি নিজেকে জগতের মধ্যে পরমা স্থলরী ও বৃদ্ধিমতী জ্ঞান করে। আমি ভো এমন একটি শিশুও দেখি নাই যে অসাধারণ নয়। সকল জননীই আমাকে বলিয়া থাকেন, 'আমার ছেলেটি কি অসাধারণ!' মাহুবের প্রকৃতিই এইরূপ। মাহুব যথন কোন অতি উচ্চ অনুভূতি বা অভুত বিষয়ের কথা শোনে, তথন মনে করে, জনায়াসেই উহা লাভ করিবে, কিন্তু মৃহুর্ভের জগ্যও দ্বির হইয়া ভাবে না বে, জনেক কঠোর চেষ্টা করিয়া উহা লাভ করিতে হইবে। সকলে এক লাফে সেধানে উঠিতে চায়। উহা সর্বাপেক্ষা ভাল, অতএব উহা আমাদের চাই-ই। আমরা কখন দ্বির হইয়া চিন্তা করি না যে, উহা লাভ করিবার শক্তি আমাদের আছে কি না, ফলে আমরা কিছুই করিয়া উঠিতে পারি না। আপনারা কোন ব্যক্তিকে বাঁশ দিয়া ঠেলিয়া উপরে উঠাইতে পারেন না—আমাদের সকলকেই ধীরে ধীরে উপরে উঠিতে হয়। অতএব ধর্মের প্রথম সোপান এই বৈধী ভক্তি বা নিম্নস্তরের উপাসনা।

নিমন্তবের উপাদনা কি কি ? এই উপাদনা কি ও কতপ্রকার তাহা বুঝাইবার পূর্বে আমি আপনাদিগকে একটি প্রশ্ন করিতে চাই। আপনারা সকলেই বলিয়া থাকেন, একজন ঈশ্বর আছেন, আর তিনি সর্বব্যাপী। কিন্তু 'দর্বব্যাপী' বলিতে কি বোঝেন ? একবার চোখ বুজিয়া ভাবুন— সর্বব্যাপিতা কি প্রকার! চোধ বুজিয়া আপনি কি দেখেন? হয় সমূদ্রের কথা, না হয় আকাশের কথা, অথবা একটি বিস্তৃত প্রাস্তরের কথা বা নিজেদের জীবনে অন্ত ষে-সব জিনিস দেখিয়াছেন, দেগুলির কথাই আপনি চিন্তা করেন। যদি তাই হয়, তবে 'সর্বব্যাপী ভগৰান' এই কথা বলিয়া আপনি কোন ভাবই ব্যক্ত করেন না। আপনার নিকট ঐ বাক্যের কোন অর্থই নাই। ভগবানের অন্তান্ত গুণাবলী সম্বন্ধেও এইরূপ। সর্বশক্তিমত্তা, সর্বজ্ঞতা প্রভৃতি সম্বন্ধেই বা আমাদের কি ধারণা ?—কিছুই নয়। ধর্ম অর্থে উপদ্বন্ধি বা অপরোক্ষামূভতি; আর যখন আপনি ভগবদ্ভাব উপলব্বি করিতে পারিবেন, তথনই আপনাকে ঈশ্বরের উপাদক বলিয়া স্বীকার করিব। ভার পূর্বে ঐ শব্দের বানানটুকুই আপনি জানেন, আর কিছুই জানেন না। অভএব শিশুরা যেমন প্রথমে স্থল কিছু অবলম্বন করিয়া শেখে, পরে ধীরে ধীরে তাহাদের সক্ষের ধারণা হয়, সেইরূপ উচ্চতম অমুভূতির অবস্থা লাভ করিতে হইলেও আমাদিগকে প্রথমে স্থল অবলম্বনে অগ্রসর হইতে হইবে। 'পাচ ত্তুণে দশ' বলিলে একটি ছোট ছেলে কিছু বুঝিবে না, কিন্তু যদি পাঁচটি করিয়া জিনিস তুইবার লইয়া দেখানো যায়—মোট দশটি জিনিস হইয়াছে, তাহা হইলে সে বুঝিবে। এই স্বন্ধের ধারণা অতি ধীরে ধীরে দীর্ঘকালে লাভ হইয়া থাকে। এথানে 'আমরা সকলেই শিভতুল্য;

বয়সে বড় হইতে পারি এবং জগতের সব বই পড়িয়া ফেলিতে পারি, কিন্ধ ধর্মরাজ্যে আমরা শিশুমাত্র। এই প্রত্যক্ষায়ভূতির শক্তিই ধর্ম। বিভিন্ন মতামত, দর্শন বা নৈতিক মতবাদ লইয়া মন্তিক যতই পূর্ণ কর না কেন, তাহাতে ধর্মজীবনে বড় কিছু আসে যায় না; নিজে কি হইলে, প্রত্যক্ষ উপলব্ধি কতটা হইল, এইটির উপরেই ধর্মজীবন নির্ভর করে। আমরা মতামত ও শাস্তাদি শিথিয়াছি বটে, কিন্তু জীবনে কিছুই উপলব্ধি করি নাই। আমাদিগকে এখন নৃতন করিয়া আবার স্থুল বস্তুর মাধ্যমে সাধন আরম্ভ করিতে হইবে—আমাদিগকে মন্ত্র, শুবস্তুতি, অন্তুষ্ঠানাদির সহায়তা লইতে হইবে; এবং এইরূপ বাহ্য ক্রিয়াকলাপ সহস্র প্রকারের হইতে পারে।

সকলের পক্ষে এক প্রকার উপাসনা-প্রণালীর কোন প্রয়োজন নাই। কতক লোক মূর্তিপূজায় উপকৃত হইতে পারে, কতক লোক না-ও হইতে পারে। কতক লোকের পক্ষে মৃতির বাহ্নপূজার প্রয়োজন হইতে পারে, কাহারও বা শুধু মনের মধ্যেই ঐব্ধপ মৃতির চিন্তার প্রয়োজন। কিন্তু যে ব্যক্তি নিজ মনের ভিতর মূর্তির উপাদনা করে, সে বলে: 'আমি মূর্তিপূত্কক অপেকা উন্নত; মূর্তিচিন্তা যথন অন্তরে করা হয়, তথনই ঠিক ঠিক উপাদনা হয়। বাহিরে মূর্তিপূজা করাই পৌন্তলিকতা, এরূপ ধর্মের বিরোধিতা করিব।' যথন কেহ মন্দির বা গির্জারণ একটা দাকার বস্তু খাড়া করে, দে উহাকে পবিত্র মনে করে, কিন্তু মৃতিটি মহুয়াকৃতি হইলেই সে উহা অতি ভয়াবহ মনে করে। অভএব স্থলের মধ্য দিয়া অগ্রসর হইবার নানাবিধ সাধনপ্রণালী আছে, এইগুলির মধ্য দিয়া ধীরে ধীরে অগ্রসর হইয়া আমরা শেষে স্ক্রামুভুতি লাভ করিব। আবার একইপ্রকার সাধনপ্রণালী সকলের জন্ম। একপ্রকার সাধনপ্রণালী হয়তো আপনার পক্ষে উপযোগী, অন্ত আর একজনের পক্ষে হয়তো অন্তপ্রকার সাধনপ্রণালী প্রয়োজন। প্রত্যেকটি সাধনপ্রণালী যদিও চরমে একই লক্ষ্যে কইয়া যায়, তথাপি সবগুলি সকলের উপযোগী নয়। আমরা সাধারণতঃ এই আর একটি ভূল করিয়া থাকি। আমার আদর্শ আপনার উপযোগী নয়, তবে আমি কেন জোর করিয়া উহা আপনার উপর চাপাইয়া দিবার চেটা করিব ? আমার মন্দির-নির্মাণ-व्यगानी वा खब भाठ कवाव बीकि व्याभनाव ठिक छान नाश ना. छत्य আমি কেন জোর করিয়া উহা আপনার উপর চাপাইতে বাইব ? পুথিবী

ঘুরিয়া আফ্রন, দেখিবেন—বহু নির্বোধ ব্যক্তিই আপনাকে বলিবে, তাহার সাধনপ্রণালীই একমাত্র সভ্য আর অভ্যান্ত প্রণালীগুলি শরতানি, এবং জগতের মধ্যে ভগবানের মনোনীত পুরুষ একমাত্র তিনিই জনিয়াছেন। প্রকৃতপক্ষে এই-সকল সাধনপ্রণালীর সবগুলিই ভাল এবং ধর্মলাভে আমাদিগকে সাহায্য করে; আর মহয়প্রকৃতি যথন নানাবিধ, তথন ধর্মসাধনের বিভিন্নপ্রকার প্রণালীও প্রয়োজন। এইরপ বিভিন্ন সাধনপ্রণালী যত প্রচলিত হয়, ততই জগতের পক্ষে মঙ্গল। পৃথিবীতে যদি কুড়িটি ধর্মপ্রণালী থাকে, তবে খারও ভাল; কারণ তাহা হইলে অনেকগুলির ভিতর ধেটি ইছা বাছিয়া লইতে পারা যাইবে। অতএব যথন ধর্ম ও ধর্মভাবসমূহের সংখ্যা বৃদ্ধি পায়, তখন আমাদের বরং আনন্দ প্রকাশ করা উচিত, কারণ তাহা হইলে প্রত্যেকটি মামুষ ধর্মজীবনের অন্তর্ভুক্ত হইবে, ক্রমশঃ অধিকসংখ্যক মামুষ ধর্মপথে সাহায্য লাভ করিবে। আমি ঈশরের নিকট প্রার্থনা করি, ধর্মের সংখ্যা ক্রমশঃ বৃদ্ধি পাক—যতদিন না প্রত্যেকটি মামুষ অপর সকল ব্যক্তি হইতে পৃথক নিজম্ব একটি ধর্ম লাভ করে। ভক্তিযোগের ইহাই ভাব।

এ বিষয়ের সিদ্ধান্ত এই যে, আমার ধর্ম আপনার বা আপনার ধর্ম আমার হইতে পারে না। যদিও সকলের লক্ষ্য ও উদ্দেশ্য এক, তথাপি মনের ক্ষচি অহুসারে প্রত্যেককেই ভিন্ন পথ দিয়া যাইতে হয়, আর যদিও পথ অনেক, তথাপি সব পথই সত্য; কারণ পথগুলি একই চরম লক্ষ্যে লইয়া যায়। একটি সত্য, অন্যগুলি মিথ্যা—তাহা হইতে পারে না। এই নিজ নিজ নির্বাচিত পথকে ভক্তিযোগীর ভাষায় 'ইট' বলে।

অতঃপর শব্দ- বা মন্ত্র-শক্তির কথা উল্লেখ করা উচিত। আপনারা সকলেই শব্দাক্তির কথা শুনিয়াছেন। এই শব্দগুলি কি অভুত। প্রত্যেক ধর্মগ্রন্থে—বেদ, বাইবেল, কোরানে—শব্দাক্তির পরিচয় পাওয়া যায়। কতকগুলি শব্দ আছে—মানবজাতির উপর ঐগুলির আশ্চর্য প্রভাব!

্ তারণর আবার ভক্তিলাভের বাহ্নস্থায়রূপ প্রতীক বন্ধ আছে। এইগুলিরও মানবমনের উপর প্রবল প্রভাব। ধর্মের প্রধান প্রতীক বন্ধগুলি কিন্তু ইচ্ছোমত বা থেয়ালমত রচিত হয় নাই। সেগুলি ভাবের স্বাভাবিক প্রকাশ মাত্র। আমরা সর্বলাই দ্ধপক-সহায়ে চিস্তা করিয়া থাকি; আমাদের সকল শব্দই বস্ততঃ চিস্তার ক্লপক মাত্র, বিভিন্ন জাতি প্রকৃত কারণ না জানিয়াও বিভিন্ন প্রতীক ব্যবহার করিতে আরম্ভ করিয়াছে। ঐ কারণ মনের অন্তর্গালে, ঐ প্রতীকগুলি চিস্তার সহিত জড়িত; ষেমন চিস্তা বা ভাব হইতে প্রতীক বস্তু বাহিরে ক্লপগ্রহণ করে, তেমনি ঐ প্রতীক আবার ভিতরে ভাবের উত্তেক করিতে পারে। এইজ্বন্ত ভক্তিষোগের এই অংশে এই-সব ভাবোদীপক প্রতীক বস্তু, শব্দ বা মন্ত্রশক্তি, প্রার্থনা বা শুবস্তুতির কথা আছে।

সকল ধর্মেই প্রার্থনা আছে, তবে এইটুকু আপনাদিগকে স্মরণ রাখিতে হইবে যে, ধনসম্পদ বা স্বাস্থ্যলাভের জন্ম প্রার্থনাকে ভক্তি বলা যায় না, এগুলি পুণ্যকর্ম। স্বর্গাদি গমনের বা কোন প্রকার বাহ্ বস্তু লাভের জ্বন্ত প্রার্থনা কর্মমাত্র। যিনি ভগবান্কে ভালবাদিতে চান, যিনি ভক্ত হইতে চান, তাঁহাকে এ-সকল প্রার্থনা ত্যাগ করিতে হইবে। যিনি আলোর রাজ্যে প্রবেশ করিতে চান, তাঁহাকে কেনা-বেচার দোকানদারী ধর্মভাব পুঁটুলি বাধিয়া বাহিরে ফেলিয়া আদিতে হইবে, তবেই তিনি ভক্তিরাজ্যে প্রবেশের অধিকার পাইবেন। আমি এ-কথা বলিতেছি না যে. ষাহা প্রার্থনা করা যায়, তাহা পাওয়া যায় না; যাহা চাওয়া যায়, সবই পাওয়া যায়। তবে উহা অতি হীনবুদ্ধির, নিমাধিকারীর—ভিখারীর ধর্ম। —মূর্থ সে, যে গঙ্গাতীরে বাদ করিয়া জলের জন্ম কৃপ খনন করে ! ' সেই মূর্থ— যে হীরকথনিতে আসিয়া কাচথণ্ড অন্নেষণ করে! ভগবান হীরকথনি-ষরপ, তাঁহার কাছে কাচখণ্ডবৎ স্বাস্থ্য থাত বস্ত্র ভিক্ষা করিতে হইবে !—কি ত্রভাগ্য। এই দেহ এক দিন মরিবেই; তবে আর বার বার দেহের স্বাস্থ্যের জন্ম প্রার্থনা করা কেন ? স্বাস্থ্য ও এমর্থে কি আছে ? শ্রেষ্ঠ ধনী ব্যক্তিও নিজ ধনের অতি অল্প অংশই নিজে ব্যবহার করিতে পারেন। তিনি তো দিনে চার-পাঁচ বার ভোজ খাইতে পারেন না. অধিক বন্ধও ব্যবহার করিতে পারেন না, একজন লোক যভটা বায়ু খাসযোগে গ্রহণ করিতে পারে, তাহার অধিক লইতে পারেন না, তাঁহার নিজের দেহের জন্ম যতটা জারগা. প্রয়োজন, তাহা অপেক্ষা অধিক স্থানে তিনি শুইতে পারেন না। আমরা

<sup>&</sup>gt; উবিদ্বা জাহুৰীতীরে কুপং থনতি প্রুর্যন্তি:।

এই জগতের সকল বস্তু কথনই একা পাইতে পারি না। যদি না পাই, তাহাতেই বা ক্ষতি কি? এই দেহ একদিন ষাইবে—এ-সব কে গ্রাহ্ম করে? যদি ভাল ভাল জিনিস আসে, আহ্মক; যদি সেগুলি চলিয়া যায়—যাক্, তাহাও ভাল। আসিলেও ভাল, না আসিলেও ভাল। আমরা ভগবান্কে লাভ করিতে চলিয়াছি। ভগবানের নিকট গিয়া এ-জিনিস ও-জিনিস চাওয়া ভক্তি নয়। এগুলি ধর্মের নিম্নতম সোপান, অতি নিমালের কর্মমাত্র। আমরা সেই রাজরাজেশবের সামীপ্যলাভের চেষ্টা করিতেছি। আমরা সেখানে ভিক্ষ্কের বেশে যাইতে পারি না। যদি ঐ বেশে আমরা কোন সমাটের সমীপে উপন্থিত হইতে চাই, আমাদিগকে কি সেখানে যাইতে দেওয়া হইবে? কখনই নয়। আমাদিগকে তাড়াইয়া দিবে। ভগবান্ রাজার রাজা, সমাটের সমাট; তাঁহার নিকট আমরা জীর্ণজ্ঞ পরিধান করিয়া যাইতে পারি না; দোকানদারের সেখানে প্রবেশাধিকার নাই। কেনাবেচা সেখানে একেবারেই চলিবে না। আপনারা বাইবেলে যেমন পড়িয়াছেন যে, যীশু যিহোবার মন্দির-প্রান্ধণ হইতে ক্রেতা-বিক্রেতাগণকে তাড়াইয়া দিয়াছিলেন।

তথাপি কেছ কেছ প্রার্থনা করে, 'হে প্রভু, আমি তোমাকে আমার এই ক্ষুদ্র প্রার্থনা উপহার দিতেছি, তুমি আমাকে একটি ন্তন পোশাক দাও। হে ভগবান, আজ আমার মাথাধরা দারাইয়া দাও, আমি কাল আরও ত্-ঘণ্টা বেশী প্রার্থনা করিব।' এইরূপ প্রার্থনাকারী অপেক্ষা আপনারা নিজেদের একটু উচ্চতর মনোভাবাপন্ন মনে করিবেন। মনে করিবেন, আপনি এইরূপ ছোটখাট জিনিসের জন্ম প্রার্থনা করার উর্ধেন। মাহুষ যদি নিজের সম্দয়্ম মনংশক্তি শরীর-হুখের জন্ম ঐভাবে প্রার্থনা করিয়া ব্যয় করে, তবে মাহুষ ও পশুর মধ্যে প্রভেদ কি ?

অতএব ইহা বলা বাহুল্য যে, ভক্ত হইতে গেলে প্রথমেই এই প্রকার সব বাসনা—এমন কি স্বর্গ-গমনের বাসনাও পরিত্যাগ করিতে হইবে। স্বর্গও এই-সব স্থানেরই মতো, তবে এখানকার অপেক্ষা কিছু ভাল হইতে পারে। এখানে আমাদের কিছু তৃঃখ, কিছু স্বধ ভোগ করিতে হয়। স্বর্গে না হয় তৃঃখ কিছু কম হইবে, স্বধ কিছু বেশী হইবে। জ্ঞানের আলো সেধানে এভটুকু বাড়িবে না, স্বর্গে শুধু আমাদের পুণ্যকর্মের ফলভোগ হইবে। গ্রীষ্টানদের স্বর্গের ধারণা এই যে, উহা এমন এক স্থান, যেখানে ভোগস্থ তীব্রভাবে বর্ধিত ছইবে। এইক্লপ স্বর্গ কিক্লপে আমাদের চরম ল্ক্যু হইতে পারে ? সম্ভবতঃ আপনারা এক্লপ স্থানে শত শত বার গিয়াছেন, আবার দেখান হইতে শত শত বার ফিরিয়া আদিয়াছেন।

এখন প্রশ্ন এই-ক্রিরপে এই-সকল বাসনা অভিক্রম করা যায় ? কিলে মাহ্যকে হঃখী ও হুৰ্দশাগ্ৰন্ত করিয়া থাকে ? মাহ্য্য প্রাকৃতিক নিয়মে বন্ধ কীতদাসের মতো, প্রকৃতির হাতে পুতুলের মতো; প্রকৃতি খেলনার মতো তাহাদিগকে কথন এদিকে, কথন ওদিকে নাড়িতেছে। অতি দামান্ত আঘাতে যে দেহ চুর্ণবিচুর্ণ হইয়া যায়, আমরা দর্বদা দেই দেহের যত্ন করিতেছি, এবং সেই জ্বন্তুই সর্বদা ভয়ব্যাকুলচিত্তে জীবন যাপন করিতেছি। সেদিন পড়িতেছিলাম-হরিণকে নাকি প্রাণের ভয়ে প্রত্যহ প্রায় ৬০।৭০ মাইল ছুটিতে হয়। হরিণ অনেক মাইল দৌড়াইয়। গেল, তারপর কিছু খাইল। আমাদের জানা উচিত—আমরা হরিণ অপেক্ষা অধিকতর হুর্দশাগ্রস্ত। হরিণ তবু খানিকক্ষণ বিশ্রাম করিতে পায়, আমরা তাহাও পাই না। হরিণ যথেষ্ট পরিমাণে ঘাস পাইলেই তপ্ত হয়, আমরা কিন্তু ক্রমাগত আমাদের অভাব বাডাইতেছি। ক্রমাগত আমাদের অভাব বাড়ানো আমাদের রোগবিশেষ হুইয়া দাঁড়াইয়াছে। আমরা এমন বিপর্যন্ত ও অপ্রকৃতিত্ব হুইয়া পড়িয়াছি যে, কোন স্বাভাবিক বস্তুই আর আমাদের তৃপ্ত করিতে পারে না। সেইজন্ত আমরা সর্বদাই বিকৃত বস্তু খুঁজিতেছি-অস্বাভাবিক উত্তেজনা, অস্বাভাবিক খাগুপানীয়, অস্বাভাবিক সঙ্গ ও তদমূত্রপ জীবন খুঁজিতেছি। বায়ুকে বিষাক্ত করিয়া তবে আমরা খাসপ্রখাস গ্রহণ করিতে পারি! ভয় সম্বন্ধে বক্তব্য এই—আমাদের সমগ্র জীবনটাই কতকগুলি ভয়ের সমষ্টি ছাড়া আর কি? হরিণের ভয় করিবার এক প্রকার জিনিসই আছে, অর্থাৎ ব্যাঘ্রাদি; আর মাহুষের ভয় সমগ্র জগৎ হইতে।

এখন প্রশ্ন এই — স্থামর। কিরণে এই ভয় হইতে মুক্ত হইব? হিতবাদিগণ (Utilitarians) বলেন, 'ঈশর ও পরলোক সম্বন্ধ কোন কথা বলিও না। আমরা ও-সবের কিছু জানি না। এই জগতেই হথে বাস করা যাক।' যদি সম্ভব হইত, তবে আমিই প্রথমে এরপ করিতাম, কিছু জ্বাণ আমাদিগকে তো তাহা করিতে দিবে না। আপনারা বতদিন প্রকৃতির

দাস হইয়া রহিয়াছেন, ততদিন স্থপভোগ করিবেন কিরূপে? যতই চঃখ এড়াইবার চেষ্টা করিবেন, ততই আরও হঃথ দারা পরিবেষ্টিত হইবেন। জানি না, কত বর্ষ ধরিয়া স্থবী হইবার জন্ম কত পরিকল্পনা করিতেছেন. কিন্তু প্রতিটি পরিকল্পনার শেষে অবস্থা ক্রমশঃ মন্দ হইতে মন্দতর হইয়া থাকে। ছই শত বৰ্ষ পূৰ্বে 'পুৱাতন' পৃথিবীতে (Old World) লোকের - অভাব অতি অল্লই ছিল, কিন্তু বেমন তাহাদের জ্ঞান বাড়িতে লাগিল, অভাবত শতগুণ বাড়িয়া চলিল।) আমরা ভাবি, অস্ততঃ যথন আমরা স্বর্গে গিয়া পরিত্রাণ পাইব, তথন আমাদের সব বাসনা পূর্ণ হইবে—তাই তো আমরা স্বৰ্গে ষাইতে চাই। দেই অনস্ত অদম্য পিপাদা! দৰ্বদাই একটা কিছু চাওয়া। ভিক্ক অবস্থায় মাহুষ চায় টাকা। টাকা হইলে আবার অন্তান্ত জিনিস চায়, সমাজের সঙ্গে মিশিতে চায়, তারপর আবার অন্ত কিছু চায়। এতটুকু বিশ্রাম নাই। কিভাবে আমাদের এই তৃফা মিটিবে ? যদি আমরা ম্বর্গে যাই, তাহাতে বাসনা আরও বাড়িয়া যাইবে। যদি দরিত্র ব্যক্তি ধনী হয়, তাহাতে তাহার বাসনার নিবৃত্তি হয় না, বরং অগ্নিতে ঘৃত নিক্ষেপ করিলে অগ্নির তেজ বেমন আরও বাড়িতে থাকে, তেমনি তাহার বাদনাও বাড়িয়া যায়। স্বর্গে যাওয়ার অর্থ খুব ধনী হওয়া, এবং তাহা হইলে বাগনাও আরও বাড়িতে থাকিবে। পৃথিবীর বিভিন্ন পুরাণশাল্পে পড়া যায়, স্বর্গেও দেবতারা মাহুষের মতো অনেক আমোদপ্রমোদ ও ছলনা করিয়া থাকে, তাহারা সবাই যে খুব ভাল, তাহা নয়; তারপর এই স্বর্গে ঘাইবার ইচ্ছা কেবল একটা ভোগবাসনা মাত্র। এটি ত্যাগ করিতে হইবে। স্বর্গে যাওয়া তো অতি ছোট কথা, এক্লপ চিন্তা করা অতি অমাজিত মনোভাবের লক্ষণ। আমি লক্ষপতি হইব এবং লোকের উপর প্রভুত্ব করিব—এ ভাব যেমন, স্বর্গে ষাইবার ইচ্ছাও তেমনি। এইরূপ স্বর্গ অনেক আছে. কিন্তু এগুলির মধ্য দিয়া গেলে ধর্ম ও ভক্তির স্বারদেশে প্রবেশেরও অধিকার পাইবেন না।

## প্রতীকের কয়েকটি দৃষ্টান্ত

'প্রতীক' ও 'প্রতিমা'—হুইটি সংস্কৃত শব্দ। আমরা এখনে এই 'প্রতীক' সম্বন্ধে কিঞ্চিৎ আলোচনা করিব। 'প্রতীক' শব্দের অর্থ—অভিমূখী হওয়া, मभीभवर्जी रुख्या। मकल प्रतम भकल धर्मरे प्रिथिट भारेरवन, छेशामनाव-নানাবিধ শুর রহিয়াছে। দৃষ্টাস্তম্বরণ দেখুন, এই দেশে অনেক লোক আছেন, যাঁহারা সাধুগণের প্রতিমৃতি পূজা করেন; এমন অনেক লোক আছেন, যাহারা কতকগুলি রূপ ও প্রতীকের উপাসনা করেন। আবার কেহ কেহ আছেন, যাহারা মানুষ অপেক্ষা উচ্চতর কোন সন্তার উপাসনা করেন, এবং তাঁহাদের সংখ্যা দিন দিন জ্বতবেগে বাড়িয়া ঘাইতেছে। আমি প্রেত-উপাসকদের কথা বলিতেছি। পুস্তকাদিতে পড়িয়াছি, এখানে প্রায় আশী লক্ষ প্রেতোপাসক আছেন। তারপর আবার কতক ব্যক্তি আছেন, যাঁহারা আরও উচ্চতর সত্তা অর্থাৎ দেবাদির উপাসনা করেন। ভক্তিযোগ এই-সকল বিভিন্ন সোপানের কোনটিকেই নিন্দা করে না, কিন্তু এই-সকল উপাসনাকেই এক প্রতীকোপাসনার অন্তভূক্তি করা যায়। এই উপাসকগণ প্রক্লতপক্ষে ঈশ্বরের উপাদনা করিতেছেন না. কিন্তু প্রতীক অর্থাৎ ঈশ্বরের সন্নিহিত কোন বস্তুর উপাসনা করিতেছেন, এই-সকল বিভিন্ন বস্তুর সহায়ে তাঁহারা ঈশবের নিকট পৌছিবার চেষ্টা করিতেছেন। এই প্রতীকোপাসনায় আমাদের মুক্তিলাভ হয় না; আমরা যে যে বিশেষ বস্তুর কামনায় উহাদের উপাদনা করি, উহাদারা সেই দেই বিশেষ বস্তুই লাভ হুইতে পারে। দৃষ্টাস্তম্বরূপ দেখুন, যদি কোন ব্যক্তি তাঁহার পরলোকগত পূর্বপুরুষ বা বন্ধুবান্ধবের উপাদনা করেন, সম্ভবতঃ তিনি তাঁহাদের নিকট হইতে কতকগুলি শক্তি বা বিশেষ বিশেষ সংবাদ লাভ করিতে পারেন। এই-সকল উপাশু হইতে যে বিশেষ বস্ত লাভ হয়, ডাহাকে 'বিছা' অর্থাৎ 'বিশেষ জ্ঞান' বলে, কিন্তু আমাদের চরম नका मुक्ति माकार द्वेत्रदात উপामना घातारे नक रहेगा थाटक। दान वार्षा করিতে গিয়া কোন কোন প্রাচ্যতত্ত্বিৎ পাশ্চাত্য পণ্ডিত এইরূপ মত প্রকাশ করিয়াছেন যে, স্বয়ং দণ্ডণ ঈশ্বরও প্রতীক। দণ্ডণ ঈশ্বরকে প্রতীকরণে গ্রহণ করা ঘাইতে পারে, কিন্তু প্রতীক সগুণ বা নিগুণ কোন প্রকার ঈশ্বর নয়।

ঐগুলিকে ঈশ্বরূপে উপাসনা করা যার না। অতএব কেহ কেই যদি মনে করে—দেখতা, পূর্বপূক্ষ, মহাত্মা, সাধু বা প্রেতরূপ বিভিন্ন প্রতীকের উপাসনার ছারা তাহারা কথনও মুক্তিলাভ করিবে, তবে তাহাদের মহাভূল। বড়জার উহা ছারা তাহারা কতকগুলি শক্তিলাভ করিতে পারে, কিন্তু কেবল ঈশ্বরই আমাদিগকে মুক্ত করিতে পারেন। কিন্তু তাই বলিয়া এ-সকল উপাসনার উপর দোষারোপ করিবার প্রয়োজন নাই, উহাদের প্রত্যেকটি হইতেই কিছু কিছু ফল লাভ হইয়া থাকে, এবং যে ব্যক্তি আর উচ্চতর কিছু ব্রে না, সে এই-সকল প্রতীকোপাসনা হইতে কিছু কিছু শক্তি ও স্থগনজোগ লাভ করিবে। তারপর দীর্ঘকাল ভোগ ও অভিজ্ঞতা-সঞ্গয়ের পর যথন সে মুক্তিলাভের জন্ম প্রস্তুত হইবে, তথন সে নিজেই এই-সব প্রতীকোপাসনা ত্যাগ করিবে।

এই-সকল বিভিন্ন প্রতীকোপাসনার মধ্যে পরলোকগত বন্ধুবাদ্ধব আত্মীয়গণের উপাসনাই সমাজে সর্বাপেক্ষা অধিক প্রচলিত। ব্যক্তিগত ভালবাসা, প্রিয়ন্ধনের দেহের প্রতি ভালবাসা—এই মানবপ্রকৃতি আমাদের মধ্যে এতদুর প্রবদ ধে, উাহাদের মৃত্যু হইলেও আমরা দর্বদাই তাঁহাদিগের দেহ আবার দেখিতে চাই। আমরা তাঁহাদের দেহের প্রতিই আসক্ত! আমরা ভূলিয়া ঘাই যে, যথন তাঁহারা জীবিত ছিলেন, তথনই তাঁহাদের দেহ ক্রমাগত পরিবর্তিত হইতেছিল এবং মৃত্যু হইলেই আমরা ভাবি, তাঁহাদের দেহ অপরিবর্তনীয় হইয়া গিয়াছে, স্থতরাং আমরা তাঁহাদিগকে পূর্বের মতোই দেখিব। তথু তাই নয়, আমাদের কোন বন্ধু বা পুত্র জীবদ্দশায় অতিশয় হুটম্বভাব থাকিলেও মৃত্যু হইবামাত্র আমরা মনে করিতে থাকি, তাহার মতো সাধু প্রকৃতির লোক আর জগতে কেহই নাই —সে আমাদের কাছে ঈশ্বরতুলা হইয়া যায়। ভারতে এমন অনেক লোক আছে, যাহারা কোন শিশুর মৃত্যু হইলে তাহাকে দাহ করে না, মৃত্তিকার নিম্নে সমাধিস্থ করে ও তাহার সমাধিস্থানের উপর মন্দির নির্মাণ করে, এবং সেই শিশুটিই ঐ মন্দিরের দেবতা হইয়া যায়। সকল দেশেই এই প্রকারের ধর্ম খুব প্রচলিত, এবং এমন দার্শনিকেরও অভাব নাই, শাহাদের মতে ইহাই সকল ধর্মের মূল। অবশ্র তাঁহারা ইহা প্রমাণ করিতে পারেন না।

যাহা হউক শ্বরণ রাখিতে হইবে যে, এই প্রতীক-পূজা আমাদিগকে কখনই মুক্তি দিতে পারে না; বিতীয়তঃ ইহাতে বিশেষ বিপদাশকা আছে। বিপদ এই যে, প্রতীক বা সমীপকারী সোপান-পরম্পরা যতক্ষণ পর্যস্ত আর একটি অগ্রবর্তী দোপানে পৌছিবার সহায়তা করে, ততক্ষণ উহারা দোষাবহ নয় বরং উপকারী, কিন্তু আমাদের মধ্যে শতকরা নিরানবাই জ্বন সারা জীবন প্রতীকোপাসনাতেই লাগিয়া থাকে। সম্প্রদায়-বিশেষের ভিতর জন্মানো ভাল, কিন্তু উহাতে নিবন্ধ থাকিয়া মরা ভাল নয়। স্পষ্টতর করিয়া বলিতে গেলে বলিতে হয়, কোন সম্প্রদায়ে প্রবেশ করিয়া তাহার মধ্যে প্রচলিত সাধনপ্রণালী অবলম্বন করা ভাল, ইহাদারা আমাদের উচ্চতর ভাবসমূহ জাগরিত হয়: কিন্তু অধিকাংশ কেত্রে আমরা সেই ক্ষুদ্র সম্প্রদায়ের সমীর্ণভাব অবলম্বন করিয়াই জীবনের শেষ দিন পর্যস্ত কাটাই, আমরা উহার বাহিরে আসিতে পারি না। নিজ ভাবের বিকাশসাধন করিতে পারি না। এই-সকল প্রতীকোপাদনায় ইহাই বড় বিপদ। লোকে মুখে বলিবে যে, এগুলি দোপান মাত্র-এই-সকল সোপানের মধ্য দিয়া তাহারা অগ্রসর হইতেছে, কিন্তু त्रशिष्ठाहा। यनि कान युवक ठाट ना यात्र, ज्या मिनाई, किन्ह यनि বুদ্ধ বয়সেও কেহ চার্চে যায়, সেও তেমনি নিন্দার্হ; তাহার আর এই ছেলেখেলায় কোন প্রয়োজন নাই, চার্চের সাহায্যে তাহার ইহা অপেকা উচ্চতর অবস্থায় উপনীত হওয়া উচিত ছিল। এই বৃদ্ধ বয়দে তাহার আর এইদব প্রতীক, পদ্ধতি ও প্রাথমিক অমুষ্ঠানের কি প্রয়োজন ?

প্রতীকোপাসনার আর একটি প্রবল, প্রবলতম ভাব—গ্রন্থ বা শাল্পের উপাসনা। সকল দেশেই দেখিবেন, গ্রন্থ ঈশরের স্থান অধিকার করিয়া বদে। আমার দেশে এমন অনেক সম্প্রদায় আছে, যাহারা বিশাস করিয়া থাকে, ভগবান্ অবতীর্ণ হইলো মানবন্ধপ পরিগ্রহ করেন; কিন্তু তাহাদের মতে মানবন্ধপে অবতীর্ণ হইলে ঈশরকেও বেদাহ্যায়ী চলিতে হইবে এবং যদি তাহার উপদেশ বেদাহ্যায়ী না হয়, তবে তাহারা সেই উপদেশ গ্রহণ করিবে না। আমাদের দেশে সকল সম্প্রদায়ের লোকই বৃদ্ধকে পূজা করে, কিন্তু যদি তাহাদিগকে জ্ঞিলানা করেন, 'তোমরা বৃদ্ধের পূজা করে, কিন্তু তাহার উপদেশ অহসরণ কর না কেন?' তাহারা বলিবে, 'যেহেতু বৃদ্ধের উপদেশে বেদ

অস্বীকৃত হইয়া থাকে।' গ্ৰন্থোপাসনা বা শাস্ত্ৰোপাসনার তাৎপর্ব এইরূপ। একথানি শান্তের দোহাই দিয়া যত খুশী মিখ্যা বলো না কেন, তাহাতে দোষ নাই। ভারতে যদি আমি কোন নতন বিষয় শিক্ষা দিতে ইচ্ছা করি একং যদি অপর কোন গ্রন্থ বা ব্যক্তির দোহাই না দিয়া আমি ষেদ্ধপ ব্ঝিয়াছি, সেইভাবে ঐ সত্য প্রচার করিতে যাই, তাহা হইলে কেহই আমার কথা শুনিতে আসিবে না; কিন্তু আমি যদি বেদ হইতে কয়েকটি বাক্য উদ্ধত করিয়া কারদান্তি করিয়া উহার ভিতর হইতে থুব অসম্ভব অর্থ বাহির করিতে পারি, উহার যুক্তিসঙ্গত অর্থ বিনষ্ট করিয়া আমার নিজের কতকগুলি ধারণাকে বেদের অভিপ্রেত তত্ত্ব বলিয়া ব্যাখ্যা করি, তাহা হইলে মূর্থেরা দলে দলে আসিয়া আমার অন্থনরণ করিবে। তারপর আবার কিছু লোক আছে, তাহারা এক অন্তত রকমের খ্রীষ্টধর্ম প্রচার করিয়া থাকে; তাহাদের মত ভনিয়া সাধারণ খ্রীষ্টানগণ হতবৃদ্ধি হইয়া ভয় পাইবে, কিন্তু ঐ প্রচারকেরা বলে, আমরা যাহা বলিতেছি, যীওঞীটের মতও এইরূপই ছিল। যত সব আহামকেরা তাহাদের দলে ভিড়িয়া যায়। যাহা বেদে বা বাইবেলে পাওয়া যায় না, তেমন দব নৃতন জিনিদ মাত্র্য লইতেই চায় না। স্নায়ুদমূহ বেভাবে অভ্যন্ত হইয়াছে, সেই দিকেই যাইতে চায়। বধন আপনারা কোন নৃতন বিষয় শোনেন বা দেখেন, অমনি চমকিয়া উঠেন—ইহা মাছবের প্রকৃতিগত। অক্সাক্ত বিষয় সম্বন্ধে যদি ইহা সভ্য হয়, চিস্তা ও ভাব সম্বন্ধে এ-কথা আরও বিশেষভাবে সত্য। মন প্রচলিত ভাবে চিম্তা করিতে অভান্ত হইয়াছে, স্বতরাং কোন নৃতন ভাব গ্রহণ করা তাহার পক্ষে অতি কঠিন; স্বতরাং দেই ভাবটিকে প্রচলিত ভাবের খুব কাছাকাছি রাখিতে হয়, তবেই আমরা ধীরে ধীরে উহা গ্রহণ করিতে পারি। কৌশল হিসাবে এটি ভাল বটে, কিছ নীতি হিদাবে মন্দ। এই সংস্কারকগণ এবং যাহাদিগকে আপনারা উদার-মতাবলম্বী প্রচারক বলেন, তাঁহারা আজকাল রাশি রাশি অসামঞ্চন্তপূর্ণ কথা বলিতেছেন, তাহা ভাবিয়া দেখুন। তাঁহারা জানেন যে, তাঁহারা শাল্বের যেরূপ ব্যাখ্যা করিতেছেন, সেত্রপ অর্থ হয় না; কিন্তু তাঁহারা যদি ঐভাবে প্রচার না করেন, কেহই তাঁহাদের কথা শুনিতে আসিবে না। ক্রিশ্চিয়ান সায়াণ্টিস্টদের (Christian Scientists) মতে যীও একজন মন্ত রোগ-নিরাময়কারী, প্রেততত্ত্বাদীদের (Spiritualists) মতে একজন মন্ত ভৌতিক (psychic)

এবং থিওজফিন্টদের মতে একজন 'মহান্যা' ছিলেন। ধর্মগ্রন্থের একই বাক্য হইতে এই-সব বিভিন্ন অর্থ বাহির করিতে হইবে।

ছান্দোগ্য উপনিষদের 'সদেব সোম্যেদমগ্র আসীদেকমেবাধিতীয়ম্'—এই বাক্যের অন্তর্গত 'সং' শব্দের অর্থ বিভিন্ন মতবাদিগণ বিভিন্ন ভাবে করিয়াছেন। পরমাণুবাদিগণ বলেন, সং-শব্দের অর্থ পরমাণু, আর ঐ পরমাণু হইতেই জগৎ উৎপন্ন হইয়াছে। প্রকৃতিবাদিগণ বলেন, উহার অর্থ প্রকৃতি, আর প্রকৃতি হইতেই সম্দ্র উৎপন্ন হইয়াছে। শৃশুবাদীরা বলেন, সং-শব্দের অর্থ শৃশু, আর এই শৃশু হইতেই সম্দ্র উৎপন্ন হইয়াছে। ঈশ্বরবাদিগণ বলেন, উহার অর্থ ঈশ্বর। অবৈতবাদীরা বলেন, উহার অর্থ সেই পূর্ণ নিরপেক্ষ সন্তা। সকলেই ঐ এক শাস্ত্রীয় বাক্যকেই প্রমাণরূপে উদ্ধৃত করিতেছেন।

গ্রন্থোপাসনায় এই-সব দোষ আছে, তবে উহার একটি বড় গুণও আছে। উহা একটা শক্তি। যে-দকল ধর্মসম্প্রদায়ের এক একথানি গ্রন্থ আছে. সেইগুলি ব্যতীত জ্বগতের অহাক্ত সকল ধর্মসম্প্রদায়ই লোপ পাইয়াছে। আপনাদের মধ্যে কেহ কেহ পারদীকদের কথা শুনিয়াছেন। ইহারা প্রাচীন পারশ্রবাসী-এক সময় ইহাদের সংখ্যা প্রায় দশ কোটি ছিল। আরবীয়েরা ইহাদিগের অধিকাংশকে পরাজিত করিয়া মুদলমান করিল। অল্প কয়েকজন ভাহাদের ধর্মগ্রন্থ, লইয়া পলায়ন করিল এবং সেই ধর্মগ্রন্থের বলেই ভাহারা এখনও টিকিয়া আছে। ইহুদীদের কথা ভাবিয়া দেখুন। যদি তাহাদের একটি ধর্মগ্রন্থ না থাকিত, তাহার। জগতে কোথায় মিলাইয়া যাইত। কিন্তু ঐ গ্রন্থই তাহাদের জীবনীশক্তি রক্ষা করিয়াছে। অতি ভয়ানক অত্যাচার সত্ত্বেও তাহাদের ধর্মগ্রন্থ তালমুড ( Talmud ) তাহাদিগকে বক্ষা করিয়াছে। গ্রন্থের একটি বিশেষ স্থবিধা এই যে, উহা সমুদয় ভাবগুলি পরিষ্কারভাবে হাদয়গ্রাহী করিয়া লোকের সমক্ষে উপস্থিত করে, এবং উহা উপাস্ত ৰম্ভ। বেদীর উপর একথানি গ্রন্থ রাথ্ন-সকলেই উহা দেখিবে, একথানি ভাল গ্রন্থ হইলে সকলেই তাহা পড়িবে। কেহ কেহ বোধ হয় আমাকে পক্ষপাতী বলিয়া মনে করিতে পারেন, কিন্তু আমার মতে গ্রন্থ হারা জগতে ভাল অপেকা মন্দ অধিক হইয়াছে। এই যে নানা ক্ষতিকর মতবাদ দেখা যায়, সেগুলির

<sup>&</sup>gt; পারদীকদের ধর্মগ্রন্থ—জেন্দ আবেস্তা

জন্ম এই-দকল গ্রন্থই দায়ী। মভামতগুলি সব গ্রন্থ হইতেই আসিয়াছে, আর গ্রন্থতিই জগতে যত প্রকার অভ্যাচার ও গোঁড়ামির জন্ম দায়ী। বর্তমানকালে গ্রন্থস্থই সর্বত্ত মিধ্যাবাদী সৃষ্টি করিতেছে। সকল দেশেই মিধ্যাবাদীর সংখ্যা বাড়িতেছে দেখিয়া আমি আশুর্য হই।

তারপর প্রতিমা বা মৃতি ও তাহার উপধোগিতা সম্বন্ধে আলোচনা করিতে হইবে। সমগ্র জগতে আপনারা কোন না কোন আকারে প্রতিমার ব্যবহার দেখিতে পাইবেন। কেহ কেহ মানবাকার প্রতিমা অর্চনা করিয়া থাকে, আর আমি মনে করি, উহাই সর্বোৎকৃষ্ট প্রতিমা। আমার यদি প্রতিমা-পূজার প্রয়োজন হয়, তবে আাম পশু, গৃহ বা অন্ত কোন মূতি অপেক্ষা বরং মানবাক্বতি প্রতিমার উপাসনা করিব। এক সম্প্রদায় মনে করে, এই প্রতিমাটিই ঠিক ; অপরে মনে করে, উহা ঠিক নয়। খ্রীষ্টানরা মনে করেন: ঈশর যে ঘুঘুর রূপ ধারণ করিয়া আসিয়াছিলেন, উহাই ঠিক, কিন্ত হিন্দুদের মতামুদারে তিনি যে গো-রূপ ধারণ করিয়াছিলেন, উহা দম্পূর্ণ ভ্রম ও কুসংস্কারাত্মক। ইছদীরা মনে করেন, ছই দিকে ছই দেবদূত বসানো দিন্দুকের আঞ্বতি একটি মৃতি নির্মাণ করিলে তাহাতে কোন দোষ নাই, কিন্তু নর বা নারীর আকারে যদি কোন মূর্তি গঠিত হয়, তবে উহা ঘোরতর ভয়াবহ। মুসলমানেরা মনে করেন, প্রার্থনার সময় যদি পশ্চিমদিকে মুখ করিয়া 'কাবা' নামক কৃষ্ণপ্রস্তরযুক্ত মন্দিরটির আকৃতি চিস্তা করিতে চেষ্ট। করা ষায়, তাহাতে কোন দোষ নাই, কিন্তু চার্চের আক্বতি ভাবিলেই উহা পৌত্তলিকতা। প্রতিমাপূজার ইহাই অপূর্ণতা বা দোষ, তথাপি এগুলি সবই প্রয়োজনীয় সোপান বলিয়া বোধ হয়। কিন্তু শুধু একথানি এছের দোহাই দিলেই চলিবে না। গ্রন্থ সম্বন্ধে বলিতে পারি, গ্রন্থের উপর অন্ধবিশাদ যত কম হয়, ততই আমাদের মঙ্গল। আপনি নিজে প্রত্যক্ষ কি অহুভব করিয়াছেন, তাহাই প্রশ্ন। ঈশা, মুশা, বৃদ্ধ কি করিয়াছেন, বলিলে কি হইবে—তাহাতে আমাদের কিছুই হইবে না, ষতদিন না আমরা নিজেরাও দেগুলি জীবনে পরিণত করিতেছি। অ্থাপনি যদি একটা ঘরের দরজা বন্ধ করিয়া চিস্তা করেন, মুশা এই এই খাইয়াছিলেন, তাহাতে তো আপনার ক্ধা মিটিবে না, দেইরূপ মুশার এই প্রকার মত ছিল—জানিলেই আপনার উদ্ধার হ**ই**বে না। এ-সকল বিষয়ে আমার মত সম্পূর্ণ স্বতম্ব। কখন কখন মনে হয়, এই-সব

প্রাচীন আচার্যগণের সহিত যখন আমার মত মিলিতেছে, তখন আমার মত অবশ্রই সত্য; আবার কথন কথন ভাবি, আমার সঙ্গে যথন তাঁহাদের মত মিলিতেছে, তথন তাঁহাদের মত ঠিক। আমি স্বাধীন চিন্তা করায় বিশাদ করি। এই-সব পবিত্রস্বভাব আচার্যগণের প্রভাব হইতেও একেবারে মৃক্ত থাকিতে হইবে। তাঁহাদিগকে পরিপূর্ণভাবে ভক্তি শ্রদ্ধা করুন, কিন্তু ধর্মকে একটা স্বাধীন গবেষণার বস্তু রূপে গ্রহণ করুন। তাঁহারা ষেভাবে জ্ঞানালোক পাইয়াছিলেন, আমাদিগকেও তেমনি নিজের চেষ্টায় জ্ঞানালোক লাভ করিতে হইবে। তাঁহারা জ্ঞানালোক পাইয়াছিলেন বলিয়া আমাদের তৃথ্যি হইবে না। व्याभनामिशतक वाहरतम इहरा इहरा, व्यापनाम कविरा हहरा ना। वाहरतमा শুধু পথের আলোক-রূপে, পথপ্রদর্শক শুস্ত বা নিদর্শনরূপে শ্রন্ধা করিতে হইবে। গ্রন্থের মূল্য ঐ পর্যন্ত; কিন্তু প্রতিমা প্রভৃতি একান্ত আবশ্রক। আপনারা মনকে স্থির করিবার সময় বা কোনরূপ চিস্তা করিবার সময় দেখিবেন, আপনারা স্বভাবতই মনে মনে মূর্তি গড়িবার প্রয়োজন অমুভব করেন, এইরূপ কল্পনা না করিয়া থাকিতে পারেন না। তুই প্রকার মাহুষের রূপকল্পনার বা মূর্তির প্রয়োজন হয় না-নরপশুর, যে ধর্মের কোন ধার ধারে না; আর সিদ্ধপুরুষের, যিনি এই-দকল অবস্থার মধ্য দিয়া গিয়াছেন। আমরা এই ছুই অবস্থার মধ্যে রহিয়াছি। ভিতরে ও বাহিরে আমাদের কোন না কোনরূপ আদর্শ বা মৃতির প্রয়োজন। উহা কোন পরলোকগত মাহ্নষের হইতে পারে অথবা কোন জীবিত নর বা নারীর হইতে পারে। ইহা ব্যক্তিত্বের উপাসনা—শরীর-কেক্তিক, তবে ইহা খুব স্বাভাবিক। সুন্মকে স্থুলে পরিণত করার দিকে আমাদের ঝোঁক। সুন্দ্র হইতে যদি আমরা স্থল না হইয়া থাকি, তবে কিভাবে এথানে আদিলাম গ আমরা স্থূলভাবপ্রাপ্ত আত্মা, এইভাবেই আমরা এই পৃথিবীতে আদিয়াছি। স্থতরাং মূর্তিভাব যেমন আমাদিগকে এখানে আনিয়াছে, তেমনি মূর্তির দাহায্যেই আমরা ইহার বাহিরে যাইব। ইহা হোমিওপ্যাথিক চিকিৎসার সদৃশবিধানের' মতো—'বিষক্ত বিষমৌষধম'। ইন্দ্রিয়গ্রাহ্য বিষয়সমূহের পিছনে ছুটিয়াই আমর। মাত্বভাবাপন্ন হইয়া পড়িয়াছি, আমরা দাকার ব্যক্তিভাবের উপাদনা করিতে

বাধ্য; ইহার বিরুদ্ধে যাহাই বলি না কেন, ব্যক্তিরপের বা সাকারের

Similia similibus curantur

উপর আসক্ত হইও না, ইহা বলা খুব সহজ বটে, কিন্তু যে এ-কথা বলে, সেই ব্যক্তিভাবের উপর অতিশয় আসক্ত, বিশেষ বিশেষ নরনারীর উপর ভাহার তীব্র আসক্তি—মরিয়া গেলেও তাহাদের প্রতি তাহার আসক্তি যায় না, স্বতরাং মৃত্যুর পরেও সে তাহাদের অহুসরণ করিতে চায়। ইহাই পুতुनभूखा। ইहाई পুতुनभूखात तीख, मृन कातन; चात कातनह यि थात्क. তবে কোন না কোন আকারে পৌত্তলিকতা আবার প্রকাশিত হইয়া পড়িবে। কোন সাধারণ নর বা নারীর উপর আদক্তি অপেক্ষা এটি বা বৃদ্ধের প্রতিমূর্তির উপর আসন্ধি বা আকর্ষণ থাকা কি ভাল নয় ? পাশ্চাভার লোকেরা বলিয়া থাকে, মূর্তির দমুখে হাঁটু গাড়িয়া বদা বড়ই থারাপ, কিন্তু তাহারা একটি নারীর সন্মুথে হাঁটু গাড়িয়া বসিয়া তাহাকে অনায়াসে বলিতে পারে, 'তুমি আমার প্রাণ, তুমি আমার জীবনের আলো। তুমি আমার নয়নের মণি, তুমি আমার আত্মা'---এই-সব। তাহাদের যদি চারটি পা থাকিত, তবে তাহারা চার পায়েই হাঁটু গাড়িয়া বসিত! ইহা নিক্টতর পৌত্তলিকতা বা পৌত্তলিকতা অপেক্ষা নিরুষ্ট। পশুরা ঐরপে হাঁট গাড়িয়া বসিবে। একটি নারীকে 'আমার প্রাণ, আমার আত্মা' বলার অর্থ কি ? এ ভাব তো পাঁচ দিনের মধ্যেই উবিয়া যায়, এ কেবল ইক্রিয়গত আসক্তি মাত্র। তাই যদি না হ্ইবে, তবে পুরুষ পুরুষের নিকট এক্সপে হাঁটু গাড়িয়া বদে না কেন ? এই ভালবাসা স্বার্থপূর্ণ কামনা অথবা তাহা অপেকা নিরুষ্ট,—কেবল একরাশ ফুলচাপা দেওয়া মাত্র। কবিরা উহার একটি ফুল্বর নামকরণ করিয়া উহার উপর **স্বাতর গোলাপজন ছড়াইয়া দেন। তাহা হইলেও উহা স্বার্থ**পর কামনা ছাড়া আর কিছুই নয়। বুদ্ধ বা জিনের মৃতির সমকে হাঁটু গাড়িয়া বসিয়া তুমিই আমার জীবনশ্বরূপ' বলা কি উহা অপেক্ষা ভাল নয়? আমি বরং শত শত বার এইরূপই করিব।

আর এক প্রকার প্রতীক আছে—পাশ্চাত্য দেশে এরপ প্রতীকোপাসনার বারুতি নাই, কিন্তু আমাদের শান্তে মনকে ঈশ্বররপে উপাসনা করিতে বলা গ্রহাছে, যে-কোন বস্তুকে ঈশ্বররপে উপাসনা করা হয়, তাহাই ভগবং-প্রাপ্তির এক একটি সোপানস্বরূপ—প্রত্যেকটি আমাদিগকে ঈশ্বের নিকটতর করিয়া দেয়। অরুদ্ধতী একটি অতি ক্ষুদ্র নক্ষত্র। যদি কেহ এ নক্ষত্র দেখিতে চায়, প্রথমে তাহাকে উহার নিকটবর্তী একটি বড় নক্ষত্র দেখাইতে হয়।

তাহাতে লক্ষ্য দ্বির হইলে তাহার নিকটন্থ একটি কুত্রতর নক্ষত্র—তারপর তদপেক্ষা কৃত্ৰতর নক্ষত্রে লক্ষ্য স্থির হইলে অতি কৃত্ৰতর অকশ্বতী নক্ষত্র দৃষ্টিগোচর হইয়া থাকে। এইব্লপে এই-সকল বিভিন্ন প্রতীক ও প্রতিমা মামুষকে ক্রমে দেই স্ক্র ঈখরের নিকট লইয়া যায়। বৃদ্ধ ও এটির উপাসনা— এ-সবই প্রতীকোপাদনা। ইহা মানবকে প্রকৃত ঈশরোপাদনার সমীপে পৌছাইয়া দেয় মাত্র, কিন্তু বৃদ্ধ ও থ্রীষ্টের উপাসনা কাহাকেও মৃক্তি দিতে পারে না. এই ভাবও অতিক্রম করিয়া ঈশ্বরের নিকট ঘাইতে হইবে। বুদ্ধ ও এীষ্টের ভিতর ঈশরই প্রকাশিত হইয়াছিলেন, কেবল ঈশরই আমাদিগকে মুক্তি দিতে পারেন। অবশ্র কিছু দার্শনিক আছেন, থাঁছারা বলেন, ইহারা প্রতীক নন, ইহাদিগকেই ঈশ্বর বলিয়া শীকার করা কর্তব্য। যাহা হউক, আমরা এই-দকল প্রতীক বা দোপান অবলম্বন করিতে পারি, তাহাতে আমাদের কোন ক্ষতি হইবে না। কিন্তু যদি এই-সব প্রতীকোপাসনার সময় আমরা মনে করি, আমরা ঈশ্বরোপাসনা করিতেছি, তাহা হইলে আমরা ভ্রমে পড়িব। যদি কোন ব্যক্তি যীভঞীষ্টের উপাসনা করে ও মনে করে, দে উহা দ্বারাই মুক্ত হইবে, দে সম্পূর্ণ ভ্রাস্ত। যদি কেহ মনে করে যে, ভূত-প্রেতের উপাদনা করিয়া বা কোন মৃতি পূজা করিয়া তাহার মুক্তি হইবে, তবে সে সম্পূর্ণ ভ্রান্ত। যে-কোন বস্তুর ভিতর ঈশ্বর দর্শন করিয়া তাঁহাকে উপাসনা করিতে পারেন। মূর্তি ভূলিয়া সেখানে ঈশরকে দেখুন। ঈশরে অভ কিছু আরোপ করিবেন না, কিন্তু যে-কোন বস্তুতে ইচ্ছা ঈশ্বরভাব প্রবেশ করান। যে দাকার মূর্তি উপাদনা করেন, তাহার মধ্যে ঈশ্বরকে সীমাবদ্ধ করিবেন না। বরং যাহা কিছু উপাসনা করেন, সে সব কিছু ঈশ্বরভাবে পূর্ণ করিয়া দিন। এভাবে একটা বিড়ালের মধ্যেও আপনি ঈশবের উপাদনা করিতে পারেন। বিড়ালকে ভূলিয়া সেখানে ঈশরকে প্রতিষ্ঠিত কঙ্গন, তাহা হইলেই দব ঠিক হইয়া ষাইবে, কারণ তাঁহা হইতেই দব কিছু আদিয়াছে। তিনিই সব কিছুতে। একথানি চিত্রকে ঈশ্বরত্বপে উপাসনা করা যায়, কিভ ঈশবকে চিত্তক্রপে উপাসনা করা ভূল। চিত্তে ঈশবচিস্তা করা খুবই ঠিক, किन विज्ञादक दे देवत मान कता जून। विज्ञादन मार्था देवत पूर्वन कता हो। খুব ভাল কথা—তাহাতে কোন বিপদাশকা নাই। ঈশবের প্রতিমা প্রতীক মাত্র। ইহাই ভগবানের ষ্থার্থ উপাদনা।

অতঃপর ভক্তিযোগে প্রধান আলোচ্য বিষয়-শবশক্তি বা নামশক্তি। সমগ্র জগওঁ নামরূপাত্মক। হয় জগও নাম ও রূপের সমষ্টি অথবা ভঙু নাম, এবং উহার রূপ কেবল একটি মনোময় মূর্তি। স্থতরাং ফলে এই দাঁভাইতেচে (य, अपन किइहे नारे, वांश नामक्रभाखक नम्र। आपना मकलारे विधान कति. ঈশ্বর নিরাকার; কিন্তু যখনই আমরা তাঁহার চিন্তা করিতে ঘাই, তথনই তাঁহাকে নামরূপযুক্ত ভাবিতে হয়। চিত্ত যেন একটি ছির হ্রদের তুল্য, চিন্তাসমূহ যেন ঐ চিত্তহুদের তরঙ্গ আর এই-সকল তরজের স্বাভাবিক আবির্ভাব-প্রণালীকেই 'নামরূপ' বলে। 'নামরূপ' ব্যতীত কোন তরঙ্গই উঠিতে পারে না। যাহা কিছু একরপমাত্র, তাহা চিম্ভা করিতে পারা যায় না। উহা অবগ্ৰই চিম্বার অতীত, কিন্তু যথনই উহা চিম্বা ও জ্ঞুপদার্থে পরিণত হয়, তখনই উহার নামরূপ চাই-ই চাই। আমরা উহাদিগকে পূথক করিতে পারি না। অনেক গ্রন্থে দেখিতে পাওয়া যায়, 'শব্দ' হইতে ঈশ্বর এই জ্বগৎ স্ষ্টি করিয়াছেন। খ্রীষ্টানগণের একটা মত আছে—শব্দ হইতে জগৎ স্ষষ্টি হইয়াছে। সংস্কৃত ভাষায় উহারই নাম 'শব্দবন্ধবাদ'। উহা একটি প্রাচীন ভারতীয় মত; ভারতীয় ধর্মপ্রচারকগণ কর্তৃক ঐ মত আলেকজান্দ্রিয়ায় নীত হয় এবং সেথানে ঐ ভাব রোপণ করা হয়। এইরূপে সেথানে শব্দবন্ধবাদ ও অবতারবাদ প্রতিষ্ঠিত হইয়াছে। শব্দ হইতে ঈশ্বর সমুদ্য স্বষ্ট করিয়াছিলেন —এ-কথার গভীর অর্থ আছে। ঈশব যথন স্বয়ং নিরাকার, তথন স্ষ্টি ব্যাখ্যা করিবার ইহাই শ্রেষ্ঠ উপায়। সৃষ্টি শব্দের অর্থ-বাহিরে প্রক্ষেপ করা, বিস্তার করা। স্থতরাং ঈশ্বর শৃক্ত হইতে জগং নির্মাণ করিলেন, এই প্রলাপের অর্থ কি ? ঈশ্বর হইতে জগৎ প্রক্রিপ্ত হইরাছে। তিনিই জগদ্রপে পরিণত হন, আর সবই তাঁহাতে ফিরিয়া আসে, আবার বাহির হয়, আবার ফিরিয়া আদে। অনস্ত কাল ধরিয়া এইরূপ চলিবে। আমরা দেখিয়াছি, আমাদের মন হইতে যে-কোন ভাবের স্পষ্ট হয়, তাহা নামরূপ ব্যতীত হইতে পারে না। মনে করুন, আপনাদের মন সম্পূর্ণ স্থির রহিয়াছে, উহা একেবারে চিস্তাহীন হইয়াছে। যথনই চিস্তার আরম্ভ হইবে, উহা অমনি নাম ও রূপকে আশ্রয় করিতে থাকিবে। প্রত্যেক চিস্তা বা ভাবেরই একটি নির্দিষ্ট নাম ও একটি নির্দিষ্ট রূপ আছে। স্থভরাং সৃষ্টি বা বিকাশের ব্যাপারটাই অনম্ভকাল ধরিয়া নামরপের সহিত জড়িত। অতএব আমরা দেখিতে পাই, মাহুবের বত

প্রকার ভাব আছে অথবা থাকিতে পারে, তাহার প্রতিরূপ একটি নাম বা শব্দ অবশুই থাকিবে। তাই যদি হইল, তবে যেমন আপনার দেহ আপনার মনের বহিম্প বা স্থল বিকাশ, তেমনি এই জগৎও মনেরই বিকাশ, ইহা সহজেই মনে করা ৰাইতে পারে। আর ইহা যদি সত্য হয় যে, সমগ্র জগৎ একই নিয়মে গঠিত, তাহা হইলে একটি পরমাণুর গঠনপ্রণালী জানিতে পারিলে আপনি সমগ্র জগতের গঠনপ্রণালীই জানিতে পারিবেন। আপনাদের শরীরের স্থল ভাগ এই স্থল দেহ, আর চিস্তা বা ভাব উহারই অভ্যন্তরে সম্মতর ভাগ। এ-ছটি চিরদিন অবিচ্ছেত। ইহা আপনারা প্রতিদিনই দেখিতে পান। কোন ব্যক্তির মন্তিকে যখন বিশুঝলা উপস্থিত হয়, তাহার চিস্তা বা ভাবসমূহও অমনি বিশৃঞ্জল হইতে থাকে। কারণ ঐ তুইটি একই বস্তু—একই বস্তুর স্থল ও স্ক্ষভাগ মাত্র। মন ও জড়বস্ত বলিয়া চুইটি পুথক পদার্থ নাই। একটি উচ্চ বায়ুন্তভে বেমন একই বায়ুর ঘন ও পাতলা শুর পর পর পাওয়া যায়— এবং বায়মণ্ডলের ষতই উর্ধে যাওয়া যায়, তত্তই উহা সন্মতর হইতে থাকে---এই দেহ সম্বন্ধেও সেইরূপ। বরাবর ইহা একই বন্ধ-স্থল হইতে সুন্ম-স্থরে স্তরে গ্রথিত বহিয়াছে। দেহটা যেন নথের মতো, নথ কাটিয়া ফেলুন, আবার নথ হইবে। বস্তু যতই স্ক্রতর হয়, তাহা ততই অধিক স্থায়ী হয়, দর্বকালেই ইহার সভ্যতা দেখা যায়: আবার যতই স্থূলতর হয়, উত্তই অস্থায়ী হইয়া থাকে। অতএব আমরা দেখিতেছি-রূপ স্থূলতর, নাম সৃন্ধতর। ভাব, নাম ও রূপ—এই ভিনটি কিন্তু একই বস্তু; একে তিন, তিনে এক; একই বম্বর ত্রিবিধ অবস্থা—স্ক্রতর, কিঞ্চিৎ ঘনীভূত ও সম্পূর্ণ ঘনীভূত। একটি থাকিলে অপরগুলিও থাকিবেই। যেখানে নাম, সেথানেই রূপ ও ভাব বর্তমান। স্কুতরাং সহজেই ইহা প্রতীত হইতেছে যে, এই দেহ যে নিয়মে িনিমিত, এই ব্ৰহ্মাণ্ড যদি সেই একই নিয়মে নিমিত হয়, তবে ইহাতেও নাম রূপ ও ভাব-এই তিনটি জ্বিনিস অবশ্র থাকিবে। চিস্তা বা ভাবই ব্রহ্মাণ্ডের স্ক্রতম অংশ, উহাই জগতের প্রক্লত প্রেরণাশক্তি এবং উহাকেই ঈশ্বর বলে। আমাদের দেহের অন্তর্যামী ভাবকে 'আত্মা' এবং জগতের অন্তর্যামী ভাবকে 'ঈশর' বলে। তারপর 'নাম', এবং দর্বলেষে 'রূপ'--যাহা আমরা দর্শন-ম্পর্শন করিয়া থাকি। বেমন আপনি একজন নির্দিষ্ট ব্যক্তি, এই ব্রহ্মাণ্ডের মধ্যে একটি কুদ্র ব্রহ্মাণ্ড, আপনার দেহের একটি নির্দিষ্ট রূপ আছে, আবার

তাহার শ্রীঅমুক বা শ্রীমতীঅমুক প্রভৃতি বিভিন্ন নাম আছে, তাহার পশ্চাতে আবার ভাব—অর্থাৎ বে চিন্তা বা ভাবসমষ্টির প্রকাশে এই দেহ নির্মিত— তাহা বহিয়াছে; দেইরূপ এই অনন্ত বন্ধাণ্ডের অন্তরালে নাম বাহয়াছে, আর **मिंह नाम हटेएउटे अटे विद्धिंग**९ रहे वा विद्यार हो हो साह । सकन धर्म अहे नागरंक मसबक्ष वित्रा थांक । वाहरताम मिथिज चार्क—'चामिरज मक किन. সেই শব্দ ঈশবের সহিত যুক্ত ছিল, সে শব্দই ঈশব ।' সেই নাম হইতে রূপের প্রকাশ হইয়াছে এবং দেই নামের পশ্চাতে ঈশ্বর আছেন। এই সর্বব্যাপী ভাব বা চেতনাকে সাংখ্যেরা 'মহং' আখ্যা প্রদান করেন। এই নাম কি ? আমরা দেখিতে পাইতেছি, ভাবের সঙ্গে নাম অবশ্রষ্ট থাকিবে। সমগ্র জগৎ সমপ্রকৃতিক, আর আধুনিক বিজ্ঞান নি:সংশন্তে প্রমাণ করিয়াছে যে, সমগ্র জগৎ যে উপাদানে নির্মিত, প্রত্যেকটি পরমাণুও সেই উপাদানে নির্মিত। আপনারা যদি এক তাল মন্তিকাকে জানিতে পারেন, তবে সমগ্র বন্ধাণ্ডকেই জানিতে পারিবেন।' সমগ্র জগৎকে জানিতে হইলে কেবল একটু মাটি লইয়া উহাকে বিশ্লেষণ করিয়া দেখিলেই হইবে। यদি আপনারা একটি টেবিলকে সম্পূর্ণক্লপে—সব দিক দিয়া উহাকে জানিতে পারেন, তাহা হইলে আপনারা সমগ্র জগৎকে জানিতে পারিবেন। সমগ্র ব্রহ্মাণ্ডের মধ্যে মানুষ সৃষ্টির শ্রেষ্ঠ প্রতিনিধি-নাত্র্যই স্বয়ং কুত্রজাওস্বরূপ। স্বতরাং নাত্র্যের মধ্যে আমর। রূপ দেখিতে পাই, তাহার পশ্চাতে নাম, তৎপশ্চাতে ভাব-অর্থাৎ মননকারী পুরুষ রহিয়াছেন। অতএব এই বৃহৎ ব্রহ্মাণ্ডও অবশ্রই সেই একই নিয়মে নির্মিত। প্রশ্ন এই—নাম কি? হিন্দুদের মতে এই নাম বা শব্দ—ওঁ। প্রাচীন মিশরবাদিগণও তাহাই বিশাস করিত।

বাঁহাকে লাভ করিবার ইচ্ছা করিয়া সাধক ব্রশ্বচর্য পালন করেন, আমি সংক্ষেপে তাহাই বলিব—তাহা ওঁ।

ইনিই অক্ষর অপরএকা, ইনিই অক্ষর পরএকা। এই অক্ষরের—ওকারের রহক্ত জানিয়া যিনি যাহা ইচ্ছা করেন, তিনি তাহাই লাভ করিয়া থাকেন।

১ ছান্দোগ্য উপ., ৬৷১:৪

যদিদ্ধন্তো ভ্রক্ষচর্যং চরস্তি
তত্তে পদং সংগ্রহেণ ত্রবীম্যোমিত্যেতং ।
কঠ উপ..

এতজ্যেবাক্ষরং ব্রহ্ম এতজ্যেবাক্ষরং পরম্।
 এতজ্যেবাক্ষরং জ্ঞাত্বা যো যদিছাতি তত্ত তং।

--কঠ উপ..

ওয়ার সমগ্র ব্রহ্মাণ্ডের প্রতীক, ঈশবেরও প্রতীক! ইহা বহির্জগৎ ও
ঈশবের মধ্যবর্তী, উভয়েরই প্রতিভূ! এখন আমরা জগতের বিভিন্ন ধণ্ড থণ্ড
ভাবগুলি সহয়ে আলোচনা করিব। এই সমগ্র জগৎকৈ সমষ্টিভাবে না ধরিয়াণ্ড
আমরা জগৎটাকে বিভিন্ন ইন্দ্রিয়—যথা স্পর্ন, রূপ, রূপ ইত্যাদি অমুসারে এবং অক্যান্ত নানা প্রকারে খণ্ড থণ্ড ভাবে গ্রহণ করিতে পারি। প্রত্যেক স্থলেই এই জগৎকেই বিভিন্ন দৃষ্টি হইতে লক্ষ লক্ষ জগৎ-রূপে দেখা যাইতে
পারে, আর এইরূপ বিভিন্ন ভাবে দৃষ্ট জগতের প্রত্যেকটিই স্বয়ং এক একটি
সম্পূর্ণ জগং হইবে এবং প্রত্যেকটিরই বিভিন্ন নামরূপ ও তাহাদের পশ্চাতে একটি ভাব থাকিবে। এই ভাবগুলিই প্রতীক। আর প্রত্যেক প্রতীকের
এক একটি নাম আছে। এইরূপ পবিত্র নাম বা শব্দ অনেক আছে;
ভক্তিযোগীরা বিভিন্ন নামের সাধন উপদেশ দিয়া থাকেন।

এই তো নামের দার্শনিক তব বিবৃত হইল—এখন উহার সাধনে কি ফল হয়, তাহাই বিচার্য। এই-সব নামের প্রায় অনস্ত শক্তি আছে। কেবল ঐ শব্দ বা মন্ত্রগুলি জ্বপ করিয়াই আমরা সমৃদয় বাঞ্চিত বস্তু লাভ করিতে পারি, সিদ্ধ হইতে পারি। কিন্তু তাহা হইলেও তুইটি জিনিসের প্রয়োজন। 'আশ্চর্যো বক্তা কুশলোহস্ত লকা।'' গুরু অলৌকিক শক্তিসম্পন্ন হইবেন এবং শিশ্বও সেইরূপ হইবে। এই নাম এমন ব্যক্তির নিকট হইতে পাওয়া চাই, মিনি উত্তরাধিকারস্ত্রে উহা পাইয়াছেন। অতি প্রাচীনকাল হইতে গুরু হইতে শিশ্বে আধ্যাত্মিক শক্তিপ্রবাহ আদিতেছে, এবং গুরুপরম্পরাক্রমে আদিলেই নাম শক্তিসম্পন্ন হইয়া থাকে, এবং পুনঃ পুনঃ জ্বপ করিলে নাম অনস্তশক্তিসম্পন্ন হয়। বে ব্যক্তির নিকট হইতে এরূপ শব্দ বা নাম পাওয়া যায় তাঁহাকে গুরু বলে, আর মিনি পান তাঁহাকে শিশ্ব বলে। যদি বিধিপুর্বক এইরূপ মন্ত্র গ্রহণ করিয়া উহা পুনঃ পুনঃ অভ্যাস করা হয়, তবে সাধক ভক্তিযোগের পথে অনেকথানি অগ্রসর হইয়া রহিল। কেবল ঐ মন্ত্রের বার বার উচ্চারণে ভক্তির উচ্চতর অবস্থা আদিবে।

<sup>ं</sup> ३ कंग्रे डिशः, अशा

'হে ভগবন্, আপনার কত নাম রহিয়াছে! আপনি জানেন, উহাদের প্রত্যেকের কি তাৎপর্য! সব নামগুলিই আপনার। প্রত্যেক নামেই আপনার অনম্বলক্তি রহিয়াছে। এই-সকল নাম উচ্চারণের কোন নির্দিষ্ট দেশকালও নাই, কারণ সব কালই শুদ্ধ ও সব' স্বানই শুদ্ধ। আপনি এত সহজ্বলভ্য, আপনি এত দ্য়াময়! আমি অতি ত্রভাগা বে, আপনার প্রতি আমার অহুরাগ জ্মিল না।'

ইট্ট সম্বন্ধে পূর্ব বক্তৃতায় কিঞ্চিং আভাস দিয়াছি—আশা করি, ঐ বিষয়টি আপনারা বিশেষ মনোষোগ সহকারে আলোচন। করিবেন; কারণ ইটনিষ্ঠা সম্বন্ধে ঠিক ঠিক ধারণা হইলে আমরা জগতের ভিন্ন ভিন্ন ধর্মের ষথার্থ তাৎপর্য বুঝিতে পারিব। ('ইষ্ট' শব্দটি ইষ্-ধাতু হইতে সিদ্ধ হইয়াছে; উহার অর্থ-ইচ্ছা করা, মনোনীত করা। সুকল ধর্মের, সকল সম্প্রদায়ের, সকল মাহুষের চরম লক্ষ্য এক-মুক্তিলাভ ও সর্বতঃখনিবৃত্তি। বেথানেই কোন প্রকার ধর্ম বিভয়ান, দেখানেই এই তুইটির একটি না একটি আদর্শ কাজ করিতেছে। অবশ্য ধর্মের নিমন্তরে ঐ ভাবগুলি তত স্পাইরূপে দেখা ষায় না বটে, কিন্তু স্বস্পষ্ট হউক, আর অস্পষ্টই হউক—আমরা সকলেই ঐ চরম লক্ষ্যের দিকে অগ্রসর হইতেছি। আমরা সকলেই তুঃখ এড়াইতে চাই— প্রতিদিন আমরা যে তুঃখ ভোগ করিতেছি, তাহা হইতে মুক্তি চাই; আমরা সকলেই মুক্তিলাভের—দৈহিক, মানসিক ও আধ্যাত্মিক স্বাধীনতালাভের চেষ্টা করিতেছি। জগতের সকল কার্যের মূলেই ঐ তুঃখনিবৃত্তি ও মুক্তিলাভের চেষ্টা। সকলের লক্ষ্য এক, তথাপি দেখানে পৌছিবার উপায় ভিন্ন ভিন্ন এবং আমাদের প্রকৃতির বিভিন্নতা ও বৈশিষ্ট্য অমুষায়ী এই-সকল বিভিন্ন পথ বা উপায় নিরূপিত হইয়াছে। কাহারও প্রকৃতি ভাবপ্রধান, কাহারও জ্ঞানপ্রধান, কাহারও কর্মপ্রধান, কাহারও বা অম্বর্মণ। একপ্রকার প্রকৃতির ভিতরেও আবার অবাস্তর ভেদ থাকিতে পারে। এথন আমরা যে-বিষয় বিশেষভাবে আলোচনা করিতেছি, সেই ভক্তি বা ভালবাসার কথাই ধরুন। একজনের প্রকৃতিতে সন্তানবাৎসন্য প্রবন, কাহারও বা স্ত্রীর প্রতি ভালবাসা সমধিক, কাহারও মাতার প্রতি, কাহারও পিতার প্রতি, কাহারও বা বন্ধর প্রতি অধিক ভালবাসা, কাহারও স্বদেশপ্রীতি অতিশয় প্রবল—আবার কিছু লোক জাতিধর্মদেশ-নির্বিশেষে সমগ্র মানবজাতিকে ভালবাসিয়া থাকেন্ট্র

অবশ্র তাঁহাদের সংখ্যা অতি অল্প। আর ষদিও আমরা ঐত্যেকেই এমন ভাবে কথা বলি যেন মানবজাতির প্রতি নিঃস্বার্থ প্রেমই আমাদের প্রেরণাশক্তি, উহা ছারাই আমাদের জীবন চালিত হইতেছে, কিন্তু বর্তমান কালে সমগ্র জগতের মধ্যে এরূপ ব্যক্তি একশতের বেশী আছেন বলিয়া বোধ হয় না।
আর কয়েকজন মাত্র জানীই এই মানবপ্রেম প্রাণে প্রাণে অফুভব করিয়াছেন।
মানবজাতির মধ্যে অরুসংখ্যক মহাজাই সর্বজনীন প্রেম প্রাণে প্রাণে অফুভব
করিয়া থাকেন, এবং আমার মতো লোক তাঁহাদের সেই ভাব লইয়া প্রচার
করিয়া থাকে। জগতের সমূদ্য মহৎ ভাবেরই পরিণাম এই। তবে আমরা
আশা করি, জগৎ যেন কখন একেবারে এরূপ মহাপুরুষণুশ্য না হয়।

যাহা হউক, পূর্ব প্রদক্ষের অন্থর্যন্তি করা যাক। আমরা দেখিতে পাই, একটি নির্দিষ্ট ভাবের চরমাবস্থায় যাইবার নানাবিধ উপায় আছে। সকল খ্রীষ্টানই খ্রীষ্টে বিশাসী, কিন্তু বিভিন্ন সম্প্রদায় তাঁহার সম্বন্ধে বিভিন্ন ব্যাখ্যা করিয়া থাকে। প্রত্যেক চার্চ তাঁহাকে বিভিন্ন আলোকে বিভিন্ন দৃষ্টিতে দেখিয়া থাকে। প্রস্কোবিটেরিয়ানের দৃষ্টি খ্রীষ্টের জীবনের সেই অংশে নিবদ্ধ, বেখানে তিনি পোন্দারদের মূলা লেনদেন করিতে দেখিয়া 'তোমরা ভগবানের মন্দির কেন অপবিত্র করিতেছ ?' বলিয়া তাহাদিগকে তাড়াইয়া দিয়াছিলেন। খ্রীষ্টকে তাঁহারা অন্থায়ের বিহুদ্ধে তীত্র আক্রমণকারিরণে দেখিয়া থাকেন। কোয়েকারকে জিজ্ঞানা করিলে তিনি হয়তো বলিবেন, 'খ্রীষ্ট শক্ষকে কমাকরিয়াছিলেন।' কোয়েকার খ্রীষ্টের ঐ ভাবটি গ্রহণ করিয়া থাকেন। আবার যদি রোম্যান ক্যাথলিককে জিজ্ঞানা করেন, তাঁহার খ্রীষ্ট-জীবনের কোন্ অংশ খ্ব ভাল লাগে, তিনি হয়তো বলিবেন, 'যখন খ্রীষ্ট পিটরকে স্বর্গরাজ্যের চাবি দিয়াছিলেন।' প্রত্যেক সম্প্রদায়ই খ্রীষ্টকে নিজের ভাবে দেখিতে বাধ্য। অতএব দেখা যাইতেছে, একই বিষয়ে কত প্রকার বিভাগ ও অবাস্তর বিভাগ আছে।

অক্ত ব্যক্তিগণ এই-সব অবাস্তর বিভাগের একটিকে অবলম্বন করে এবং অপর সকল ব্যক্তির নিজ নিজ ধারণামুসারে জগং-সমস্তা ব্যাখ্যা করিবার অধিকার তাহারা শুধু বে অধীকার করে, তাহা নয়, আর সকলে একেবারে আন্ত এবং কেবল তাহারাই অল্রান্ত, এই কথা বলিতেও তাহারা সাহসকরে। যদি কেহ তাহাদের কথার প্রতিবাদ করে, অমনি তাহারা লড়াই করিতে অগ্রসর হয়। তাহারা বলে, যে কেহ আমাদের মত বিশ্বাস করিবেনা, তাহাকেই মারিয়া ফেলিব। ইহারাই আবার মনে করে, আমরা অকপট, আর সকলেই ল্রান্ত কপট।

কিন্তু আমরা এই ভক্তিযোগে কিরুপ দৃষ্টিভকী অবলম্বন করিব ? অপরে লান্ত নয়, তথু এইটুকু বলিয়াই আমরা কান্ত হইতে চাই না, আমরা সকলকেই বলিতে চাই, নিজ নিজ মনোমত পথে যাহারা চলিতেছে, তাহারা সকলেই ঠিক পথে চলিতেছে। নিজ প্রকৃতির একান্ত প্রয়োজনে আপনি যে পয়া অবলম্বন করিতে বাধ্য হইয়াছেন, আপনার পক্ষে দেই পয়াই ঠিক। আমাদের মধ্যে প্রত্যেকেই আমাদের অতীত অভিক্রতার ফলস্বরূপ বিশেষ বিশেষ প্রকৃতি লইয়া জন্মগ্রহণ করিয়াছি। হয় বল্ন, উহা আমাদের প্রকারের কর্মকা, নয় বল্ন প্রক্ষায়্তরমে আমরা ঐ প্রকৃতি পাইয়াছি। যে ভাবেই আপনারা উহা নির্দেশ কর্মন না কেন, এই অতীতের প্রভাব আমাদের মধ্যে ধেরুপেই আসিয়া থাকুক না কেন, ইহা সম্পূর্ণ নিশ্চিত যে, আমরা আমাদের অতীত অবস্থার ফলস্বরূপ। এই কারণেই আমাদের প্রত্যেকের মধ্যে বিভিন্ন ভাব, প্রত্যেকের দেহমনের বিভিন্ন গতি দেখিতে পাওয়া যায়। স্বতরাং প্রত্যেককেই নিজ নিজ পথ বাছিয়া লইতে হইবে।

আমাদের প্রত্যেকেই যে বিশেষ পথের, যে বিশেষ সাধনপ্রণালীর উপযোগী, তাহাকেই 'ইট্ট' বলে। ইহাই ইট্টবিষয়ক মতবাদ, এবং আমাদের নিজস্ব সাধনপ্রণালীকে আমরা 'ইট্ট' বলিয়া থাকি। দৃটাস্কস্করপ, কোন ব্যক্তির ঈশরসহন্ধীয় ধারণা—তিনি বিশ্বজ্ঞাণ্ডের সর্বশক্তিমান্ শাসনকর্তা। যাহার ঐরপ ধারণা, তাহার স্বভাবই হয়তো ঐরপ। হয়তো দে এক মহা অহন্ধারী ব্যক্তি—সকলের উপর প্রভুত্ব করিতে চায়। দে যে ঈশরকে একজন সর্বশক্তিমান্ শাসনকর্তা ভাবিবে, তাহাতে আর আশ্চর্য কি? আর একজন হয়তো বিভালয়ের শিক্ষক—কঠোরপ্রকৃতি; সে ভগবান্কে আয়পরায়ণ, শান্তি-বিধাতা প্রভৃতি গুণান্বিত হাড়া আর কিছু ভাবিতে পারে না। প্রত্যেকেই ঈশরকে নিজ প্রকৃতি অহ্নযায়ী কল্পনা করে, এবং আমাদের প্রকৃতি অহ্নযায়ী আমরা ঈশরকে যেরপ দেখিয়া থাকি, তাহাকেই আমাদের 'ইট্ট' বলি। আমরা নিজদিগকে এমন এক অবস্থায় আনিয়া ফেলিয়াছি, বেখানে ঈশরকে ঐরপেই, কেবল ঐরপেই দেখিতে পারি, অন্ত কোনরূপে দেখিতে পারি না। আপনি যাহার নিকট শিক্ষা লাভ করেন, তাঁহার উপদেশকেই সর্বোৎক্ট ও উপযোগী বলিয়া মনে করিয়া থাকেন। কিছ

আপনি হয়তো আপনার এক বন্ধুকে তাঁহার উপদেশ শুনিতে বলিবেন—দে শুনিয়া আসিয়া বলিল, উহা অপেকা নিক্ট উপদেশ সে আর কথন শুনে নাই। সে মিথ্যা বলে নাই, তাহার সহিত বিবাদ র্থা। উপদেশ নিভূল ছিল, কিন্তু উহা সেই ব্যক্তির উপযোগী হয় নাই।

**এই** विषय्रिष्टे आत अकड़े विखात कतिया विलिश वृता बाहेरव-विशिध দৃষ্টিভদ্দি হইতে কোন তত্ত্ব সত্য হইতে পারে, আবার একই কালে সত্য না হইতেও পারে। আপাততঃ এই কথা স্ববিরোধী বলিয়া মনে হইতে পারে. কিন্তু আমাদিগকে শ্বরণ রাখিতে হইবে, শুধু নিরপেক্ষ দতাই এক, কিন্তু আপেক্ষিক সত্য অবশ্বই নানাবিধ। দুষ্টান্তম্বরূপ এই জগতের কথাই ধরুন। এই অগদ্রন্ধাও অথও নিরপেক্ষ সন্তা হিসাবে অপরিবর্তনীয়, অপরিবর্তিত, দৰ্বত্ৰ সমভাবাপন্ন, কিন্তু আপনি, আমি—প্ৰত্যেকেই নিজ নিচ্ছ পুথক জগং দেখি. শুনি ও অহভব করি। অথবা সূর্যের কথা ধরুন। সূর্য এক, কিন্ত আপনি. আমি এবং অক্তান্ত শত শত ব্যক্তি উহাকে বিভিন্ন স্থানে দাঁড়াইয়া বিভিন্ন ব্দবস্থায় দেখি। একটু স্থানপরিবর্তন করিলে একই ব্যক্তি পূর্বে সূর্বকে ষেরপ দেখিয়াছিল, পরে আর এক রূপে দেখিবে। বায়ুমগুলে সামাক্ত পরিবর্তন হইলে স্থকে আর এক রূপে দেখা যাইবে। স্বভরাং বুঝা গেল, আপেক্ষিক সত্য সর্বদাই বিবিধন্ধণে প্রতীত হয়। নিরপেক্ষ সত্য কিন্তু এক ও অঘিতীয়। এইজ্বন্ত যখন দেখিবেন, ধর্মসম্বন্ধে কোন ব্যক্তি যাহা বলিতেছে, তাহার সহিত আপনার মত ঠিক মিলিতেছে না, তখন তাহার সহিত বিবাদ করিবার প্রয়োজন নাই। স্মরণ রাখিতে হইবে, আপাতবিরোধী বলিয়া মনে হইলেও উভয়ের মতই সত্য হইতে পারে। লক্ষ লক্ষ ব্যাসার্ধ এক সূর্যের কেন্দ্রাভিমুখে গিয়াছে। ছইটি ব্যাদার্ধ কেন্দ্র হইতে যত দূরে, তাহাদের দূরত্ব তত অধিক; কেন্দ্রের যত নিকটবর্তী হয়, তাহাদের দূরত্ব ততই কমিয়া যায়, সকল ব্যাসার্ধ ই কেন্দ্রে মিলিত হয়, তখন দূরত্ব একেবারে তিরোহিত হয়। এইরূপ একটি কেন্দ্রই মানবজাতির চরম লক্ষ্য। ঈশ্বরই ঐ কেন্দ্র এবং আমরা ব্যাসার্ধ। আমাদের প্রকৃতিগত বাধার মধ্য দিয়াই আমরা ভগবানের দর্শন পাইতে পারি। এই স্তরে দুখায়মান হইয়া আমরা নিরণেক্ষ সত্যকে বিভিন্নভাবে দেখিতে বাধ্য। এই কারণে আমাদের সকলের দৃষ্টিভঙ্গিই সভ্য, স্বতরাং কাহারও সহিত विवादमत श्री शांकन नारे।

বিভিন্নতারণ সমস্তা সমাধানের একমাত্র উপায়—সেই কেন্দ্রের দিকে অগ্রসর হওয়া। আমাদের প্রত্যেকের মত বিভিন্ন। আমরা যদি তর্কযুক্তি বা বিবাদের বারা আমাদের মতবিরোধের মীমাংসা করিতে চেটা করি, তাহা হইলে শত শত বর্ষেও আমরা কোনরূপ সিদ্ধান্তে উপনীত হুইব না। ইতিহাসেই ইহা প্রমাণিত হইয়াছে। ইহার একমাত্র সমাধান অগ্রসর হওয়া—আগাইয়া যত শীঘ্র উহা করিতে পারা যায়, তত শীঘ্র আমাদের বিরোধ বা বিভিন্নতা অস্তহিত হইবে।

অতএব ইউনিষ্ঠার অর্থ প্রত্যেক ব্যক্তিকে নিজ নিজ ধর্ম নির্বাচন করিতে অধিকার দেওয়া। কেইই অপরকে তাহার নিজের উপাশ্য পূজা করিতে বাধ্য করিবে না। আমি বাঁহার উপাসনা করি, আপনি তাঁহার উপাসনা করিতে পারেন না; অথবা আপনি বাঁহার উপাসন। করেন, আমি তাঁহার উপাসনা করিতে পারি না। ইহা অসন্তব। সৈত্য, বলপ্রয়োগ বা যুক্তি ছারা মাহ্যকে দলবদ্ধ করিবার, বিশৃষ্খলভাবে একই খোঁয়াড়ে পুরিবার এবং একই ভাবে ঈশরের উপাসনা করিতে বাধ্য করার সকল চেষ্টা চিরকাল বিফল হইয়াছে ও হইবে। কারণ ইহা প্রকৃতির বিফল্বে অসন্তব চেষ্টা। শুধু তাই নয়, ইহাতে মাহ্যবের আধ্যাত্মিক উন্ধতি ব্যাহত হইবার আশন্ধা আছে। এমন নরনারী একটিও দেখিতে পাইবেন না, যে কোন এক প্রকার ধর্মের জন্ত চেষ্টা না করিতেছে; কিন্তু কয়জন লোক তৃপ্ত হইয়াছে! অথবা খ্ব কম লোকই বাস্তবিক ধর্ম বিলয়া কিছু লাভ করিয়াছে! কেন ?—কারণ অধিকাংশ লোক অসন্তবকে সন্তব করিবার চেষ্টা করিতেছে। অপরের হকুমে জ্বোর করিয়া তাহাকে একটা ধর্মপদ্ধিত অবলম্বন করানো হইয়াছে।

দৃষ্টান্তস্বরূপ: আমি যথন ছোট ছিলাম, আমার বাবা তথন একথানি ছোট বই আমার হাতে দিয়া বলিলেন—ঈশ্বর এই রকম, এই জিনিস এই রকম। আমার মনে এসব ভাব ঢুকাইয়া দিবার তাঁহার কি প্রয়োজন ছিল? আমি কি ভাবে উন্নতি লাভ করিব, তাহা তিনি কিরূপে জানিলেন? আমার প্রকৃতি অফুসারে আমি কিরূপে উন্নতি লাভ করিব; ভাহার কিছু না জানিয়াই ডিনি আমার মাথায় তাঁহার ভাবগুলি জাের করিয়া ঢুকাইয়া দিবার চেষ্টা করেন; আর তাহার ফল এই হয় যে, আমার উন্নতি বাধা প্রাপ্ত হয়। আপনারা একটি গাছকে উহার পক্ষে অফুপ্রোগী মৃত্তিকার উপর বদাইয়া কথন বড় করিতে

পারেন না। যে দিন আপনারা শ্রের উপর বা প্রতিকৃল মৃত্তিকায় গাছ জন্মাইতে সুক্ষম হইবেন, সেই দিন আপনারা একটি ছেলের প্রকৃতির দিকে লক্ষ্য না রাখিয়া জোর করিয়া তাহাকে আপনাদের ভাব শিখাইতে পারিবেন।

শিশু নিজে নিজেই শি**ৰিয়া থাকে। তবে তাহাকে তাহার নিজের** ভাবে উন্নতি করিতে আপনারা সাহায্য করিতে পারেন। সাক্ষাংভাবে কিছু দিয়া আপনারা ভাহাকে সাহাষ্য করিতে পারেন না, ভাহার উন্নভির বিম্নগুলি দূর করিয়া পরোক্ষ ভাবে সাহায্য করিতে পারেন। নিজম্ব নিয়মামুসারেই জ্ঞান তাহার মধ্যে প্রকাশিত হইয়া থাকে। মাটিটা একট খুঁডিয়া দিন, যাহাতে অঙ্কুর সহজে বাহির হইতে পারে; চারিদিকে বেড়া দিয়া দিতে পারেন, যেন কোন জীব জন্ক চারাটি না খাইয়া ফেলে: এইটকু দেখিতে পারেন যে, অতিরিক্ত হিমে বা বর্ষায় যেন উহা একেবারে নষ্ট হইয়া না ষায়-বাস. আপনার কাজ এথানেই শেষ। উহার বেশী আপনি আর কিছু করিতে পারেন না। বাকীটুকু অন্তর্নিহিত প্রকৃতির বহির্বিকাশ। শিশুর শিক্ষা সম্বন্ধেও এইরূপ। শিশু নিজে নিজেই শিক্ষা পায়। আপনারা আমার বক্ততা শুনিতে আসিয়াছেন; যাহা শিখিলেন, তাহা বাড়ি গিয়া নিজ মনের চিম্ভা ও ভাবগুলির সহিত মিলাইয়া দেখুন; দেখিবেন, আপনারাও ঠিক সেই ভাবে চিন্তা করিয়াছেন, আমি সেইগুলি স্পষ্টভাবে ব্যক্ত করিয়াছি মাত্র। আমি কোন কালে আপনাদিগকে কিছু শিখাইতে পারি না। আপনারা নিজেরাই নিজেদের শিথাইবেন—হয়তো আমি সেই চিস্তা, সেই ভাব স্পষ্টরূপে ব্যক্ত করিয়া আপনাদিগকে একটু সাহায্য করিতে পারি। ধর্ম-বাজ্যে এ-কথা আরও সত্য। নিজে নিজেই ধর্ম শিখিতে হইবে)

আমার মাথায় কতকগুলি বাজে ভাব ঢুকাইয়া দিবার কি অধিকার আমার পিতার আছে? শিক্ষকেরই বা এই-সব ভাব আমার মাথায় ঢুকাইয়া দিবার কি অধিকার আছে? এ-সব জিনিস আমার মাথায় ঢুকাইয়া দিবার কি অধিকার সমাজের আছে? হয়তো ওগুলি ভাল ভাব, কিন্তু ওগুলি আমার পথ না হইতে পারে। লক্ষ লক্ষ নিরীহ শিশুকে ভুলপথে শিক্ষা দিয়া নই করা হইতেছে—জগতে আজ কি ভয়াবহ অমঙ্গল রাজত করিতেছে, ভাব্ন দেখি! কত কত ভুলর ভাব, ষেগুলি অভুত আধ্যাত্মিক সত্য হইয়া দাঁড়াইত—সেগুলি বংশগত ধর্ম, সামাজিক ধর্ম, জাতীয় ধর্ম প্রভৃতি ভয়ানক

ধারণাগুলি বারা অকুরেই নষ্ট হইয়া গিয়াছে! ভাবুন দেখি, এখনও जाभनात्मत्र मिखल जाभनात्मत्र देगगद्यत्र धर्म, जाभनात्मत्र त्मरणत्र धर्म সম্বন্ধে কি রাশীকৃত কুসংস্কার রহিয়াছে! ভাবন দেখি, ঐ-সকল কুসংস্কার আপনাদের কত অনিষ্ট করিয়াছে! আপনারা আবার সেইগুলি দিয়া আপনাদের ছেলেমেয়েকে নষ্ট করিতে উন্ধত রহিয়াছেন। মামুষ অপরের কতটা অনিষ্ট ক্রিয়া থাকে ও ক্রিতে পারে, তাহা সে জানে না। জানে না—তা একরূপ ভালই বলিতে হইবে: কারণ একবার ধদি লে তাহা বুঝিত, তবে তথনই আত্মহত্যা করিত। প্রত্যেক চিম্বা ও প্রত্যেক কাজের পিছনে কি প্রবল শক্তি রহিয়াছে, মাত্রষ তাহা জানে না। এ কথা অতি সত্য যে, 'দেবতারা যেখানে যাইতে সাহস করেন না, নির্বোধেরা সেদিকে বেগে জাগাইয়া যায়।' গোড়া হইতেই এ-বিষয়ে সাবধান হইতে হইবে। কিরপে ?--এই 'ইষ্টনিষ্ঠা' বারা। নানাপ্রকার আদর্শ রহিয়াছে। আপনার কি আদর্শ হওয়া উচিত, এ সম্বন্ধে কিছু বলিবার কোন অধিকার আমার নাই—জোর করিয়া কোন আদর্শ আপনার উপর চাপাইয়া দিবার অধিকার আমার নাই। আমার কর্তব্য-আপনার সমূধে এই-দব আদর্শ তুলিয়া ধরা—যাহাতে আপনি বুঝিতে পারেন, কোন্টা আপনার ভাল লাগে, কোন্টা আপনার পক্ষে সম্পূর্ণ উপযোগী, এবং কোন্টা আপনার প্রকৃতিসঙ্গত। যেটি আপনার পক্ষে দর্বাপেক্ষা উপযোগী, সেটি গ্রহণ করুন, এবং দেই আদর্শ লইয়া ধৈর্যের সহিত সাধন করুন। এটিই আপনার ইষ্ট, আপনার বিশেষ व्यापर्न ।

অতএব আমরা দেখিতেছি, দল বাঁধিয়া কথন ধর্ম হইতে পারে না ধর্মের প্রকৃত সাধনা প্রত্যেকের নিজের নিজের কাজ। আমার নিজের একটা ভাব আছে—পরম পবিত্র জ্ঞানে উহা আমাকে গোপন রাখিতে হইবে; কারণ আমি জানি, ওটি আপনার ভাব না হইতে পারে। দিতীয়তঃ সকলকে আমার ভাব বলিয়া বেড়াইয়া তাহাদের অশান্তি উৎপাদন করিব কেন? তাহারা আসিরা আমার সহিত বিবাদে প্রবৃত্ত হইবে। আমার ভাব তাহাদের নিকট প্রকাশ না করিলে তাহারা আমার সহিত বিবাদ করিতে পারিবে না. কিন্তু বদি আমার ভাব এইরূপে বলিয়া বেড়াই, তবে তাহারা সকলেই আমার বিকৃত্তে দাঁড়াইবে। অতএব বলিয়া বেড়াইয়া ফল কি ? এই ইট প্রত্যেকেরই

গোপন রাখা উচিত; উহা আপনি জানিবেন, এবং জাপনার ভগবান্ জানিবেন। ধর্মের ভাত্তিক ভাব বা মতবাদগুলি সর্বদাধারণের নিকট প্রচার করা ঘাইতে পারে, সমবেত মওলীর নিকট প্রকাশ করা ঘাইতে পারে, কিন্তু উচ্চতর ধর্ম অর্থাৎ সাধন-রহস্ত সর্বসাধারণের নিকট প্রচার করা ঘাইতে পারে না; কেহু বলা মাত্র পাঁচ মিনিটের মধ্যে আমি আমার ধর্মভাবগুলি জাগাইয়া তুলিতে পারি না)।

সমবেতভাবে উপাদনারপ এই হাস্তকর অষ্ঠানের ফলে হইতেছে কি ? ইহা ধর্ম লইয়া উপহাস করা—ঘোরতম ঈশ্বনিন্দা। আধুনিক গির্জাগুলিতে ইহার ফল প্রত্যক। মানবপ্রকৃতি কত আর এই নিয়মের ওঠ-বস সফ্ করিবে ? এখনকার গির্জার ধর্ম সেনানিবাদে সৈক্তগণের কসরতের মতো হইয়া দাঁড়াইয়াছে। বন্দুক কাঁধে তোল, হাঁটু গাড়ো, বই হাতে কর—সব ধরাবাধা। ফ্-মিনিট ভাব-ভক্তি, ফ্-মিনিট জ্ঞান-বিচার, ফ্-মিনিট প্রার্থনা—সব পূর্ব হইতেই ঠিক করা। এ অতি ভয়াবহ ব্যাপার—গোড়া হইতেই এ-বিষয়ে সাবধান হইতে হইবে। এই-সব ধর্মের বিক্বত অফ্করণ ও হাস্তকর অষ্ঠান এখন আসল ধর্মকে বিতাড়িত করিয়া বিদিয়া আছে; আর যদি কয়েক শতালী ধরিয়া এইরূপ চলে, তবে ধর্ম একেবারে লোপ পাইবে। গির্জাগুলি মত খুলি মতামত, দার্শনিক তত্ব প্রচার কক্ষক, কিন্তু উপাসনার—আসল সাধনার সময় আদিলে বীশু ধ্যেন বলিয়াছেন, সেরূপ করিতে হইবে। 'প্রার্থনার সময় তোমার নিভৃত কক্ষে প্রবেশ করিয়া ঘার ক্ষম্ক কর, এবং গোপনে বিরাজমান তোমার ঘর্গীয় পিতার নিকট প্রার্থনা কর।'

ইহাই ইইনিষ্ঠা। প্রতেশিককে বদি নিজের প্রকৃতি অম্বায়ী ধর্ম সাধন করিতে হয়, বদি অপরের সহিত বিবাদ এড়াইতে হয় এবং বদি আধ্যাত্মিক জীবনে বথার্থ উন্নতিলাভ করিতে হয়, তবে এই ইউনিষ্ঠাই তাহার একমাত্র উপায়। কিন্তু আয়ি আপনাদের সাবধান করিয়া দিতেছি, আপনারা যেন আয়ার কথার এরপ ভূল অর্থ ব্রিবেন না বে, আমি গুপ্তসমিতি-গঠন সমর্থন করিতেছি। বদি শয়তান কোথাও থাকে, তবে গুপ্তসমিতিগুলির ভিতরেই তাহাকে ব্রিকা। গুপ্তসমিতিগুলি পৈশাচিক পরিকলন।

ইট পৰিত্ৰ ভাৰ, ইহা কিছু গুপ্ত ব্যাপার নয়; কিন্ত কি অর্থে ? অত্যের নিকট মিল ইটের কথা কেন বলিধ না ? কারণ নিজের প্রাণের বন্ধ বলিয়া উহা পরম পবিত্র। উহার বারা অপরের সাহায্য হইতে পারে, কিন্তু উহা বারা বে অপরের অনিট হইবে না, তাহা জানিবে কি করিয়া? কোন ব্যক্তির প্রকৃতি এইরূপ হইতে পারে বে, সে ব্যক্তিভাবাপর বা সগুণ ঈশরের উপাসনা করিতে পারে না, সে কেবল নিগুল ঈশরের—নিম্ন উচ্চতম স্বরূপের উপাসনা করিতে পারে । মনে করুন, আমি তাহাকে আপনাদের মধ্যে ছাড়িয়া দিলাম, এবং দে বলিতে লাগিল—একজন ব্যক্তিভাবাপর বা সগুণ ঈশর বলিয়া কিছু নাই, কিন্তু তুমি বা আমি সকলের মধ্যেই আত্মস্বরূপ একমাত্র ঈশর আছেন। আপনারা ইহাতে প্রাণে আঘাত পাইবেন—চমকিয়া উঠিবেন। তাহার ঐ ভাব পরম পবিত্র বটে, কিন্তু উহা গোপন রহিল না।

কোন বড় ধর্ম বা শ্রেষ্ঠ আচার্য ঈশবের সত্য প্রচারের জন্ম কখনও গুপ্তদমিতি প্রতিষ্ঠা করেন নাই। ভারতে এরপ কোন গুপ্তদমিতি নাই, এগুলি পাশ্চাত্য ভাব-এখন ঐগুলি ভারতের উপর চাপাইবার চেষ্টা হইতেছে! আমরা এ-সব গুপ্তসমিতি সম্বন্ধে কোন কালে কিছু জানিতাম না, আর ভারতে এই গুপ্তসমিতি থাকিবার প্রয়োজনই বা কি ? ইওরোপে কাহাকেও চার্চের মতের বিরোধী ধর্ম সহন্ধে একটি কথা বলিতে দেওয়া হইত না। সেই কারণে গরীব বেচারারা নিজেদের মনোমত উপাসনার জন্ম পাহাড়ে জন্মে লুকাইয়া শুপ্রসমিতি গঠন করিতে বাধ্য হইয়াছিল। ভারতে কিন্তু ধর্মবিষয়ে ভিন্ন মত অবলম্বন করার দক্ষন কথনও কাহার উপর অত্যাচার করা হয় নাই। কখনও গুপু ধর্মসমিতি ছিল না. স্থতরাং ঐরপ কোন ধারণা আপনারা একেবারেই ছাড়িয়া দিবেন। ঐ-সব সমিতির ভিতর গলদ ঢুকিয়া খতি ভন্নাৰহ ব্যাপারে পরিণত হয়। (এ পৃথিবীর <sup>®</sup>ষডটুকু আমি দেথিয়াছি, তাহাতে বৰ্ণেই অভিজ্ঞতা আছে, তাহাতেই আমি জানি, এই-সৰ গুপ্তসমিতি কত অনিষ্টের মূল। কত সহজে এগুলি বাধাহীন প্রেমসমিতি ও ভূতুড়ে-সমিতি হইয়া দাঁড়ায়। অপর নরনারীর হাতের পুতুল হইয়া নিজেদের জীবনটা এবং ভবিশ্বতে তাহাদের মানসিক উন্নতির সম্ভাবনা একেবারে নষ্ট করিয়া ফেলে। এই-সব বলিতেছি বলিয়া, আপনাদের মধ্যে কেহ কেছ আমার উপর অসম্ভষ্ট হইতে পারেন, কিন্তু আমাকে সত্য বলিতে হইবে। আমার সারা জীবনে হয়তো পাচ-সাত জন নরনারী আমার কথা গুনিয়া চলিবে--কিন্তু এই কয় জন বেন পবিত্ৰ, অকপট ও খাঁটি হয়, আমি লোকেন্দ ক্লিড় ছাই

না। কভঁকগুলি লোক জড়ো হইয়া কি করিবে? মৃষ্টিমেয় কয়েকজন লোকের ঘারাই জগতের ইতিহাদ রচিত হইয়াছে—অবশিইগুলি তো উচ্ছুখাল জনতা। এই-সমন্ত গুপ্তসমিতি ও বৃত্তক্ষকি নরনারীকে অপবিত্র, ঘ্র্বল ও সঙীর্ণ করিয়া ফেলে; এবং ঘ্র্বল ব্যক্তিদের ইচ্ছাশক্তি নাই, স্থতরাং তাহারা কখন কোন কাজ করিতে পারে না। অতএব গুপ্তসমিতিগুলির সংস্রবে থাকিবেন না। মনে ঐ-সব ভান্ত রহস্থপ্রিয়তা উদিত হইবামাত্র একেবারে নই করিয়া ফেলিতে হইবে। যে এতটুকু অপবিত্র, সে কখনও ধার্মিক হইতে পারে না। একরাশ ফুল দিয়া পচা ঘাকে ঢাকিয়া রাখিতে চেটা করিবেন না। আপনারা কি মনে করেন—ভগবান্কে ঠকাইতে পারিবেন? কেহই পারে না। আমি অকপট নরনারী চাই, ঈশ্বর আমাকে এই-সব ভূত, উড়স্ত দেবদ্ত ও শয়তান হইতে রক্ষা কর্মন। সাদাদিদে সাধারণ মান্থ্য হউন।

অক্তান্ত প্রাণীর মতো আমাদের ভিতরেও সহজাত সংশ্বারগুলি—দেহের যে-সকল ক্রিয়া আমাদের অজ্ঞাতসারে আপনা-আপনি হইয়া ষায়, সেইগুলি ইহার উদাহরণ। ইহা অপেক্ষা আরও এক উচ্চতর রৃত্তি আমাদের আছে—তাহাকে যুক্তি বা বিচারবৃদ্ধি বলা যায়, এই বৃদ্ধি নানা বিষয় গ্রহণ করিয়া সেইগুলি হইতেই একটি সাধারণ সিদ্ধান্তে উপনীত হয়। ইহা অপেক্ষা জ্ঞানের আর এক উচ্চতর অবস্থা আছে—তাহাকে প্রাভিত-জ্ঞান বলে। উহাতে আর যুক্তিবিচারের প্রয়োজন হয় না, কিন্তু সহসা হৃদয়ে জ্ঞানের বিকাশ হইরা থাকে। ইহাই জ্ঞানের উচ্চতম অবস্থা। কিন্তু সহস্পাত সংস্থার হইতে ইহার প্রভেদ কিরপে বৃন্ধিতে পারা যায় ? ইহাই মুশকিল। আজকাল প্রত্যোকেই আপনার নিকট আদিয়া বলিবে, আমি প্রাভিত বা দিব্যক্ষান লাভ করিয়াছি, এবং অতিলৌকিক দাবি উপন্থিত করে। তাহারা বলে, 'আমি দিব্যপ্রেরণা লাভ করিয়াছি—আমার জন্ত একটা বেদী নির্মাণ করিয়া দাও, আমার কাছে আসিয়া সব জড়ো হও, আমার পূজা কর।'

দিব্যপ্রেরণা ও প্রতারণার মধ্যে পার্থক্য কিরুপে বুঝা বাইবে? প্রথমতঃ
দিব্যক্ষান কখনও যুক্তিবিরোধী হইবে না। বৃদ্ধাবদ্ধা শৈশবের বিরোধী নর,
উহার বিকাশমাত্র। এইরুপে আমরা বাহাকে প্রাতিভ বা দিব্যক্ষান বলি,
তাহা যুক্তিবিচারক্ষনিত জ্ঞানের বিকাশমাত্র। যুক্তিবিচারের ভিতর দিরাই
দিব্যক্ষানে পৌছিতে হয়। দিব্যক্ষান কখনই যুক্তির বিরোধী হইবে না।

ষ্দি হয়, তবে উহাকে টানিয়া দূরে ফেলিয়া দিন। আপনার অজ্ঞাতে দেহের খাভাবিক সহজাত গতিগুলি তো যুক্তির বিরোধিতা করে না। রাভা পার হইবার সময় ৰাহাতে গাড়ি চাপা না পড়িতে হয়, সেজস্ত অজ্ঞাতসারে আপনার দেহের গতি কিব্লপ হটয়া থাকে ? আপনার মন কি বলৈ, দেহকে এক্লপে রক্ষা করা নির্বোধের কাজ হইয়াছে? কথনই বলে না। প্রকৃত প্রেরণা কখনও যুক্তির বিরোধী হয় না। যদি হয়, তবে উহা প্রেরণা নয়, বজফুকি। দ্বিতীয়তঃ এই দিব্যপ্রেরণা সকলের কল্যাণকর হওয়া চাই। নাম ষশ বা ব্যক্তিগত লাভ ধেন উহার উদ্দেশ্য না হয়। উহা দারা সর্বদাই জগতের—সমগ্র মানবের কল্যাণই হইবে। দিব্যপ্রেরণা সম্পূর্ণ নিংমার্থ ছটবে। যদি এই লক্ষণগুলি মিলে, তবে অনায়াদে উহাকে প্রেরণা বা প্রাতিভ-জ্ঞান বলিয়া গ্রহণ করিতে পারেন। সর্বদা শর্প রাখিতে হইবে, জগতের বর্তমান অবস্থায় দশ লক্ষের মধ্যে একজনেরও এই দিব্যজ্ঞান লাভ হয় কি না সন্দেহ। আমি আশা করি, এইরূপ লোকের সংখ্যা বর্ধিত হইবে. এবং আপনারা প্রত্যেকেই এইরুপ দিব্যপ্রেরণাসপার হইবেন। এখন তো कामता धर्म नहेशा ছেলেখেলা করিতেছি মাত্র, এই দিব্যপ্রেরণা হইলেই आंबारिन व वर्षार्थ धर्म ब्याबन्ध इहैरव। स्मिष्ठ भन रयमन विवाहितन, 'এখন আম্বরা অস্বচ্ছ কাচের ভিত্তর দিয়া অস্পষ্টভাবে দেখিতেছি, কিন্তু তখন সামনা-দামনি দেখিব।' জগতের বর্তমান অবস্থায় এরূপ লোকের সংখ্যা অভি वित्रम ।)

কিন্তু এখন ষেরপ জগতে 'আমি দিব্যপ্রেরণা লাভ করিয়াছি' বলিয়া মিথ্যা দাবি শুনা যায়, এরপ আর কখনই শুনা যায় নাই, এবং লোকে বলিয়া থাকে, মেয়েদের দিব্যপ্রেরণাশক্তি আছে এবং পুরুষেরা যুক্তিবিচারের মধ্য দিয়া ধীরে ধীরে উরত হয়। এ-সব বাজে কথায় বিখাস করিবেন না। দিব্যপ্রেরণাসম্পর্মানারী যত আছে, এরপ পুরুষও তত আছে। যদিও মেয়েদের এইটুকু বিশেষত্ব যে, তাঁহাদের মধ্যে বিশেষ প্রকার মূর্ছা ও সায়ুরোগ বেশী। জ্য়াচোর ও ঠকের কাছে প্রভাবিত হওয়া অপেকা অবিশানী থাকিয়া মরাও ভালা ব্যবহার করিবার জন্ম আপনাকে বিচারশক্তি দেওয়া হইয়াছে—দেখান, আপনি উহার যথার্থ ব্যবহার করিয়াছেন। এরপ করিলে শর উহা অপেকা উচ্চতর বিষয়ে হাত দিতে পারিবেন।

উহা সমগ্র জাতিকে হীনবীর্ব করে, সায়ু ও মন্তিম্বকে ত্র্বল করে, সর্বদা একটা ভূত বা অভূত ব্যাপার দেখিবার পিপাসা বাড়াইয়া দেয়। এই-সব আজগুরি গল্প সায়ুমণ্ডলীকে অহাভাবিকভাবে বিক্বত করে। ইহাতে সমগ্র জাতি ধীরে অথচ নিশ্চিতক্সপে হীনবীর্ব হইয়া যায়।

আমাদিগকে সর্বদা স্মরণ রাখিতে হইবে দে, ঈশ্বর প্রেমস্থরণ—তিনি এ-লব অভ্ত ব্যাপারের ভিতর নাই। 'উবিদা জাহুবীতীরে কৃপং খনতি তুর্মতিঃ।' — দে মূর্য, ষে গলাজীরে বাদ করিয়া জলের জন্ত একটা কৃপ খুঁড়িতে যায়। দে মূর্য, ষে হীরার খনির নিকট থাকিয়া কাচখণ্ডের অন্বেষণে জীবন অতিবাহিত করে। ঈশ্বরই দেই হীরক-খনি। আমরা ভূতের অথবা এইরপ সমৃদয় উভ্ত পরীর গল্পের প্রতি বুথা আদক্ত হইয়া ভগবান্কে ভ্যাগ করিতেছি—ইহা বাস্তবিক আমাদের মূর্যতা।

ক্ষির, পবিত্রতা, আধ্যাত্মিকতা প্রভৃতি ছাড়িয়া এই-সব বৃথা বিষয়ের দিকে ধাবমান হওয়া অবনতির লক্ষণ! পরের মনের ভাব জানা! পাঁচ মিনিট করিয়া যদি আমাকে প্রত্যেকের মনের ভাব জানিতে হয়, তাহা হইলে তো আমি পাগল হইয়া যাইব। তেজম্বী হও, নিজের পায়ের উপর দাঁড়াইয়া প্রেমের ভগবান্কে অন্বেষণ কর। ইহাই শ্রেষ্ঠ শক্তি। পবিত্রতার শক্তি অপেকা আর কোন্ শক্তি বড়? প্রেম ও পবিত্রতাই জগৎ শাসন করিতেছে। হুর্বল ব্যক্তি কথনও এই ভগবংপ্রেম লাভ করিতে পারে না; অতএব শারীরিক, মানসিক, নৈতিক বা আধ্যাত্মিক—কোন দিক দিয়া হুর্বল হইবেন না। এসব ভূতুড়ে কাও কেবল আপনাকে হুর্বল করিয়া ফেলে; অতএব ঐগুলি পরিত্যাগ করিতে হইবে। ঈশ্বরই একমাত্র সভ্যু, আর সব অসত্য, অনিত্য। ঈশ্বরলাজের জন্ম সমৃদয় মিথ্যা ত্যাগ করিতে হইবে। 'অসার, অসার—সকলই অসার—শুধু ঈশ্বরকে ভালবাসা ও তাঁহার দেবা করা ছাড়া আর সবই বুধা।'

Imitation of Christ, Ch I,

### গোণী ও পরা ভক্তি\*

তুই-একটি ছাড়া প্রায় সকল ধর্মেই ব্যক্তিভাবাপর বা সগুণ ঈশ্বরে বিশাস দেখিতে পাওয়া যায়। বৌদ্ধ ও দ্বৈন ধর্ম ব্যতীত বোধ হয় জগতের সকল ধর্মেই সপ্তণ ঈশ্বরের ধারণা আছে এবং সপ্তণ ঈশ্বর মানিলেই সঙ্গে সঙ্গে ভস্কি ও উপাসনার ভাব আসিয়া থাকে। বৌদ্ধ ও জৈনেরা যদিও সগুণ ঈশরের উপাসনা করে না, কিন্ধ অক্সাক্ত ধর্মাবলম্বীরা ষেভাবে সগুণ ঈশবের উপাসনা করে, বৌদ্ধ ও জৈনেরাও ঠিক সেই ভাবে নিজ নিজ ধর্মের প্রতিষ্ঠাতাগণের পুজা করিয়া থাকে। কোন উচ্চতর পুরুষকে ভালবাসিতে হয়, যিনি আবার মামুষকে ভালবাদিতে পারেন: ভক্তি ও উপাদনা করিবার এই ভাব দর্বজ্ঞনীন। নানাবিধ ধর্মের বিভিন্ন স্তরে এই ভক্তি ও উপাসনার ভাব বিভিন্ন পরিমাণে বিকশিত দেখিতে পাওয়া যায়। সাধনের নিম্নতম ন্তর বাহ্ন অমুষ্ঠান-বহুল-এ অবস্থায় সক্ষ ধারণা একরপ অসম্ভব, স্থতরাং মামুষ সক্ষ ভাবগুলিকে নিয়তম স্তবে টানিয়া আনিয়া সুল আকারে পরিণত করিতে চায়। ঐ অবস্থাতেই নানাবিধ অফুষ্ঠান, ক্রিয়াপদ্ধতি এবং দঙ্গে দঙ্গে নানাবিধ প্রতীকও আসিয়া থাকে। জগতের ইতিহাস আলোচনা করিলে সর্বত্রই দেখিতে পাওয়া যায় ষে, মাকুষ প্রতীক ব। বিভিন্ন ভাবপ্রকাশক রূপের মাধ্যমে স্ক্লকে ধরিবার চেষ্টা করিতেছে। ধর্মের বাহা অব ঘণ্টা, স্বীত, শাস্ত্র, প্রতিমা, অমুষ্ঠান প্রভৃতি ঐ পর্যায়ভূক। যাহা কিছু ইন্দ্রিয়গুলির প্রীতিপ্রদ, যাহা কিছু অমূর্ত-ভাবকে মূর্ত করিবার দহায়তা করে, তাহাই মাহুষ উপাসনার উদ্দেশ্যে কাজে লাগায়।

সময়ে সময়ে সকল ধর্মেই সংস্থারকগণ আবিভূতি ইইয়া সর্বপ্রকার অষ্ঠান ও প্রতীকের বিক্লছে দণ্ডায়মান হইয়াছেন, কিন্তু তাহাদের চেষ্টা ব্যর্থ হইয়াছে; কারণ মাহ্য যতদিন বর্তমান অবস্থায় থাকিবে, ততদিন অধিকাংশ মানবই এমন কিছু সুল মূর্ত ৰম্ভ ধরিয়া থাকিতে চাহিবে, যাহা তাহাদের ভাবরাশির আধার হইতে পারে—এমন কিছু চাহিবে, যাহা তাহাদের অস্তরের

<sup>\*</sup> নিউ ইয়র্কের ম্যাডিসন স্কয়ার কনসার্ট হলে ১৮৯৬ খঃ ১ই ক্ষেক্রজারি প্রদন্ত বক্তৃতা— Preparatory and Supreme Bhakti-র অমুবাদ।

ভাবময়ী মৃতিগুলির কেন্দ্র হইবে। মুদলমান ও প্রোটেন্টাণ্টরা দর্বপ্রকার অমুষ্ঠানপদ্ধতি উঠাইয়া দিবার উদ্দেশ্তেই তাঁহাদের প্রকৃত চেষ্টা নিরোজিত করিয়াছেন; কিন্তু আমরা দেখিতে পাই, তাঁহাদের ভিতরেও অফুগ্রানপদ্ধতি थीरत थीरत श्रारम कतिशास्त्र। अश्वमित श्रारम निवादन कता बाग्र ना। অমুষ্ঠানপন্ধতির বিরুদ্ধে দীর্ঘ সংগ্রাম করিয়া জনসাধারণ একটি প্রভীকের পরিবর্তে অপর একটি গ্রহণ করে মাত্র। একজন মুসলমান অ-মুসলমানের ব্যবহৃত প্রতিটি অমুষ্ঠান, ক্রিয়াকলাপ ও মূর্তিকে পাপ বলিয়া মনে করে, কিন্ত তাহার নিজের কাবা-মন্দির সম্বন্ধে সে আর এ-কথা মনে করে না। প্রত্যেক ধার্মিক মুসলমানকে নমান্তের সময় ভাবিতে হয় যে, সে কাবা-মন্দিরে রহিয়াছে: এবং দেখানে তীর্থ করিতে গেলে তাহাকে ঐ মলিরের দেয়ালে অবস্থিত 'রুক্ষপ্রন্তর'টিকে চুম্বন করিতে হয়। তাহার,বিশাস—এ রুক্ষপ্রন্তরে মুদ্রিত লক্ষ লক্ষ তীর্থবাত্রীর চুম্বনচিহ্গগুলি বিশ্বাদিগণের কল্যাণের জন্ত শেষ বিচারের দিনে দাক্ষ্য দিবে। ভারণর আবার 'জিমজিম' কৃপ রহিয়াছে। মুদলমানেরা বিশাস করেন, ঐ কৃপ হইতে যে-কেহ একটু জ্বল তুলিবে, তাহারই পাপ ক্ষমা করা হইবে এবং সে পুনক্ষখানের পর নৃতন দেহ পাইয়া অমর হইয়া থাকিবে।

অন্তান্ত ধর্মে দেখিতে পাই, প্রতীক একটি গৃহের রূপ ধরিয়া প্রবেশ করিতেছে। প্রোটেন্টান্টদের মতে অন্তান্ত স্থান অপেকা গির্জা অধিকতর পবিত্র। তাহাদের পক্ষে এই গির্জা একটি প্রতীকমাত্র। তারপর আছে শাস্ত্রগ্রহ। অনেকের ধারণা অন্তান্ত প্রতীক অপেকা শাস্ত্র পবিত্রতর প্রতীক। ক্যাথলিকগণ বেমন সাধুগণের মূর্তি পূজা করে, প্রোটেন্টান্টরা তেমনি ক্রুশকে ভক্তি করে। প্রতীকোপাসনার বিরুদ্ধে প্রচার করা রুথা, এবং কেনই বা আমরা উহার বিরুদ্ধে প্রচার করিব গ মাহ্য এই-সকল প্রতীকের উপাসনা করিতে পাইবে না, ইহার তো কোন যুক্তি নাই। প্রতীকের পিছনে উদ্ধিষ্ট বস্তুর প্রতিনিধিরূপেই মাহ্য ঐগুলি ব্যবহার করিয়া থাকে। এই বিশ্বই একটি প্রতীক—উহার মধ্য দিয়া, উহার সহায়তায় আমরা উহার অতীতে অবহিত—উহার ঘারা লক্ষিত বস্তুকে ধরিবার চেটা করিতেছি। মাহ্যের নিয়তর প্রকৃতিই এই—সে একেবারে জগৎকে জতিক্রম করিতে পারে না, স্বত্রগং তাহাকে বাধ্য হইয়া প্রতীক অবলম্বনের মাধ্যমে জগদতীত বস্তুকে ধরিতে হয়। সঙ্গে সঙ্গে ইহাও সত্য ধে,

আমরা প্রতীকের লক্ষ্য বস্তকে—জড়জগং অতিক্রম করিয়া নেই আধ্যাত্মিক তত্ত্বকে ধরিবার জক্তই সর্বদা চেষ্টা করিতেছি। আমাদের চরম লক্ষ্য চৈতত্ত্ব—জড় নয়। ঘণ্টা, প্রদীপ, মৃতি, শাস্ত্র, গির্জা, মন্দির, অষ্ট্রান এবং অক্সাক্ত পবিত্র প্রতীক খুব ভাল বটে, ধর্মরূপ চারাগাছের বৃদ্ধির পক্ষে খুব সহায়ক বটে, কিন্তু পর্যন্ত ; উহার বেশা আর কোন উপযোগিতা নাই। অধিকাংশ ক্ষেত্রেই আমরা দেখি, চারাগাছটি আর বড় হয় না! কোন একটি ধর্মসম্প্রদারের ভিতর জন্মানো ভাল, কিন্তু উহাতে সীমাবদ্ধ থাকিয়া মরা ভাল নয়। এমন সমাজে বা সম্প্রদারে জন্মানো ভাল, যাহার মধ্যে কতকগুলি নির্দিষ্ট সাধনপ্রণালী প্রচলিত ; এগুলি ধর্মরূপ চারাগাছটিকে বড় হইতে সাহায্য করিবে। কিন্তু যদি কোন ব্যক্তি ঐ-সকল অষ্ট্রানের মধ্যে নিবদ্ধ থাকিয়াই মরিয়া যায়, তবে নিশ্চমই প্রমাণিত হয় যে, তাহার উন্নতি হয় নাই, তাহার আজার বিকাশ হয় নাই।

় অতএব ষদি কেহ বলে, এই-সকল প্রতীক ও অমুষ্ঠান-পদ্ধতি চিরকালের জন্ম রাথিতে হইবে, তবে দে ভ্রাস্ত ; কিন্তু মদি সে বলে, ঐগুলি সাধকের নিয়তর অবস্থায় আত্মার উন্নতির সহায়ক, তবে সে ঠিক বলিতেছে। এথানে আমি আর একটি কথা বলিতে চাই বে, আত্মার উন্নতি বলিতে আপনারা যেন বৃদ্ধিবৃত্তির বিকাশ বৃঝিবেন না। কোন ব্যক্তির প্রভৃত বৃদ্ধি থাকিতে পারে, কিন্তু আধ্যাত্মিক বিষয়ে সে হয়তো শিশুমাত্র বা তদপেকা নিক্ট। আপনারা এখনই ইহা পরীকা করিয়া দেখিতে পারেন। বৃদ্ধির দিক দিয়া আপনারা সকলেই সর্বব্যাপী ঈশবে বিশাস করিতে শিক্ষা পাইয়াছেম, কিন্তু 'দর্বব্যাপী' বলিতে কি বুঝায়, আপনাদের মধ্যে কয়জন ইহার সামান্ত ধারণা করিতে পারেন ? যদি থুব চেষ্টা করেন, তবে হয়তো আকাশ বা একটা বিরাট সর্জ প্রান্তর অথবা সমূত্র বা মঞ্জ্মির ভাব মনে আনিতে পারেন, অবশ্য ষদি শেষের হুইটি আপনি দেখিয়া থাকেন। এগুলি সবই জড় প্রতিমূর্তি, এবং যত দিন না আপনারা সক্ষকে স্ক্ররূপে, আদর্শকে আদর্শরূপে ভাবিতে পারেন, ততদিন এই-সকল জড়বম্বর প্রতিমৃতির সাহাষ্য আপনাদিগকে লইতেই হইবে। ঐ জড়মূর্তিগুলি আমাদের মনের ভিতরেই থাকুক অথবা বাহিরেই পাকুক, তাহাতে কিছু আদে যায় না। আপনারা সকলেই অন্নগতভাবে শৌত্তলিক; এবং পৌত্তলিকতা ভাল, কারণ উহা মাছ্যের প্রকৃতিগত। কে ্ইহা অতিক্রম করিতে পারে? কেবল সিদ্ধ ও দেব-মানবেরাই পারেন।

বাকী সকলেই গোড়লিক। বতদিন আপনায়। এই বিভিন্ন রূপ ও আকারবিশিষ্ট স্থাৎপ্রপঞ্চ দেখিতেছেন, তভদিন আপনারা পোড়লিক। আপনারা
কি জগৎরূপ এই প্রকাণ্ড পুতুলের পূজা করিতেছেন না? যে বলে, আমি
শরীর, সে তো জন্মগতভাবে পোড়লিক। আপনারা সকলেই আত্মা—
নিরাকার আত্মস্বরূপ—অনস্ত চৈতন্তস্তম্বরূপ; আপনারা কথনই জড় নন।
অতএব যে-ব্যক্তি স্ক্মধারণায় অসমর্থ, নিজেকে জড়বস্ত ও দেহ বলিয়া ভাবে,
এবং সেরূপ না ভাবিয়া থাকিতে পারে না, যে নিজ স্বরূপচিস্তায় অসমর্থ, সেই
পোত্তলিক। তথাপি দেখুন, কেমন মাহ্মম্ পরস্পর বিবাদ করে, একজন আর
একজনকে পোড়লিক বলিয়া গালি দেয়। অর্থাৎ প্রত্যেকে নিজ নিজ উপাত্ত
পুতুলকে ঠিক মনে করে এবং অপরের উপাত্য পুতুলকে ভাস্কমনে করে।

অতএব আমাদিগকে এই-সকল শিশুজনোচিত ধারণা হইতে নিজেদের মৃক্ত করিতে হইবে, আমাদিগকে অজ্ঞজনোচিত রুধা বাদার্থবাদের উচ্চে উঠিতে হইবে। ইহাদের মতে ধর্ম কতকগুলি অদার কথার সমষ্টি মাত্র—কতকগুলি প্রণালীবদ্ধ মতবাদ, ইহাদের মতে ধর্ম কেবল কতকগুলি বিষয়ে বিচারবৃদ্ধির সম্মতি বা অসমতি-প্রকাশ মাত্র, ইহাদের মতে ধর্ম প্রেরাহিতগণের কতকগুলি বাক্যে বিখাদ মাত্র, ইহাদের মতে ধর্ম প্রপুরুষগণের করেকটি বিখাদ-দমষ্টি, ইহাদের মতে ধর্ম কতকগুলি ধারণা ও কুদংস্কারের সমষ্টি—জাতীয় ও ধর্মীয় উত্তরাধিকার বলিয়াই তাহারা সেগুলি ধরিয়া আছে। আমাদিগকে এই-সব ভাবের উর্ধ্বে উঠিতে হইবে, দেখিতে হইবে—সমগ্র মানবজাতি বেন একটা প্রকাণ্ড প্রাণী, ধীরে ধীরে আলোকের অভিমুখে আবর্তিত হইতেছে; উহা থেন এক আশ্রুর্ব বৃক্ষশিশু, ধীরে ধীরে অভিব্যক্ত হইয়া এক অমূর্ত সভ্যের দিকে অগ্রসর হইতেছে, যে সভ্যের নাম 'ঈশ্বর'। এবং উহার ঐ সভ্যাভিমুখে প্রথম গতি—প্রথম ঘূর্বন সর্বদা জড়ের মধ্য দিয়া, অনুষ্ঠানের মধ্য দিয়াই হইয়া থাকে। ইহা এড়াইবার উপায় নাই।

এই-সকল অমুষ্ঠানের হৃদয়স্বরূপ এবং অস্তাস্ত বাহ্ ক্রিয়াকলাপের মধ্যে শ্রেষ্ঠ—নামোপাসনা। আপনাদের মধ্যে বাহারা প্রাচীন প্রীষ্টধর্ম ও পৃথিবীর অস্তাস্ত ধর্ম আলোচনা করিয়াছেন, তাঁহারা হয়তো লক্ষ্য করিয়া থাকিবেন যে, উহাদের ভিতর নামোপাসনা বলিয়া একটি অপূর্ব ভাব প্রচলিত। নাম অতিশয় পবিত্র বলিয়া পরিগণিত। বাইবেলে পড়িয়াছি—হিক্রদের নিকট

ভগবানের নাম এড পবিত্র মনে করা হইত যে, যে-কেহ উহা উচ্চারণ করিতে পারিত না বা বে-কোন সময়ে উহা উচ্চারণ করা চলিত না, কিছুর সহিত উহার তুলনা হইতে পারে না। ভগবানের নাম প্রিত্ততম এবং ভাহাদের এই বিশাস ছিল যে, ঐ নামই ঈশ্বর। ইহাও সত্য। বিশ্বস্থাৎ নামরূপ বই আর কি ? আপনারা কি শব্দ ব্যতীত চিন্তা করিতে পারেন ? শব্দ ও ভাবকে পৃথক্ করা ষাইতে পারে না, উহারা অভিন। চেষ্টা করুন, ষদি কেহ এ-তৃটিকে পৃথক করিতে পারেন! যখনই আপনারা চিস্তা করেন, **७४नरे मम जनम्हर्म हिन्छ। क**रत्रन । मस्रश्रीम स्<del>या</del> ভिতরের অংশ এবং ভাব বাহু অংশ; এ-ছটি সর্বদা একসঙ্গে আসিবে, ইহাদের পৃথক করা বায় না। একটি আর একটিকে লইয়া আদে। ভাব থাকিলেই শব্দ আসিবে, আৰার শব্দ থাকিলেই ভাব আসিবে। হৃতরাং সমগ্র বন্ধাণ্ড যেন ভগবানের বাহু প্রতীক-স্বরূপ, উহার পিছনে ভগবানের পুণ্য নাম রহিয়াছে। প্রত্যেক ব্যষ্টিদেহই রূপ এবং ঐ দেহবিশেষের পশ্চাতে উহার নাম রহিয়াছে। যথনই আপনি আপনার বন্ধ-বিশেষের বিষয় চিন্তা করেন, তথনই তাঁহার শরীরের কথা, এবং দক্ষে তাঁহার নামও আপনার মনে উদিত হয়। ইহা মাছযের প্রকৃতিগত ধর্ম। তাৎপর্য এই যে, মনোবিজ্ঞানের দৃষ্টিতে দেখিলে বুঝা যায়, মামুষের চিত্তের মধ্যে রূপ-জ্ঞান ব্যতীত নাম-জ্ঞান আসিতে পারে না. এবং নাম-জ্ঞান ব্যতীত রূপ-জ্ঞান আসিতে পারে না। উহারা অচ্ছেত্য সম্বন্ধে সম্বন্ধ। উহারা একই তরক্ষের বাহিরের ও ভিতরের দিক। এই কারণে সমগ্র জগতে নামের মহিমা ঘোষিত ও নামোপাসনা প্রচলিত দেখা যায়। জ্ঞাতদারে বা অজ্ঞাতদারে মামুষ নামমাহাত্ম্য জানিতে পারিয়াছিল।

আবার আমরা দেখিতে পাই, অনেক ধর্মে সাধু-সন্ত মহাপুরুষগণের পূজা করা হয়। লোকে রুফ বৃদ্ধ ষীশু প্রভৃতির পূজা করিয়া থাকে। আবার সাধুগণের পূজাও প্রচলিত আছে। সমগ্র জগতে শত শত সাধু-সন্তের পূজা হইয়া থাকে। না হইবেই বা কেন? আলোকের স্পন্দন সর্বত্র রহিয়াছে। পেচক অন্ধকারে দেখিতে পায়; তাহাতেই প্রমাণ হইতেছে, অন্ধকারেও আলো আছে, কিন্তু মাহ্ম্ম তাহাতে আলো দেখিতে পায় না। ঐ আলোকের স্পন্দন একটা বিশেষ অবস্থা প্রাপ্ত হইলে—যথা প্রদীপ, স্বর্ষ ও চন্দ্র প্রভৃতিতে, মাহ্মের চকুসায়ুতে আলোক অঞ্ভৃত হয়। ঈশ্বর সর্বব্যাপী, তিনি নিজেকে সকল

প্রাণীর ভিতর অভিব্যক্ত করিতেছেন, কিন্ত মাহ্যব তাঁহাকে মাহ্যবের মধ্যে চিনিতে পারে। যখন তাঁহার আলোক, তাঁহার সন্তা, তাঁহার চৈতন্ত মাহ্যবের দিব্য মুখমগুলে প্রকাশিত হয়, তখন—কেবল তখনই মাহ্যব তাঁহাকে ব্রিতে পারে। এইরূপে মাহ্যব চিরকালই মাহ্যবের মধ্য দিয়া ভগবানের উপাসনা করিতেছে, এবং বতদিন দে মাহ্যব থাকিবে, ততদিন এইরূপই করিবে। মাহ্যব ইহার বিরুদ্ধে চীৎকার করিতে পারে, ইহার বিরুদ্ধে গংগ্রাম করিতে পারে, কিন্ত যখনই দে ভগবান্কে উপলব্ধি করিতে চেটা করে, দে ব্রিতে পারিবে ভগবান্কে মাহ্যরূপে চিন্তা করা মাহ্যবের প্রকৃতিগত।

অতএব আমরা প্রায় সকল ধর্মেই ঈশবোপাসনার তিনটি সোপান দেখিতে পাই—প্রভীক বা মূর্তি, নাম ও দেবমানব। সকল ধর্মেই এগুলি কোন না কোন আকারে আছে: তথাপি দেখিতে পাইবেন, মামুষ পরস্পর বিরোধ করিতে চায়। কেহ বলে, আমি যে-নাম সাধনা করিতেছি, তাহাই ঠিক নাম; আমি যে-রূপের উপাদক, তাহাই ভগবানের যথার্থ রূপ; আমি যে-দব দেব-মানব মানি, তাহারাই ঠিক; তোমার গুলি পৌরাণিক গল্পমাত্র। বর্তমান কালের এীষীয় ধর্মধাজকগণ পূর্বাপেক্ষা একটু সদয় হইষাছেন, কারণ তাঁহারা বলেন, প্রাচীন ধর্মগুলি খ্রীষ্টধর্মেরই পূর্বাভাস মাত্র। অবশ্য তাঁহাদের খ্রীষ্টধর্মই একমাত্র সতা ধর্ম। প্রাচীনকালে বিভিন্ন ধর্ম সৃষ্টি করিয়া ঈশ্বর নিজের শক্তি পরীক্ষা করিতেছিলেন—শেষে খ্রীষ্টধর্মে সম্পূর্ণ আত্মপ্রকাশ করিতে সমর্থ হন। এ ভাব অস্ততঃ পূর্বের গোঁড়ামি অপেক্ষা অনেকটা ভাল। পঞ্চাশ বৎদর পূর্বে তাঁহারা এরপ কথাও বলিতেন না, তাঁহাদের নিজ ধর্ম ছাড়া আর সব কিছু তাঁহারা ভুচ্ছ জ্ঞান করিতেন। এ ভাব ধর্ম জাতি বা খেণীবিশেষে দীমাবদ্ধ নয়। লোকে সর্বদাই ভাবে, তাহারা নিজেরা যাহা করিতেছে, অপরকেও তাহাই করিতে হইবে; এবং এখানেই বিভিন্ন ধর্মের আলোচনায় আমাদের উপকার হইয়া থাকে। ইহাতে স্পষ্টই বুঝিতে পারা যায়, যে-ভাবগুলিকে আমরা আমাদের নিজম্ব, সম্পূর্ণ নিজম্ব বলিয়া মনে করিতেছিলাম, সেগুলি শত শত বর্ষ পূর্বে অন্তের ভিতর বর্তমান ছিল, সময়ে সময়ে বরং আমরা যেভাবে ঐগুলি ব্যক্ত করি, তাহা অপেকা পরিক্টভাবে ব্যক্ত ছিল।

ভজির এই-সকল বাহ্য অহুষ্ঠানের মধ্য দিয়া মাহুষকে অগ্রসর হইতে হয়; কিন্তু যদি দে অকপট হয়, যদি দে প্রকৃতপক্ষেই সত্যে পৌছিতে চায়, তবে দে ইহা অংশকা উচ্চতর এক ভূমিতে উপনীত হয়, যেখানে বাহ্ অষ্ঠানপদ্ধতির আর মৃল্য থাকে না। মন্দির ও গির্জা, শাস্ত্র ও অষ্ঠান—এগুলি
কেবল ধর্মের শিশুশিকা মাত্র, ষাহাতে প্রবর্তক—প্রাথমিক লাধক শক্ত সবল
হইয়া ধর্মের উচ্চতর দোপান অবলম্বন করিতে পারে। আর যদি কেহ ধর্ম
চার, তবে এই প্রাথমিক সোপানগুলি একান্ত প্রয়োজন। ভগবানের জন্ত
আকাজ্ঞা ও ব্যাকুলতা হইতেই যথার্থ ভক্তির উদয় হয়। কে তাঁহাকে চায় ?
ইহাই প্রশ্ন। ধর্ম—মতমতান্তরে নাই, তর্ক্যুক্তিতে নাই; ধর্ম—হওয়া; ধর্ম
অপরোক্ষান্তভৃতি। আমরা দেখিতে পাই, সকলেই ঈশ্বর জীবাত্মা ও
জগতের সর্বপ্রকার রহস্ত সম্বন্ধে নানাপ্রকার কথা বলে, কিন্তু যদি তাহাদের
প্রত্যেককে পৃথক্ভাবে জিজ্ঞানা করেন—'তুমি কি ঈশ্বরকে উপলব্ধি করিয়াছ ?
তুমি কি আত্মাকে দর্শন করিয়াছ ?' কয়জন লোক সাহদের সহিত বলিতে
পারে, 'করিয়াছি' ? তথাপি তাহারা পরম্পর লড়াই করিতেছে !

একবার ভারতের ভিন্ন ভিন্ন সম্প্রদায়ের প্রতিনিধিরা সমবেত হইয়া বিচারে প্রবৃত্ত হইল। একজন বলিল, শিবই একমাত্র দেবতা; আর একজন বলিল, বিষ্ণুই একমাত্র দেবতা। পরস্পরের এইরূপ তর্কবিচার চলিতে লাগিল, কিছুতেই আর তর্কের বিগাম হয় না। সেই স্থান দিয়া এক মুনি যাইতেছিলেন, তাহারা তাঁহাকে ঐ প্রশ্নের মীমাংসা করিয়া দিতে আহ্বান করিল। তিনি প্রথমে শৈবকে জিজ্ঞাসা করিলেন, 'তুমি কি শিবকে দেখিয়াছ? তোমার সঙ্গে কি তাঁহার পরিচয় আছে ? যদি না থাকে, তবে কিরূপে জানিলে, তিনি দর্বশ্রেষ্ঠ দেবতা ?' তারপর তিনি বৈষ্ণবকেও এ প্রশ্ন করিলেন, 'তুমি কি বিষ্ণুকে দেখিয়াছ ?' দকলকে এ প্রশ্ন করিয়া জানা গেল, ঈশ্বর দম্বন্ধে কেহই কিছু জানে না, এবং সেইজন্তই তাহারা অত বিবাদ করিতেছিল; যদি তাহারা সত্য সত্য ঈশ্বরকে জানিত, তবে আর তাহারা তর্ক করিত না। শৃশ্য কলসী জলে ডুবাইলে শব্দ হইতে থাকে, কিন্তু পূর্ণ হইয়া গেলে আর কোন শব্দ হয় না। অতএব বিভিন্ন সম্প্রদায়ের ভিতর বিবাদ-বিসংবাদ দারা প্রমাণিত হইতেছে যে, তাহারা ধর্মের কিছুই জানে না; ধর্ম তাহাদের নিকট পুস্তকে লিপিবদ্ধ করার জন্ত কতকগুলি বাজে কথামাত্র। সকলেই তাড়াতাড়ি এক একখানা বড় পুন্তক লিখিতে ব্যন্ত—উহার কলেবর যতদূর সম্ভব বড় করিতে হইবে, সেজতা যেখান হইতে পারে চুরি করিয়া পুত্তকের কলেবর বাড়াইতে

থাকে, অথচ কাহারও নিকট ঋণ স্বীকার করে না। তারপর তাহার। উহা প্রকাশ করিয়া পৃথিবীতে যে গগুলোল পূর্ব হইতেই রহিয়াছে, তাহা আরও বাড়াইয়া তুলে।

সংসারের অধিকাংশ লোকই নান্তিক। বর্তমান কালে পাশ্চাত্য জগতে পার এক প্রকার নান্তিকের—জড়বাদীদের অভ্যাদয়ে আমি আনন্দিত। ইহার। অকপট নান্তিক। ইহারা কপট ধর্মবাদী নান্তিক অপেকা ভাল। ধর্মবাদী नांखित्कता धर्मत कथा वरन, धर्म नहेंग्रा विवाह करत, किन्छ कथन धर्म ठांग्र ना-ধর্ম বুঝিবার বা সাক্ষাৎ করিবার চেষ্টা করে না। ষীভগ্রীষ্টের সেই বাক্যগুলি यवन ककन, 'চাहिलाहे তোমাকে দেওয়া হहेবে, অমুসদ্ধান করিলেই পাইবে, করাঘাত করিলেই দার খুলিয়া যাইবে।' এই কথাগুলি উপন্তাস রূপক বা कन्नना नम्न, এগুলি বর্ণে বর্ণে সভ্য। জগতে বে-দকল ঈশবাবভাব মহাপুরুষ আদিয়াছেন, তাঁহাদেরই হৃদয় হইতে উৎদারিত ঐ কথাগুলি কোন গ্রন্থ হইতে উদ্ধৃত করিয়া বলা নয়। ঐগুলি প্রত্যক্ষাহুভৃতির ফল—ঐগুলি এমন একজনের ক্থা, যিনি ভগবানকে প্রত্যক্ষ অমুভব করিয়াছিলেন—ভগবানের সহিত আলাপ করিয়াছিলেন, ভগবানের সহিত একতা বাস করিয়াছিলেন; আপনি আমি এই বাড়িটাকে ষেরপ প্রত্যক্ষ দেখিতেছি, তাহা অপেকা শতগুণ ম্পষ্টভাবে তিনি ভগবানকে দর্শন করিয়াছিলেন। ভগবান্কে চায় কে ?—ইহাই প্রশ্ন। আপনারা কি মনে করেন, ত্নিয়াস্থদ্ধ লোক ভগবান্কে চাহিয়াও পাইতেছে না ? তাহা কথনই হইতে পারে না। মাহুষের এমন কি অভাব আছে, যাহা পুরণ করিবার উপযোগী বন্ধ বাহিরে নাই। মাহুষ নিংখাস নিতে চায় —তাহার জন্ম বায়ু আছে। মাহুষ খাইতে চায়—সেজন্ম খান্ত বহিয়াছে। কোপা হইতে এই-সব বাসনার উৎপত্তি ? বাহ্যবম্বর অন্তিত্ব হইতে। আলোকই ठक् उ९भन्न कतिशाष्ट्र, नक इट्रेंडिंट् कर्ग इट्डाइड । এट्रेन्नभ मान्यस्य मर्था যে-কোন বাদনা আছে, ভাহাই পূর্ব হইতে অবস্থিত কোন বাহ্যবন্ধ ইইতে স্ষ্ট হইয়াছে; পূর্ণস্থলাভের, দেই চরম লক্ষ্যে পৌছিবার, প্রকৃতির পারে याहेवात हेळ्या त्काथा इहेटल चामिन, यमि ना त्कर छेटा चामारमंत्र छिउत প্রবেশ করাইয়া দিয়া থাকে ? অতএব বাহার ভিতর এই আকাজ্ঞা জাগিয়াছে, তিনিই দেই চরম লক্ষ্যে পৌছিবেন। কিন্ত কাহার এই আকাজ্ঞা জাগিয়াছে ? আমরা ভগবান ছাড়া আর দ্ব কিছুই চাই। আপনায়া সমাজে

বাহা দেখিতে পান, উহাকে ধর্ম বলা যায় না। 'আমাদের গৃছিণীর সমগ্র পৃথিবী হইতে সংগৃহীত নানাবিধ আসবাব আছে, কিন্তু এখন ফ্যাশন জাপানী কোন জিনিস ঘরে রাখা, তাই তিনি একটা জাপানী ফুলদানি কিনিয়া ঘরে রাথিলেন'—অধিকাংশ লোকের পক্ষে ধর্মও এইরূপ। ভোগের জর্ম তাহাদের সর্বপ্রকার বন্ধ রহিয়াছে, কিন্তু ধর্মের একটু চাটনি ভার সকে না থাকার জীবনটা যেন ঠিকভাবে চলিতেছে না। সমাজে সমালোচনা হইবে, সেই জন্মই একটু-আধটু ধর্ম চাই। আজকাল পৃথিবীতে ধর্মের এই অবস্থা।

এক শিক্ত তাহার গুরুর নিকটে গিয়া বলিল, 'গুরুদেব, আমি ধর্মলাভ করিতে চাই।' গুরু তাহার মুখের দিকে চাহিয়া দেখিলেন, কোন কথা না বৰিয়া শুধু একটু হাসিলেন। শিশু প্রত্যহ আসিয়া তাঁহাকে পীড়াপীড়ি করিয়া বলিত, 'আমাকে ধর্মলাভের উপায় করিয়া দিন।' গুরু অবশু এ বিষয়ে শিশ্ব অপেক্ষা যথেষ্ট ভাল ব্ঝিতেন। একদিন খুব গরমের সময় তিনি **मिट युवकरक मह्म नहेग्रा नमीरिक ज्ञान कत्रिरक भारतन। युवकिए ज्ञान एव** দিবামাত্র গুরু তাহার পিছনে পিছনে ঘাইয়া তাহাকে জলের নীচে জোর করিয়া চাপিয়া ধরিলেন। যুবক জল হইতে উঠিবার জন্ম অনেকক্ষণ ধন্তাধন্তি করিলে গুরু তাহাকে ছাড়িয়া দিয়া জিজ্ঞাসা করিলেন, 'ষখন জলের ভিতর ছিলে. তথন ভোমার দ্র্বাপেকা কিদের অভাব বোধ হইতেছিল ?' শিশু উত্তর করিল, 'নিংখাদের জন্ত বায়ুর অভাবে প্রাণ ষায় ষায় হইয়াছিল।' তথন গুরু বলিলেন. 'ভগবানের জায় কি তোমার এরপ অভাব বোধ হইয়াছে ? যদি হইয়া থাকে, তবে এক মৃহুর্তেই তুমি তাঁহাকে পাইবে।' যতদিন না ধর্মের জন্ম আপনাদের এক্লপ ব্যাকুলতা ও তীত্র আকাজ্ঞা জাগিতেছে, ততদিন ষতই তর্ক বিচার করুন, ষতই পড়ুন, ষতই বাহু অহুষ্ঠান করুন. কিছুতেই কিছু হইবে না। যতদিন না হৃদয়ে এই ধর্মপিপাদা জাগিতেছে, ততদিন নান্তিক অপেকা আপনি কিছুমাত্র উন্নত নন। নান্তিক বরং অকপট, আপনি তা নন।

একজন মহাপুরুষ বলিতেন, 'মনে কর, এ ঘরে একটা চোর রহিয়াছে; সে কোনরূপে জানিতে পারিয়াছে যে, পাশের ঘরে একতাল সোনা জাছে, এবং ঐ তুইটি ঘরের মধ্যে আছে একটি খুব পাতলা দেওয়াল। এরপ অবস্থায় ঐ চোরের কিরুপ অবস্থা হইবে ? তাহার ঘুম হইবে না, সে থাইতে পারিবে

না. সে কিছুই করিছে পারিবে না—কেবল কিরুপে ঐ সোনার ভাল সংগ্রহ করিবে. সেইদিকে ভাহার মন পড়িয়া থাকিবে। সে কেবল ভাবিবে, কিন্ধপে ঐ দেয়াল ছিত্র করিয়া সোনার তালটা লইবে। তোমরা কি বলিতে চাও যদি মাতৃষ বথার্থ বিশাস করিত যে, স্থপ আনন্দ ও মহিমার খনি শ্বয়ং ভগৰান এখানে বহিরাছেন, তাহা হইলে তাহারা তাঁহাকে লাভ করিবার চেষ্টা না করিয়া সাধারণভাবে সাংসারিক কাজ করিতে সমর্থ হইত ?' যখনই মানুষ বিখাস করে যে, ভগবান বলিয়া একজন কেহ আছেন, তখনই সে তাঁহাকে পাইবার প্রবল আকাজ্যায় পাগল হইয়া উঠে। অপরে নিজ নিজ ভাবে জীবন-যাপন করিতে পারে, কিন্তু যখনই কেহ নিশ্চিতরূপে জানিতে পারে যে, সে ষেভাবে জীবনবাপন করিতেছে, তাহা অপেকা অনেক উচ্চতর এক জীবন আছে: যথনই সে নিশ্চিতরূপে জানিতে পারে যে, ইন্দ্রিয়গুলিই মামুষের সর্বন্ধ নয়; যথনই সে বুঝিতে পারে ষে, আত্মার অবিনাশী নিত্য অক্ষয় আনন্দের তুলনায় এই সীমাবদ্ধ জড়দেহ কিছুই নয়, তথনই সে নিজে সেই আনন লাভ না করা পর্যন্ত পাগলের মতো উহারই অহুসন্ধান করে। এই উন্মন্ততা, এই তৃষ্ণা এই ঝোঁককে ধর্মজীবনের 'জাগরণ' বলে; ঘখনই মান্তবের এই অবস্থা হয়, তথনই তাহার আধ্যাত্মিক জীবন ওফ হইয়াছে।

কিছ এরপ হইতে অনেক দিন লাগে। এই-সব অম্চান-পদ্ধতি, প্রার্থনা, তীর্থপর্যটন, শাস্তাদি, কাঁসর-ঘণ্টা, প্রদীপ-পুরোহিত ঐ অবস্থার জন্ম প্রস্তুতি। ঐগুলি বারা চিত্তত্ত্বি হয়। আর যথনই চিত্ত গুল হইয়া বায়, তথনই উহা স্ভাবতই উহার মূলকারণ, সমৃদয় বিশুদ্ধির আকর স্বয়ং ঈশরকে লাভ করিতে চায়। শত শত যুগের ধূলি-আচ্ছাদিত লৌহখণ্ড চ্মকের নিকট পড়িয়া থাকিলেও তাহা বারা আরুষ্ট হয় না, কিন্তু কোন উপায়ে ঐ ধূলি অপদারিত হইলে আবার উহার বারা আরুষ্ট হইয়া থাকে। এইরূপে জীবাত্মাণ্ড শত শত যুগের অপবিত্রতা, তুর্ত্ততা ও পাপের ধূলিজালে আরুত্ত রহিয়াছে। এই-সব ক্রিয়াকলাপ অমুষ্ঠান করিয়া, পরের কল্যাণসাধন করিয়া, পরকে ভালবাসিয়া অনেক জন্মের পরে যথন সে মথেই পবিত্রহয়, তথন তাহার স্বাভাবিক আধ্যাত্মিকতা প্রকাশিত হইয়া পড়ে। সেতথন জাগরিত ইহয়া ভগবান্কে লাভ করিবার জন্ম প্রাণপণ চেষ্টা করিতে থাকে।

কিন্তু এই-দকল অনুষ্ঠান, প্রতীকোপাদনা প্রভৃতি ধর্মের আরম্ভ মাত্র, এগুলিকে ষ্ণার্থ ঈশ্বরপ্রেম বলা ষাইতে পারে না। প্রেমের কথা আমরা সর্বত্র শুনিয়া থাকি। সকলেই বলে, ভগবানকে ভালবাসো, কিন্তু ভালবাসা কাহাকে বলে, তাহা কেহ জানে না। যদি জানিত, তবে বখন তখন হালকাভাবে ভালবাদার কথা বলিত না। প্রত্যেকে বলে, দে ভালবাদিতে পারে, কিন্তু পাঁচ মিনিটেই বুঝিতে পারে, তাহার প্রকৃতিতে ভালবাসা নাই। প্রত্যেকটি নারীই বলিয়া থাকেন, তিনি ভালবাসিতে পারেন; কিছ তিন মিনিটেই বুঝিতে পারেন যে, তিনি ভালবাদিতে পারেন না। এই ্দংসার ভালবাসার কথায় পূর্ণ, কিন্তু ভালবাসা বড় কঠিন। কোথায় ভালবাদা ? ভালবাদা যে আছে, তাহা জানিবে কিরুপে ? ভালবাদার প্রথম লক্ষণ এই যে, উহাতে আদানপ্রদান বা লাভক্ষতির প্রশ্ন নাই। কিছু পাইবার জন্ম ঘথন একজন অপরকে ভালবাদে, জানিবেন ইহা ভালবাদা নয়. rाकानमात्रि भा**ळ। रवशारन रकनारव**नात्र कथा, रमशारन खात्र ভानवामा নাই। অতএব যথন কেহ 'ইহা দাও, উহা দাও' বলিয়া ভগবানের নিকট প্রার্থনা করে, জানিবেন—তাহা ভালবাদা নয়। কি করিয়া হইবে ? আমি তোমাকে আমার প্রার্থনা ন্তবস্তুতি উপহার দিলাম, তুমি তাহার পরিবর্তে আমাকে কিছু দাও—ইহা তে। দোকানদারি মাত্র।

এক রাজা বনে শিকার করিতে গিয়াছিলেন, দেখানে জনৈক সাধুর সহিত সাক্ষাৎ হইল। সাধুর সহিত কিছুক্দণ আলাপ করিয়া রাজা এত খুনী হইলেন বে, তিনি সাধুকে তাঁহার নিকট হইতে কিছু উপহার গ্রহণ করিবার জক্ত অহরোধ করিলেন। সাধু বলিলেন, 'না, আমি নিজের অবহায় খুব সম্ভই আছি। এই-সব বৃক্ষ হইতে খাইবার জক্ত যথেষ্ট ফল পাই, এই-সব হৃদ্দর পবিত্র নদী হইতে প্রয়োজনমত জল পাই, এই-সব গুহায় নিদ্রা যাই। যদিও তুমি রাজা, তথাপি তোমার প্রদন্ত উপহার আমি গ্রাহ্ম করি না।' রাজা বলিলেন, 'শুধু আমাকে পবিত্র করিবার জক্ত, আমাকে সম্ভষ্ট করিবার জক্ত আমার নিকট হইতে কিছু গ্রহণ কর্মন এবং অহ্গ্রহপূর্বক একবায় আমার রাজধানীতে আহ্বন।' অনেক পীড়াপীড়ির পর অবশেষে সাধু রাজার সহিত যাইতে স্বীকৃত হইলেন। সাধুকে প্রাসাদে লইয়া যাওয়া ছইল, দেখানে চতুদিকে সোনা, হীরা, মণিমাণিক্য, জহরত এবং আরও অনেক অভুত বস্ত

ছিল। চারিদিকে এখর্থ-বৈভবের চিহ্ন। রাজা বলিলেন, 'আপনি কিছুক্ষণ অপেকা কুরুন, আমি প্রার্থনা শেষ করিয়া আসিডেছি।' এই বলিয়া ভিনি গুহের এক কোণে গিয়া প্রার্থনা করিতে লাগিলেন, 'প্রভো, আমাকে আরও অধিক এখৰ্ম দাও, আরও সন্তানসন্ততি দাও, রাজ্য দাও।' ইতিমধ্যে সাধ উঠিয়া চলিয়া বাইতে লাগিলেন। তাঁহাকে চলিয়া বাইতে দেখিয়া বাজা তাঁহার পশ্চাৎ পশ্চাৎ যাইয়া বলিলেন, 'দাড়ান, আমার উপহার গ্রহণ না कतिबारि চलिया यारेटाउटहन ?' उथन माथु छारात्र मिटक स्वितिहा विलानने, 'ভিকৃক, আমি ভিকৃকের নিকট ভিক্ষা করি না। তুমি আর কি দিতে পারো? তুমি নিজেই সর্বদা ভিক্ষা করিতেছ।' ঐরপ প্রার্থনা প্রেমের ভাষা নয়। ষদি ভগবানের নিকট ইহা উহা প্রার্থনা কর, তবে প্রেমে ও দোকানদারিতে প্রভেদ কি ? স্বতরাং প্রেমের প্রথম লক্ষণ এই — উহাতে কোনরূপ আদান-প্রদান নাই. প্রেম সর্বদা দিয়াই যায়। প্রেম চিরকালই দাতা-গ্রহীতা নয়। ভগবানের প্রকৃত সন্তান বলেন, 'ভগবান যদি চান, তবে আমি তাঁহাকে আমার সর্বস্ব দিতে পারি, কিন্তু তাঁহার নিকট হইতে আমি কিছুই চাই না. এই জগতের কোন জিনিসই আমি চাই না। তাঁহাকে ভালবাদিতে চাই বলিয়াই আমি তাঁহাকে ভালবাসি, পরিবর্তে তাঁহার নিকট কোন অমগ্রহ ভিক্ষা করি না। কে জানিতে চায়--- ঈখর সর্বশক্তিমান কি না? আমি তাঁহার নিকট হইতে কোন শক্তিও চাই না এবং তাঁহার শক্তির কোন প্রকাশও দেখিতে চাই না। তিনি প্রেমের ভগবান—এটুকু জানিলেই আমার পক্ষে যথেষ্ট। আমি আর কিছু জানিতে চাই না।'

প্রেমের বিভীয় লক্ষণ প্রেমে কোনরূপ ভয় নাই। প্রেমে কি কোন ভয় থাকিতে পারে? মেবশিশু কি কথন দিংহকে ভালবাদে? না—মৃষিক বিড়ালকে? না—দাস প্রভুকে ভালবাদে? ক্রীতদাসগণ সময়ে সময়ে ভালবাসার ভান করিয়া থাকে বটে, কিন্তু বাশুবিক উহা কি ভালবাসা? ভয়ের মধ্যে ভালবাসা কোথায় দেখিয়াছেন ? উহা ভান মাত্র ব্রিতে হইবে। যতদিন মাহ্য ভগবান্কে মেঘের উপর আসীন, এক হাতে প্রস্কার ও অপর হাতে দশু দিতেছেন বলিয়া চিস্তা করে, ততদিন কোন ভালবাসা সভব নয়। ভালবাসার সহিত কথনও ভয়ের ভাব থাকিবে না। ভাবিয়া দেখ্ন—একজন তরুণী জননী রাভায় দাড়াইয়া রহিয়াছেন এবং একটা কুকুর তাঁহাকে লক্ষ্য করিয়া চীৎকার

করিতেছে—অমনি ভিনি সামনের বাড়িতে আত্রয় লইলেন। মনে করুন, পরদিনও তিনি রান্তায় দাঁড়াইয়া রহিয়াছেন—সঙ্গে তাঁহার শিশুসন্তান। মনে করুন, একটা সিংহ আসিয়া শিশুটিকে আক্রমণ করিল: তথন তিনি কোথায় থাকিবেন, বলুন দেখি ? তখন তাঁহার শিশুকে রক্ষা করিবার জ্ঞানুতিনি সিংহের মুখেই ঘাইবেন। এখানে প্রেম ভয়কে জয় করিয়াছে। ভগবৎপ্রেম সম্বন্ধেও এইরপ। ভগবান পুরস্কারদাতা না দওদাতা—ইহা লইয়া কে মাথা ঘামায় ? প্রকৃত প্রেমিক কথনও এভাবে চিম্ভা করে না। একন্ধন বিচারপতির কথা ধক্রন—তিনি যথন গৃহে ফিরিয়া আসেন, তথন তাঁহার পত্নী তাঁহাকে কিভাবে দেখেন ? পত্নী তাঁহাকে বিচারপতি বা পুরস্কারদাতা বা শান্তিদাতারূপে দেখেন না—তাঁহাকে স্বামী বলিয়া, প্রেমাম্পদ বলিয়াই দেখেন। তাঁহার মেয়ে তাঁহাকে কি ভাবে দেখে? স্নেহময় পিতা বলিয়াই দেখে, পুরস্কারদাতা বা শান্তিদাতা বলিয়া দেখে না। এইরূপে ভগবানের সম্ভানরাও কথন ভগবানকে পুরস্কারদাতা বা দণ্ডবিধাতা বলিয়া দেখেন না। বাহিরের লোক-মাহারা তাঁহার প্রেমের আম্বাদ কথনও পায় নাই, তাহারাই তাঁহাকে ভয় করে এবং তাঁহার ভয়ে সর্বদা কাঁপিতে থাকে। এ-সব ভয়ের ভাব পরিত্যাগ করুন। ভগবান প্রস্কারদাতা বা দওদাতা, এ-সব ভাব ভয়াবহ; যাহারা বর্বর-প্রকৃতি, তাহাদের পক্ষে হয়তো এগুলির কিছু উপযোগিতা থাকিতে পারে। অনেক লোক—খুব বৃদ্ধিমান লোকও ধর্মজগতে বর্বরতুল্য, স্বভরাং এ ভাবগুলিতে তাহাদিগের উপকার হইতে পারে। কিন্তু যে-সকল ব্যক্তি আধ্যাত্মিক রাজ্যে অগ্রদর, যাঁহাদের যথার্থ ধর্মভাব জাগরিত হইয়াছে, যাঁহাদের আধ্যাত্মিক অন্তর্দু ষ্টি থুলিয়া গিয়াছে, তাঁহাদের পক্ষে ও-সব ভাব ভুধু ছেলেমাছবি, বোকামি। এইরূপ ব্যক্তিগণ সর্বপ্রকার ভয়ের ভাব পরিত্যাগ করেন।

প্রেমের তৃতীয় লক্ষণ আরও উচ্চতর। প্রেম সর্বদাই উচ্চতম আদর্শ।

যখন মাহ্য এই ছই সোপান অতিক্রম করে, যখন সে দোকানদারি ও ভয়ের
ভাব ছাড়িয়া দের, তখন সে উপলব্ধি করিতে থাকে যে, প্রেমই সর্বদা আমাদের
উচ্চতম আদর্শ ছিল। আমরা এই জগতে কতই তো দেখিতে পাই, পরমা

স্থানী অতি কুৎসিত পুরুষকে ভালবাসিতেছে! আবার অনেক সময় দেখিতে
পাওয়া যায়, স্থানর পুরুষ এক অতি কুৎসিতা নারীকে ভালবাসিতেছে! সেখানে

কিসের আকর্ষণ ? বাহিরের লোক তাহাদের মধ্যে কুৎসিত নারী বা পুরুষকেই

দেখিতে পায়—প্রেমিককে দেখিতে পায় না, কখন তাহা দেখিবে না। প্রেমিকের চক্ষে প্রেমান্সদের তুল্য পরম স্থানর আর কেহ নাই। কিরুপে ইহা হয় ? (যে নারী কুংসিত পুক্ষকে ভালবাসে, সে তাহার নিজ মনের মধ্যে সৌন্দর্যের যে আদর্শ আছে, তাহাই লইয়া যেন ঐ কুংসিত পুক্ষের উপর প্রক্ষেপ করে, সে বে ঐ কুংসিত পুক্ষকে পূজা করিতেছে ও ভালবাসিতেছে তাহা নয়, সে তাহার নিজ আদর্শেরই পূজা করিতেছে। সেই পুক্ষটি যেন উপলক্ষ্যমাত্র, এবং সেই উপলক্ষ্যের উপর সে তাহার নিজ আদর্শ প্রক্ষেপ করিয়া তাহাকে আর্ত করিয়া ফেলিয়াছে এবং উহাই তাহার উপাস্থ বস্ত হইয়া দাঁড়াইয়াছে। যেথানেই ভালবাসা, সেথানেই এ-কথা থাটে। ভাবিয়া দেখুন, আমাদের অনেকেরই ভাই-ভগিনী দেখিতে খুবই সাধারণ, কিন্তু আমাদের ভাই-ভগিনী বলিয়াই তাহারা আমাদের নিকট পরম স্থানর।

এই-দব ব্যাপারের দার্শনিক ব্যাখ্যা এই যে, প্রত্যেকেই নিজ আদর্শ বাহিরে প্রক্ষেপ করিয়া তাহারই উপাদনা করে। এই বহির্জগৎ উপলক্ষ্য মাত্র। আমরা যাহা কিছু দেখি, তাহা আমাদেরই মন হইতে বাহিরে প্রক্ষেপ করি মাত্র। একটা শুক্তির খোলার ভিতর একটু বালুকণা প্রবেশ করিয়া তাহার ভিতর একটা উত্তেজনা স্বষ্ট করে। তাহার ফলে শুক্তি হইতে রস নির্গত হইয়া তংক্ষণাং বালুকণাকে আবৃত করে। এইরূপে স্থন্দর মুক্তা উৎপন্ন হয়। আমরাও ঠিক তাই করিতেছি। বহির্জগতের বস্তুদকল বালুকণার মতো আমাদের চিস্তার উপলক্ষ্য মাত্র—এগুলির উপর আমরা আমাদের নিজেদের ভাব আরোপ করিয়া বাহুবস্তুগুলি সৃষ্টি করিতেছি। মন্দ লোকেরা এই জগংটাকে ঘোর নরকরণে দেখে, ভাল লোকেরা ইহাকেই পরম স্বর্গ মনে করে। এই জগৎকে প্রেমিকেরা প্রেমপূর্ণ এবং দেষপরায়ণ ব্যক্তিগণ দেষপূর্ণ বলিয়া মনে করে। বিবাদপরায়ণ ব্যক্তিগণ জগতে বিবাদ-বিরোধ ছাড়া আর কিছু দেখিতে পায় না, এবং শাস্তিপ্রিয় ব্যক্তিগণ শাস্তি ছাড়া আর কিছু দেখিতে পান না। ধিনি পূর্ণত্ব প্রাপ্ত হইয়াছেন, তিনি ইহাতে ঈশব ব্যতীত আর কিছুই দর্শন করেন না। স্থতরাং আমরা সর্বদাই আমাদের উচ্চতম আদর্শের উপাদনা করিয়া থাকি, এবং ষ্থন আমরা এমন এক অবস্থায় উপনীত হই, যে অবস্থায় আদর্শকে আদর্শরপেই উপাসনা করিতে পারি, তথন আমাদের তর্কঘৃক্তি ও সন্দেহ সব চলিয়া মায়। ঈশবের অন্তিত প্রমাণ

করা ঘাইতে পারে কি না, এ-কথা লইয়া কে মাথা ঘামায় ? আদর্শ ডো কখন নষ্ট হইতে পারে না, কারণ উহা আমার প্রকৃতির অংশস্বরূপ। যথন আমি নিজের অন্তিত্ব সহজে সন্দেহ করি, শুধু তথনই ঐ আদর্শ সহজে সন্দেহ করি, এবং ষেহেতু আমি আমার অন্তিত্ব সন্দেহ করিতে পান্নি না, অতএব ঈশ্বরের অন্তিত্ব-বিষয়ে প্রশ্ন করিতে পারি না। আমার বাহিরে কোন স্থানে অবস্থিত, খেয়াল অমুযায়ী জগংশাসনকারী, কয়েকদিন সৃষ্টি করার পর অবশিষ্ট কাল নিদ্রাগত এক ঈশ্বরের অন্তিত্ব বিজ্ঞান প্রমাণ করিতে পাক্ষক বা না পাক্ষক. ইহা লইয়া কে মাথা ঘামায় ? ঈশ্বর একাধারে দর্বশক্তিমান্ ও পূর্ণ-দ্যাময় হইতে পারেন কি না, ইহা লইয়া কে মাথা ঘামায়? ভগবান মাহুষের পুরস্কারদাতা কি না, এবং তিনি আমাদিগকে স্বেচ্ছাচারীর চোথে অথবা দ্য়াশীল সম্রাটের দৃষ্টিতে দেখেন, ভাহা লইয়া কে মাথা ঘামায় ? প্রেমিক এই ভাব অতিক্রম করিয়াছেন, তিনি এই-সব শান্তির, ভয়-সন্দেহের এবং বৈজ্ঞানিক বা অক্স কোন প্রমাণের বাহিরে গিয়াছেন। তাঁহার পক্ষে প্রেমের আদর্শই ষথেষ্ট, এবং এই জ্বাৎ যে এই প্রেমেরই প্রকাশস্বরূপ—ইহা কি স্বত:সিদ্ধ নয় ? (কোন্ শক্তিবলে অণু অণুর সহিত, পরমাণু পরমাণুর সহিত মিলিত হইতেছে, গ্রহ উপগ্রহ পরস্পরের দিকে আবর্তিত হইতেছে। কোন শক্তি নরকে নারীর প্রতি, নারীকে নরের প্রতি, মাহুষকে মাহুষের প্রতি, জীবজন্ধদের পরস্পরের প্রতি আকৃষ্ট করিতেছে—যেন সমুদয় জ্বগৎকে এক কেন্দ্রভিমুথে আকর্ষণ করিতেছে? ইহাকেই প্রেম বলে। ক্ষুদ্রতম প্রমাণু হইতে উচ্চতম প্রাণী পর্যন্ত আবন্ধন্তম এই প্রেমের প্রকাশ—এই প্রেম সর্বব্যাপী ও সর্বশক্তিমান। চেতন-অচেতন, ব্যষ্টি-সমষ্টি-সকলের মধ্যেই এই ভগবংপ্রেম আকর্ষণী শক্তিরূপে বিরাজ করিতেছে। জগতের মধ্যে প্রেমই একমাত্র প্রেরণা-শক্তি। এই প্রেমের প্রেরণাভেই খ্রীষ্ট সমগ্র মানবজাভির জক্ত প্রাণ দিয়াছিলেন, বুদ্ধ একটি ছাগশিশুর জন্তও প্রাণ দিতে উত্তত হইয়া-ছিলেন: ইহার প্রেরণাতেই মাতা সম্ভানের জন্ম এবং পতি পত্নীর জন্ম প্রাণ বিদর্জন করিতে পারে। এই প্রেমের প্রেরণাতেই মাহুষ স্বদেশের জন্ত প্রাণ দিতে প্রস্তুত হয়; আর আশ্চর্যের কথা, দেই একই প্রেমের প্রেরণায় চোর চুরি করে, হত্যাকারী হত্যা করে; কারণ এই-সবের মূলেও ঐ প্রেম, যদিও ভাহার প্রকাশ ভিন্ন ভিন্ন। ইহাই জগতে একমাত্র প্রেরণা-শক্তি। চোরের

প্রেম টাকার উপর—প্রেম তাহার ভিতর রহিয়াছে, কিছু উহা বিপথে চালিত হইয়াছে। এইরূপে সর্বপ্রকার পাপকর্ম ও সমুদয় পুণ্য—সব কিছুর পশ্চাভেই সেই অনস্ক শাশত প্রেম বিগ্রমান। মনে করুন, একজন একই ঘরে বিদয়ানিউ ইয়র্কের গরীবদের জন্ত হাজার ডলারের একথানি চেক লিখিয়া দিলেন, এবং ঠিক সেই সময়েই আর একজন তাহার বন্ধুর নাম জাল করিল। এক আলোতেই তুই জন লিখিতেছে, কিছু যে যেভাবে আলো ব্যবহার করিতেছে, সে সেইজন্ত দায়ী হইবে—আলোর কোন দোষ-গুণ নাই। এই প্রেম সর্ববস্ততে প্রকাশিত অথচ নির্লিপ্ত, ইহাই সমগ্র জগতের প্রেরণা-শক্তি—ইহার অভাবে জগং মৃহুর্তমধ্যে নই হইয়া ঘাইবে, এবং এই প্রেমই ঈথর।)

কৈহই পতির জন্ম পতিকে ভালবাদে না, পতির মধ্যে যে আত্মা আছেন, তাঁহার জন্মই পতিকে ভালবাদে; কেহই পত্নীর জন্ম পত্নীকে ভালবাদে না, পত্নীর মধ্যে যে আত্মা আছেন, তাঁহার জন্মই পত্নীকে ভালবাদে না, পত্নীর মধ্যে যে আত্মা আছেন, তাঁহার জন্মই পত্নীকে ভালবাদে; কেহই কোন বস্তুর জন্ম দেই বস্তুকে ভালবাদে। এমন কি, অতি নিন্দিত এই স্বার্থপরতা, তাহাও সেই প্রেমেরই প্রকাণ। এই থেলা হইতে সরিয়া দাঁড়ান, ইহাতে মিশিয়া যাইবেন না, শুধু এই অভূত দৃশ্যাবলী—দৃশ্যের পর দৃশ্য অভিনীত এই বিচিত্র নাটক দেবিয়া যান, এবং এই অপূর্ব একভান প্রবণ করুন—সবই সেই এক প্রেমের বিভিন্ন প্রকাশ মাত্র—ঘোর স্বার্থপরতার মধ্যেও আত্মা বা 'অহং' ভাব ক্রমশঃ বাড়িতে থাকে। সেই এক 'অহং'—একটি মাহুষ বিবাহিত হইলে ছইটি হইবে, সন্তানাদি হইলে কয়েকটি হইবে; এইরূপে তাহার 'অহং'-এর বিস্তৃতি হইতে থাকে; গ্রাম, নগর অবশেষে সমগ্র জগং তাহার আত্মস্বরূপ হইয়া যায়। শেষ পর্যন্ত সেই আত্মা সকল নরনারী, সকল শিশু, সকল জীবজন্ত, সমগ্র বিশ্বকে নিজের মধ্যে মিলিত করে, উহা ক্রমশঃ বর্ধিত হইয়া এক সর্বজনীন প্রেমে—অনস্ত প্রেমে পরিণত হইবে, এবং এই প্রেমই ঈশ্বর)

এইরপে আমরা পরা ভক্তিতে উপনীত হই—এই অবস্থায় অমুষ্ঠান ও প্রতীকাদির আর কোন প্রশ্নোজন থাকে না। যিনি ঐ অবস্থায় পৌছিয়াছেন, তিনি আর কোন সম্প্রদায়ভুক্ত হইতে পারেন না, কারণ সকল সম্প্রদায়ই

১ বুহ. উপ., ২া৪া৫

তাঁহার মধ্যে রহিয়াছে। তিনি আর কোন্ সম্প্রদায়ভূক্ত হইবেন ? সকল গির্জা-মন্দিরাদি তো তাহার ভিতরেই রহিয়াছে। এত বড় গির্জা কোথায়, যাহা তাঁহার পক্ষে পর্যাপ্ত হইতে পারে ? এরপ ব্যক্তি নিজেকে কৃতকগুলি নির্দিষ্ট অফ্টানের মধ্যে আবদ্ধ করিয়া রাথিতে পারেন না। যে অসীম প্রেমের সহিত তিনি এক হইয়া গিয়াছেন, তাহার কি আর সীমা আছে ? যে-সকল ধর্ম এই প্রেমের আদর্শ গ্রহণ করিয়াছে, সেই-সব ধর্মে প্রেমকে বিভিন্ন ভাবে ব্যক্ত করিবার চেটা দেখা যায়। যদিও আমরা জানি এই প্রেম বলিতে কি ব্যায়, যদিও আমরা জানি—এই বিভিন্ন আদক্তি- ও আকর্ষণ-পূর্ণ জগতে সবই সেই অনস্ত প্রেমের আংশিক বা অক্যপ্রকার প্রকাশ মাত্র, তথাপি আমরা সর্বদা উহা কথায় প্রকাশ করিতে পারি না। বিভিন্ন দেশের সাধুমহাপুরুষগণ উহা ব্যক্ত করিবার চেটা করিয়াছেন। আমরা দেখিতে পাই, তাঁহার। ঐ প্রেমের তাৎপর্য এতটুকু প্রকাশ করিবার জন্তও ভাষার ভাণ্ডার তন্ন ভন্ন করিয়া সন্ধান করিয়াছেন—এমন কি অতিশয় ইন্দ্রিয়গত শব্দগুলি পর্যন্ত দিব্যভাবে রূপাস্তরিত করিয়া তাঁহার। ব্যবহার করিয়াছেন।

হিক্র রাজর্ষি ওবং ভারতীয় মহাপুরুষগণও এইভাবে ঐ প্রেমের বর্ণনা করিয়া গিয়াছেন: 'হে প্রিয়তম, তুমি খাহাকে একবার চুম্বন করিয়াছ, তোমার দারা একবার চুম্বিত হইলে তোমার জন্ম তাহার পিপাদা ক্রমাগত বাড়িতে থাকে। তথন সকল তৃঃথ দূর হয় এবং দে ভূত, ভবিশ্বং, বর্তমান সব ভূলিয়া কেবল তোমারই চিস্তা করিতে থাকে।' ইহাই প্রেমিকের উন্মন্ত অবস্থা— এই অবস্থায় সব বাসনা লুপ্ত হইয়া যায়। প্রেমিক বলেন—মৃক্তি কে চায় ? কে মৃক্ত হইতে চায় ? এমন কি, কে পূর্ণত্ব বা নির্বাণপদের অভিলাষ করে ?

'আমি ধন চাই না, আমি স্বাস্থ্যও প্রার্থনা করি না, আমি রূপযৌবনও চাই না, আমি তীক্ষবৃদ্ধিও কামনা করি না—এই সংসারে সম্দয় অশুভের মধ্যেও আমার পুনঃ পুনঃ জন্ম হউক—আমি তাহাতে কিছুমাত্র বিরক্তি প্রকাশ করিব না, কিন্তু তোমার প্রতি আমার যেন অহৈতুক প্রেম থাকে।' এই প্রেমের উন্মত্তাই পূর্বোক্ত সঙ্গীতগুলিতে ব্যক্ত হইয়াছে। মানবীয় প্রেমের মধ্যে স্ত্রী-

১ মন্তব্য : সলোমনের গীত ( The Song of Solomon—Old Test. )

২ শ্রীমদ্ভাগবত, ১০৷৩১৷১৪,

৩ শিক্ষাষ্টকম্, শ্রীকৃষ্টেডক্স

পুরুষের প্রেমই দর্বোচ্চ, স্পষ্টভাবে ব্যক্ত, প্রবল্ভম ও অভিশন্ন মনোহর। এই কারণে ভগবংপ্রেমের বর্ণনায় সাধকেরা এই প্রেমের ভাষাই ব্যবহার করিয়াছেন। এই মানবীয় প্রেমের মন্তভা সাধুমহাপুরুষগণের উন্মন্ত ঈশ্বরপ্রেমের ক্ষীণভম প্রতিধ্বনি মাত্র। ষথার্থ ভগবংপ্রেমিকগণ ঈশ্বরের প্রেমমিদিরা পান করিয়া উন্মন্ত হইতে চান—ভাঁহারা 'ভগবংপ্রেমে উন্মন্ত' হইতে চান। সকল ধর্মের সাধুমহাপুরুষগণ যে প্রেমমিদিরা প্রস্তুত করিয়াছেন, যাহাতে ভাঁহারা নিজেদের হাদয়-শোণিত মিপ্রিত করিয়াছেন, যাহার উপর নিদ্ধাম ভক্তগণের সমগ্র মনপ্রাণ নিবন্ধ, তাঁহারা সেই প্রেমের পেয়ালা পান করিতে চান। ভাঁহারা এই প্রেম ছাড়া আর কিছুই চান না—প্রেমই প্রেমের একমাত্র পুরস্কার, এবং কি অপূর্ব এই পুরস্কার! ইহাই একমাত্র বস্তু, যাহা ছারা সকল ছংখ দ্রীভূত হয়; ইহাই একমাত্র পানপাত্র, যাহা পান করিলে ভবব্যাধি অন্তর্হিত হয়, তথন মাত্র্য ঈশ্বপ্রেমে উন্মন্ত হইয়া যায় এবং ভূলিয়া যায় যে, দে মাত্রয়।

শেষে আমরা দেখিতে পাই—বিভিন্ন সাধনপ্রণালী পরিণামে পূর্ণ একত্বরূপ এক কেন্দ্রের অভিমুখী। আমরা চিরকালই হৈতবাদিরূপে সাধন আরম্ভ করি— ঈশ্বর ও আমি সম্পূর্ণ পৃথক বস্তু। ছইয়ের মধ্যে প্রেম আসিয়া উপস্থিত হয়, তথন মামুষ ভগবানের দিকে অগ্রসর হইতে থাকে, ভগবান্ও ষেন মামুষের দিকে আসিতে থাকেন। পিতা, মাতা, স্থা, প্রেমিক প্রভৃতির ভাব মাহুষ ভগবানের উপর আরোপ করে এবং যথনই সে তাহার উপাশু বস্তুর সহিত অভিন্ন হইয়া যায়, তথনই চরমাবস্থা লাভ করে। তথন আমিই তুমি ও তুমিই আমি হইয়া ধায়! দেখা ধায়, ভোমাকে উপাসনা করিলে আমারই উপাদনা করা হয়, আর আমাকে উপাদনা করিলে তোমারই উপাসনা করি। সেই অবস্থায় পৌছিলেই মাহুষ—যে-অবস্থা হইতে তাহার জীবন বা উন্নতি আরম্ভ করিয়াছিল, তাহারই সর্বোচ্চ পরিণতি দেখিতে পায়। মামুষ ষেখান হইতে আরম্ভ করে, শেষও সেইখানেই করিয়া থাকে। প্রথমে ছিল আত্মপ্রেম, কিন্তু আত্মাকে ক্ষুদ্র 'অহং' বলিয়া ভ্রম হওয়াতে ভালবাদাও ত্বার্থপর ছিল। পরিণামে ষ্থন আত্মা অনস্তম্বরূপ হইয়া গেল, তথনই পূর্ণ আলোক প্রকাশ পাইল। যে ঈশরকে প্রথমে কোন এক স্থানে অবস্থিত পুরুষবিশেষ মনে হইত, তিনিই তথন যেন অনস্তপ্রেমে পরিণত

হইলেন। সাধক নিজেই তথন সম্পূর্ণ পরিবর্তিত হইয়া যান, ঈশর-সামীপা লাভ করিতে থাকেন, পূর্বে তাঁহার যে-সব র্থা বাসনা ছিল, তথন তিনি দেগুলি পরিত্যাগ করিতে থাকেন। বাসনা দ্র হইলেই স্বার্থপরতা দ্র হয়, এবং প্রেমের চরমশিথরে আরোহণ করিয়া সাধক দেখিতে পান—প্রেম, প্রেমিক ও প্রেমাম্পদ—এক ও অভিয়।

# দেববাণী

## নিবেদন

১৮৯৫ খ্রীষ্টাব্দে স্বামী বিবেকানন্দ আমেরিকায় ক্রমাগত বক্তার পর বক্তা-দানে ক্লান্ত হইয়া কয়েক সপ্তাহের জন্ম নিউ ইয়র্ক হইতে কিয়ন্দ্রবর্তী সহস্রদ্বীপোতান (Thousand Island Park) নামক স্থানে নির্জনবাস করেন। কয়েকজন আমেরিকাবানী তাঁহার উপদেশে এতদ্র আকৃষ্ট হইয়াছিলেন যে, তাঁহারা ঐ স্থযোগে সদাসর্বদা তাঁহার নিকট বাস করিয়া বিশেষভাবে সাধন-ভজন শিক্ষা কারতে আরম্ভ করেন। স্বামীজী তথায় প্রতিদিন প্রাতে যেসকল উপদেশ দিতেন, তাহার কিছু কিছু তাঁহার জনৈক শিন্তা লিপিবদ্ধ করিয়া রাধিয়াছিলেন। সেইগুলি একত্র সংগৃহীত হইয়া ১৯০৮ খ্রীষ্টাব্দে মাদ্রাজ রামকৃষ্ণ মঠ হইতে 'Inspired Talks' নামে প্রকাশিত হয়। বর্তমান পুত্তকখানি উহারই বঙ্গান্থবাদ।

ইতি অমুবাদকস্য

## ইংরেজী প্রথম সংস্করণের ভূমিকা হইতে

খামী বিবেকানন্দের সাক্ষাৎ সংস্পর্লে আসিবার দৌভাগাঁ বাঁহাদের হইয়াছিল, তাঁহারা সকলেই একবাক্যে খীকার করিবেন বে, শুধু বক্তৃতামঞ্চেবজারপে খামীজীকে জানিয়া তাঁহার যথার্থ শক্তি ও মহন্তের অতি সামাগ্র পরিচয়ই তাঁহারা পাইয়াছেন। অস্তরক বন্ধু ও শিগুদের সঙ্গে ঘনিষ্ঠ কথাবার্তাতেই তাঁহার জ্ঞানালোকের অপূর্ব ক্রুব, বাগ্মিতার শ্রেষ্ঠ বিকাশ এবং গভীরতম প্রজ্ঞার অভিব্যক্তি হইত। তুর্তাগ্যক্রমে অভাবধি মুদ্রিত খামীজীর গ্রন্থাবলীতে তিনি আমাদের নিকট শুধু বক্তারপেই ধরা দিয়াছেন। যে অল্প কয়েকজন ভাগ্যবান্ ব্যক্তি বিবেকানন্দের চরণে বিদয়া শিক্ষালাভ করিবার স্থযোগ পাইয়াছিলেন, শুধু তাঁহারাই তাঁহাকে বন্ধু, আচার্য ও সেহময় গুরুরপে জানিতে পারিয়াছেন। ইহা সত্য যে, তাঁহার প্রকাশিত পত্রাবলীতে আধ্যান্থিক মহাশক্তির এই দিকটার আভাস পাওয়া যায়; কিন্তু অস্তরক্ষ অন্থরাগী ও শিয়্যদের সান্ধিধ্যে (দিব্যভাবে) তিনি যে-সকল কথা বলিয়াছিলেন, দে-গুলি এই প্রথম বর্তমান গ্রন্থে প্রকাশিত হইল।

স্বামীজীর এই কথাগুলি নিউ ইয়র্কের মিদ এস. ই. ওয়ান্ডো লিথিয়া রাথেন। মিদ ওয়ান্ডো স্বামীজীর আমেরিকায় বক্তৃতা-দফরের প্রথম দিক হইতেই তাঁহাকে অফুরস্ত ভক্তির দহিত দেবা করিয়াছেন। । । । মিদ ওয়ান্ডো নিজেই বলিয়াছেন, স্বামী বিবেকানন্দের চিস্তারাশি যেন তাঁহার মধ্য দিয়া প্রবাহিত হইয়া লিপিবদ্ধ হইত। । । একদিন মিদ ওয়ান্ডো থাউজ্যাও আইল্যাও পার্কে কয়েকজন নবাগতের নিকট স্বামীজীর বক্তৃতার কিছু নোট পড়িয়া শুনাইতেছিলেন, স্বামীজী ঘরের মধ্যে পায়চারি করিতে করিতে উহা শুনিতে পাইলেন, কিন্তু ব্যাপারটা বুঝিতে পারিলেন না। নবাগত ব্যক্তিগণ চলিয়া গেলে ওয়ান্ডোকে বলিয়াছিলেন, 'তুমি কিন্ধপে আমার চিস্তা ও কথাগুলি এমন নিখুঁতভাবে ধরিতে পারিলে? মনে হইতেছিল, আমি নিজের কথাই নিজে শুনিতেছিলাম।'

## ইংরেজী দ্বিতীয় সংস্করণের ভূমিকা হইতে

ানকালে সারা পৃথিবীতে স্বামীকী সর্বাপেক্ষা শক্তিমান্ ও শ্রেষ্ঠ বেদান্ত-ব্যাখ্যাতা বলিয়া পরিচিত। ভারতে ও বিদেশে অনেকেই তাঁহার বাগিতার ত্র্বার মনোহারিও অফ্রভব করিয়াছেন। বর্তমান গ্রন্থে স্বামীকী ঝঞ্চার মতো বাগিতার সহিত তাঁহার অকাট্য যুক্তি, মনোম্থ্রকর ব্যক্তিও, অভিশয় নিগৃঢ় তত্ত্বসমূহ প্রাঞ্জলভাবে ব্যাখ্যা করিবার ত্র্লভ শক্তি দারা বিশাল শ্রোত্রন্দের হৃদয় জয় করিবার জন্ম কোন বক্তৃতামঞ্চে দণ্ডায়্মান হন নাই; তিনি বসিয়াছিলেন কয়েকজন বাছা-বাছা ভক্ত-শিশ্তের সম্মুখে, যাহারা তাঁহাকে অজ্ঞান ও তৃঃখের পারে লইয়া যাইবার একমাত্র পথপ্রদর্শকরণে দেখিতে শুক্ষ করিয়াছেন। সেখানে স্বামীজী বসিয়াছিলেন স্বকীয় দেদীপ্যমান উপলব্ধির মহিমায়, মধুর ও স্থকণ্ঠ স্বরে নিজের অন্তর্জ্যোতির শাস্ত কিরণরাশি ভক্ত-অন্তরাগীদের মধ্যে বিকিরণ করিয়া এবং তাঁহাদের হৃদয়-পদ্ম ধীরে ধীরে প্রকৃটিত করিয়া। তাঁহার চারিদিকে বিরাজ্ব করিত শান্তি। যে-কয়েকজন ভাগ্যবান্ শিশ্য এরপ মহান্ ঋষি ও গুরুর পাদমূলে বসিবার ত্র্লভ অধিকার পাইয়াছিলেন, তাঁহারা বাশুবিকই ধন্য।

বাগ্মী বিবেকানন্দ সেধানে ঝঞ্চার মতো আলোড়ন স্বাষ্টি করিয়া সকলের হৃদয় জয় করেন নাই। প্রশান্ত ঋষির মতো কয়েকজন যথার্থ অছরাগী ভক্তের নিকট তিনি শান্তি ও আনন্দের বাণী বিতরণ করিতেছেন। তাঁহার শ্রীম্থের মধ্র বাণীগুলি কী আলোকপ্রদ ও সান্তনাদায়ক! মনে হয়—বেন হাত্যময়ী ও মৃত্যন্দ সমীরণ-সঞ্চারিণী উষা রক্তিম পূর্বাকাশের ক্রোড় হইতে আবিভূতি হইয়া অজকার দ্র করিতেছে। স্বামীজীর বাণীগুলিতে যদি কয়েকজনের প্রাণে সান্তনা দিবার শক্তি নিহিত থাকে, তবে ঐত্বলি সকলের হৃদয়েই শান্তি দিবে। সেই প্রিয় শিয়ার মাতৃ-হৃদয় ধয়্ম হউক, বিনি স্বামীজীর ত্রাণকারিণী বাণীগুলি কালগর্ভে বিল্প্তির হাত হইতে সমত্রে রক্ষা করিয়াছেন। বর্তমান গ্রন্থে লিপিবছ স্বামীজীর (Inspired Talks) 'দেববাণী'র জয় মাতা হরিদাসীর (মিস এস. এলেন ওয়ান্ডো) নিকট সমগ্র জ্বাৎ ঝণী। এই বাণীগুলি অপেক্ষা আর কিছুই মানবজাতির নিকট অধিক

হিতকর বন্ধু ও মহন্তর পথপ্রদর্শক হইতে পারে না। যে-কেহ বাণীগুলিতে নিহিত অমৃত পান করিবে, সে-ই নিশ্চয় জানিবে যে, সে অমর। যে-কেহ জ্ঞানালোক, শাস্তি ও আনন্দ পাইতে চায়, সে-ই বাণীগুলিতে তাহা পাইবে এবং চিরদিনের জন্ম তাহার ছঃথের অবসান হইবে।

মান্তাজ >ই ডিসেম্বর, ১৯১০

রামকুঞ্চানন্দ

## পটভূমিকা

[ইংরেজী Inspired Talks এছারস্তের পূর্বে মিস ওরান্ডো-লিখিত মূল্যবান্ ভূমিকাটির ইংরেজী শিরোনামা 'Introductory Narrative'—ইছার বাংলা অনুবাদ 'আমেরিকার স্বামীজী', এই প্রবন্ধের প্রথমাংশে স্বামীজীর আমেরিকার পদার্পণ কাল হইতে চিকাগো ধর্ম-মহাসন্তা, এবং তারপর পূর্ব উপকূলে বিভিন্ন স্থানে প্রচারকার্থের কথা সংক্ষেপে লিপিবদ্ধ। শেবাংশ 'দেববাণী'র পটভূমিকা-রূপে প্রদন্ত হইল ]

অবশেষে স্বামীজী অমুভব করিলেন, স্বীয় আচার্য শ্রীরামকৃষ্ণদেবের সকল ধর্মের সভাতা ও মৌলিক একত্ব-প্রতিপাদক উপদেশবাণী পাশ্চাতা জগতের নিকট প্রচার করা-রূপ নিজ অভীপিত মহাকার্যে তিনি বেশ কিছুটা অগ্রসর হইয়াছেন। ক্লাগটি এত শীঘ্র বাড়িয়া উঠিল ষে, আর উপরের ছোট ঘরটিতে স্থান হয় না, স্বতরাং নীচেকার বড় বৈঠকথানাছটি ভাড়া লওয়া হইল। এইখানেই স্বামীজী দেই ঋতৃটির শেষ পর্যন্ত শিক্ষা দিতে লাগিলেন। এই শিক্ষা সম্পূর্ণরূপে বিনা বেতনে প্রদন্ত হইত; প্রয়োজনীয় ব্যয়, স্বেচ্ছায় যিনি যাহা দান করিতেন, তাহাতেই চালাইবার চেষ্টা করা হইত। কিন্তু সংগৃহীত অর্থ--ঘরভাড়া ও স্বামীজীর আহারাদি-ব্যয়ের পক্ষে যথেষ্ট না হওয়ায় অর্থাভাবে ক্লাসটি উঠিয়া ঘাইবার উপক্রম হইল। অমনি স্বামীজী ঘোষণা করিলেন যে, ঐহিক বিষয়ে তিনি সাধারণের সমক্ষে কতকগুলি নিয়মিত বক্তৃতা দিবেন। দেগুলির জন্ত পারিশ্রমিক লইতে তাঁহার বাধা ছিল না, সেই অর্থে তিনি ধর্মসম্বন্ধীয় ক্লাসটি চালাইতে লাগিলেন। তিনি বুঝাইয়া দিলেন যে, হিন্দুদের চক্ষে শুধু বিনামূল্যে শিক্ষা দিলেই ধর্মব্যাখ্যার কর্ডব্য শেষ হইল না, সম্ভবপর হইলে তাঁহাকে এই কার্যের ব্যয়ভারও বহন করিতে হইবে। পূর্বকালে ভারতে এমনও নিয়ম ছিল যে. উপদেষ্টা শিশুগণের আহার ও বাসস্থানের ব্যবস্থা করিবেন।

ইতিমধ্যে কতিপয় ছাত্র স্বামীজীর উপদেশে এতদ্র মৃথ হইয়া পড়িয়া-াছলেন বে, বাহাতে তাহারা পরবর্তী গ্রীম ঋতুতেও ঐ শিক্ষালাভ করিতে পারেন, সেজক্ত সম্ৎস্ক হইলেন। কিন্তু তিনি একটি ঋতুর কঠোর পরিশ্রমে ক্লাস্ত হইয়া পড়িয়াছিলেন এবং পুনরাম গ্রীমের সময় ঐরণ পরিশ্রম করা সময়ে প্রথমে আপত্তি করিয়াছিলেন। তারপর আনেক ছাত্র বংসরের ঐ সময়ে প্ররে থাকিবেন না। কিন্তু প্রশ্নটির আপনা-আপনি মীমাংসা হইয়া গেল। আমাদের মধ্যে একজনের সেন্টলরেন্স নদীবক্ষয় বৃহত্তম দ্বীপ 'সহস্র্বীপোভানে' (Thousand Island Park) একথানি ছোট, বাড়ি ছিল; তিনি উহা স্বামীন্দীর এবং আমাদের মধ্যে যত জনের উহাতে স্থান হয়, তত্ত জনের ব্যবহারের জন্ম ছাড়িয়া দিবার প্রস্তাব করিলেন। এই ব্যবস্থা স্বামীন্দীর মন:পৃত হইল; তিনি তাঁহার জনৈক বন্ধুর 'মেইন ক্যাম্প' (Maine Camp) নামক ভবন হইতে প্রত্যাগত হইয়াই আমাদের নিকট সেধানে আসিবেন বলিয়া স্বীকৃত হইলেন।

যে ছাত্রীটি বাড়িখানির অধিকারিণী ছিলেন, তাঁহার নাম ছিল মিদ ডাচার। তিনি বুঝিলেন ষে, এই উপলক্ষ্যে একটি পৃথক্ কক্ষ নির্মাণ করা আবশুক—যেখানে কেবল পৰিত্র ভাবই বিরাজ করিবে, এবং তাঁহার গুরুর প্রতি প্রকৃত ভক্তি-অর্ঘ্য-হিদাবে আসল বাড়িখানি যত বড়, প্রায় তত বড়ই একটি নুতন পার্য সংযোজন করিয়া দিলেন। বাড়িটি এক উচ্চভূমির উপর অতি স্থলর স্থানে অবস্থিত ছিল; স্থরম্য নদীটি অনেকথানি এবং উহার বহুদুরবিস্তৃত সহস্রদ্বীপের অনেকগুলি তথা হইতে দৃষ্টিগোচর হইত। দুরে ক্লেটন অল্ল অল্ল দেখা যাইড. আর অপেকাক্লড নিকটবর্ডী বিস্তৃত ক্যানাডা উপকৃল উত্তরে দৃষ্টি অবরোধ করিত। বাড়িখানি একটি পাহাড়ের গায়ে অবস্থিত ছিল; পাহাড়টির উত্তর ও পশ্চিম দিক হঠাৎ ঢালু হইয়া নদীতীর ও উহারই যে কুদ্র অংশটি ভিতরের দিকে ঢুকিয়া আসিয়াছে, তাহার তীর পর্যন্ত গিয়াছে; শেষোক্ত জলভাগট একটি কুল হ্রদের ক্সায় বাড়িথানির পশ্চাতে রহিয়াছে। বাড়িখানি সভ্য সভ্যই (বাইবেলের ভাষায়) 'একটি পাহাড়ের উপর নির্মিত,' আর প্রকাণ্ড প্রকাণ্ড পাথর উহার চারিদিকে পড়িয়াছিল। নবনির্মিত সংযোজনটি পাহাড়ের থুব ঢালু অংশে দণ্ডায়মান থাকায় ষেন একটি বিরাট আলোকস্তম্ভের মতো দেখাইত। বাডিটির তিন দিকে कानाना हिन এवर छैरा शिहत्नत्र मिटक विखन ७ मामत्त्रत मिटक विखन हिन। নীচের ঘরটিতে ছাত্রগণের মধ্যে একজন থাকিতেন; তাহার উপরকার घत्रिक वाफिशानित क्षशान चः म हहेक चरनक श्री बात मित्रा बाख्या बाह्य, এবং প্রশন্ত ও স্থবিধান্তনক হওরায় উহাতেই আমাদের ক্লাদের অধিবেশন

হইত, এবং সেখানেই সামীজী অনেক ঘণ্টা ধরিয়া আমাদিগের স্থারিচিত বন্ধুর মতো উপদেশ দিতেন। এই ঘরের উপরের ঘরটি শুধু স্বামীজীরই ব্যবহারের জন্ম নির্দিষ্ট ছিল। বাহাতে উহা সম্পূর্ণক্লপে নিরুপদ্রব হইতে পারে, সেজন্ম মিস ডাচার বাহিরের দিকে একটি পৃথক্ সিঁড়ি করাইয়া দিয়াছিলেন। অবশ্য উহাতে দোতলার বারান্দায় আসিবার একটি দরজাও ছিল।

এই উপরতলায় বারান্দাটি আমাদের জীবনের সহিত অতি ঘনিষ্ঠভাবে সংশ্লিষ্ট ছিল; কারণ স্বামীজীর সকল সাদ্ধ্য কথোপকথন এই স্থানেই হইত। বারান্দাটি প্রশস্ত থাকায় উহাতে কতকটা জায়গা ছিল। উহার উপরে ছাদ দেওয়া ছিল, এবং উহা বাড়িখানির দক্ষিণ ও পশ্চিমাংশে বিস্তৃত ছিল। মিস ডাচার উহার পশ্চিমাংশটি একটি পর্দা দিয়া স্বত্তে পৃথক্ করিয়া দিয়াছিলেন, স্কতরাং যে-সকল অপরিচিত ব্যক্তি এই বারান্দা হইতে তত্ত্বত্য অপূর্ব দৃশ্রটি দেথিবার জ্বন্ত সেখানে প্রায়ই আগমন করিতেন, তাঁহারা আমাদের নিস্তর্কতা ভক্ষ করিতে পারিতেন না।

এইখানেই আমাদের অবস্থান-কালের প্রতি সন্ধ্যায় আচার্যদেব তাঁহার ছারের সমীপে বিদিয়া আমাদের সহিত কথাবার্তা বলিতেন। আমরাপ্ত সন্ধ্যার ন্তিমিত আলোকে নির্বাক হইয়া বিদিয়া তাঁহার অপূর্ব জ্ঞানগর্ভ বচনামৃত সাগ্রহে পান করিতাম। স্থানটি যেন সত্য সত্যই একটি পুণ্যানিকেতন ছিল। পাদনিমে হরিৎপত্রবিশিপ্ত বৃক্ষনীর্বগুলি হরিৎসম্ভের মতো আন্দোলিত হইত, কারণ সমগ্র স্থানটি ঘন অরণ্যে পরিবৃত ছিল। স্ববৃহৎ গ্রামটির একখানি বাড়িও সেখান হইতে দৃষ্টিগোচর হইত না, আমরা যেন লোকালয় হইতে বহু যোজন দ্বে কোন নিবিড় অরণ্যানী-মধ্যে বাস করিতাম। বৃক্ষ-শ্রেণী হইতে দ্বে বিস্তৃত দেন্ট লরেন্স নদী; উহার বক্ষে মাঝে মাঝে দ্বীপসমূহ; উহাদের মধ্যে কতকগুলি আবার হোটেল ও ভোজনালয়ের উজ্জল আলোকে বিকমিক করিত। এগুলি এত দ্বে ছিল যে, উহারা সত্য অপেক্ষা চিত্রিত দৃশ্য বলিয়াই মনে হইত। আমাদের এই নির্জন স্থানে জনকোলাহলও কিছুমাত্র প্রবেশ করিত না। আমরা শুরু কীটপতকাদির অস্ট্র রব, পক্ষিসণের মধুর কাকলি, অথবা পাতার মধ্য দিয়া সঞ্চরমাণ বায়ুর মৃত্ব মর্মর-ধ্বনি শুনিতে পাইতাম। দৃশ্যটির কিয়দংশ স্থিয় চক্রকিরণে উদ্ভাসিত থাকিত,

এবং নিম্নের দ্বির জলরাশিবক্ষে দর্পণের তায় চল্রের মুখচ্ছবি প্রতিবিধিত হইত। এই অপূর্ব মায়া-বাজ্যে আমরা আচার্যদেবের সহিত সাতটি সপ্তাহ দিব্যানন্দে তাঁহার অতীন্রিয়রাজ্যের বার্তাসমন্বিত অপূর্ব বচনাবলী শ্রবণ করিতে করি:ত অতিবাহিত করিয়াছিলাম—তথন আমরা জগ্পুকে ভূলিয়া গিয়াছিলাম, জগৎও আমাদিগকে ভূলিয়া গিয়াছিল। এই সময়ে প্রতিদিন সাদ্ধ্য-ভোজন-সমাপনাস্তে আমরা সকলে উপরকার বারান্দায় গিয়া আচার্যদেবের আগমন প্রতীক্ষা করিতাম। অধিকক্ষণ অপেক্ষা করিতে হইত না, কারণ আমরা সমবেত হইতে না হইতেই তাঁহার গৃহদার উন্মুক্ত হইত এবং তিনি ধীরে ধীরে বাহিরে আগিয়া তাঁহার অভ্যন্ত আসন গ্রহণ করিতেন। তিনি আমাদিগের সহিত প্রত্যহ ছই ঘন্টা এবং অনেক সময়েই তদ্ধিক কাল যাপন করিতেন। এক অপূর্বসৌন্দর্যমন্ত্রী রজনীতে (সে দিন নিশানাথ প্রায় পূর্ণাবয়ব ছিলেন) কথা কহিতে কহিতে চন্দ্র অস্ত গেল; আমরাও যেমন কালক্ষেপের বিষয়ই কিছুই জানিতে পারি নাই, স্বামীজীও মনে হয় ঠিক তেমনি কিছুই জানিতে পারেন নাই।

এই-সকল কথোপকথন লিপিবদ্ধ করিয়া লওয়া সম্ভব হয় নাই; ঐগুলি শুধু শ্রোভ্রন্দের হৃদয়েই প্রথিত হইয়া আছে। এই দিব্য অবসরে আমরা যে উচ্চাঙ্গের গভীর ধর্মাহুভূতি লাভ করিতাম, তাহা আমাদের কেহই ভূলিতে পারিবে না। স্বামীন্ধী ঐ সময়ে তাহার হৃদয়ের ছ্য়ার খুলিয়া দিতেন। ধর্মলাভ করিবার জন্ম তাহাকে যে-সকল বাধা-বিদ্ন অতিক্রম করিয়া যাইতে হইয়াছিল, সেগুলি যেন পুনরায় আমাদের দৃষ্টিগোচর হইত। তাহার গুরুদেবই যেন স্ক্রশরীরে তাহার ম্থাবলম্বনে আমাদের নিকট কথা কহিতেন, আমাদের সকল সন্দেহ মিটাইয়া দিতেন, সকল প্রয়ের উত্তর দিতেন এবং সম্দয় ভয় দ্র করিতেন। অনেক সময়ে স্বামীন্ধী যেন আমাদের উপস্থিতিই ভূলিয়া যাইতেন,—তথন আমরা পাছে তাহার চিন্তাপ্রবাহে বাধা দিয়া ফেলি এই ভয়ে যেন শ্বাদ রুদ্ধ করিয়া থাকিতাম। তিনি আসন হইতে উঠিয়া বারান্দাটির সন্ধীন দীমার মধ্যে পায়চারি করিয়া বেড়াইতে বেড়াইতে অনর্গল কথা বলিয়৷ যাইতেন। এই সময়ে তিনি যেরূপ কোমলপ্রকৃতি ছিলেন এবং সকলের ভালবাদা আকর্ষণ করিতেন, তেমন আর কথনও দেখা যায় নাই; তাহার গুরুদেব যেরূপে তাঁছার শিশ্ববর্গকে শিক্ষা দিতেন, ইহা হয়তো অনেকটা

সেইরূপ ব্যাপার—তিনি নিজেই নিজ আত্মার সহিত ভাষমূথে কথা কহিয়া যাইতেন, আর শিশুগণ ভগু ভনিয়া যাইতেন।

স্বামী বিকোনন্দের তায় একজন লোকের সহিত বাস করাই অবিশ্রান্ত উচ্চ উচ্চ অহুভৃতি লাভ করা। প্রাতঃকাল হইতে রাত্রি পর্যন্ত দেই একই ভাব—আমরা এক ঘনীভত ধর্মভাবের রাজ্যে বাদ করিতাম। স্বামীজী মধ্যে মধ্যে বালকের স্থায় ক্রাড়াশীল ও কৌতুকপ্রিয় হইলেও এবং সোল্লাদে পরিহাস করিতে ও কথার ক্ষিপ্র ও সরস প্রত্যুত্তর দিতে অভ্যন্ত থাকিলেও কথন মুহুর্তের জন্ম জীবনের মূলস্থর হইতে বেশীদূরে যাইতেন না। প্রতি জিনিসটি হইতেই তিনি কিছু না কিছু বলিবার অথবা উদাহরণ দিবার বিষয় পাইতেন, এবং এক মুহুর্তে ডিনি আমাদিগকে কৌতুকজনক হিন্দু পৌরাণিক গল্প হইতে একেবারে গভীর দর্শনের মধ্যে লইয়া যাইতেন। স্বামীন্ধী পৌরাণিক গল্পমূহের অফুরস্ত ভাণ্ডার ছিলেন, আর প্রকৃতপক্ষে এই প্রাচীন আর্যগণের মতো আর কোন জাতির মধ্যেই এত অধিক পরিমাণে পৌরাণিক গল্পের প্রচলন নাই। তিনি আমাদিগকে ঐ-সকল গল্প শুনাইয়া প্রীতি অমুভব করিতেন এবং আমরাও ঐগুলি ভানিতে ভালবাসিতাম, কারণ তিনি কখনও এই-সকল গল্পের অন্তরালে যে সত্য নিহিত আছে, তাহা দেখাইয়া দিতে এবং উহা হইতে মুল্যবান ধর্মবিষয়ক উপদেশ আবিষ্কার করিয়া দিতে বিশ্বত হইতেন না। আর কোন ভাগ্যবান ছাত্রমগুলী এরপ প্রতিভাবান আচার্য-লাভে নিজদিগকে ধন্ত জ্ঞান করিবার এমন স্থযোগ পাইয়াছেন কি না भरन्द ।

আশ্চন, ঠিক দাদশ জন ছাত্রী ও ছাত্র 'সহস্র দ্বীপোছানে' স্বামীজীর অন্থ্যমন করিয়াছিলেন এবং তিনি বলিয়াছিলেন যে, তিনি আমাদিগকে প্রকৃত শিশুরূপে গ্রহণ করিয়াছেন; এবং সেজগুই তিনি আমাদিগকে এরপ দিবারাত্র প্রাণ খুলিয়া তাঁহার নিকট যাহা কিছু শ্রেষ্ঠ বস্তু ছিল, তাহাই শিক্ষা দিতেন। এই বাবো জনের সকলেই এক সময়ে একত্র হন নাই, উর্ধ্বদংখ্যায় দশ জনের অধিক কোন সময়ে উপস্থিত ছিলেন না। আমাদের মধ্যে তুইজন পরে 'সহস্রদ্বীপোছানে'ই সন্ন্যাসদীক্ষা গ্রহণ করিয়া সন্ন্যাসী হইয়াছেলেন। দ্বিতীয় ব্যক্তির সন্ন্যাদের সময় স্বামীজী আমাদের পাচজনকে ব্রন্ধ্বতে দীক্ষিত করিয়াছিলেন এবং অবশিষ্ট কয়জন পরে

নিউ ইয়র্ক নগরে ধামীজীর তত্ততা অপর কয়েকজন শিষ্যের সহিত একসঙ্গে দীক্ষা গ্রহণ করিয়াছিলেন।

'সহস্রদীপোভানে' গমনকালে হিরীক্বত হইয়াছিল যে, আমরা পরস্পর মিলিয়া মিলিয়া একবোগে বাস করিব; প্রত্যেকেই গৃহকর্মের নিজ নিজ অংশ সম্পন্ন করিবেন, তাহাতে কোন বাজে লোকের সংস্পর্শে আমাদের গৃহের শান্তিভঙ্গ হইতে পারিবে না। স্বামীজী স্বয়ং একজন পাকা রাধুনী ছিলেন, এবং আমাদের জন্ম প্রায়ই উপাদেয় ব্যশ্তনাদি প্রস্তুত করিতেন। তাঁহার গুরুদদেবের দেহান্তের পরে যথন তিনি তাঁহার গুরুলাত্গণের সেবা করিতেন, সেই সময়েই তিনি রন্ধনকার্য শিথিয়াছিলেন। এই যুবকগণকে সংঘবদ্ধ করিয়া যাহাতে তাঁহারা শ্রীরামকৃষ্ণ-প্রচারিত সত্যসমূহ সমগ্র জগতে ছড়াইয়া দিবার উপযুক্ত অধিকারী হইতে পারেন, সেই উদ্দেশ্যে তাঁহার গুরুদেব কত্কি আরন্ধ শিক্ষা সম্পূর্ণ করিবার ভার তাঁহারই উপর পড়িয়াছিল।

প্রতিদিন প্রাতঃকালে আমাদের প্রত্যেকের নির্দিষ্ট কার্যগুলি শেষ হইবানাত্র (অনেক সময়ে তাহার পূর্বেই ) স্বামীজী আমাদিগকে—যে বৃহৎ বৈঠক-ধানাটিতে আমাদের ক্লাদের অধিবেশন হইত, দেখানে সমবেত করিয়া শিক্ষাদান আরম্ভ করিতেন। প্রতিদিন তিনি কোন একটি বিশেষ বিষয় নির্বাচন করিয়া লইয়া তৎসম্বন্ধে উপদেশ দিতেন, অথবা শ্রীমন্তগবদ্গীতা, উপনিষৎ বা ব্যাসকৃত বেদাস্তত্যক্ত প্রভৃতি কোন ধর্মগ্রন্থ লইয়া তাহার ব্যাখ্যা করিতেন। বেদাস্তত্যক্তে বেদাস্তের অন্তর্গত মহাসত্যগুলি যতদ্র সম্ভব স্বল্লাক্ষরে নিবদ্ধ আছে। তাহাদের কর্তা ক্রিয়া কিছুই নাই এবং স্থেকারগণ প্রত্যেক অনাবশুক পদ পরিহার করিতে এত আগ্রহান্বিত থাকিতেন যে, হিন্দুগণের মধ্যে একটি প্রবাদ আছে,—স্ত্রকার বরং তাঁহার একটি পুত্রকে পরিত্যাগ করিতে প্রস্তুত, কিন্তু তাঁহার স্ত্রে একটি অতিরিক্ত অক্ষরও বসাইতে প্রস্তুত নন।

অত্যস্ত স্থলাক্ষর—প্রায় হেঁয়ালির মতো বলিয়া বেদাস্তস্ত্রগুলিতে ভাষ্য-কারগণের মাথা থাটাইবার যথেই অবকাশ আছে, এবং শঙ্কর, রামাহজ ও মধ্ব, এই তিনজন হিন্দু মহাদার্শনিক উহাদের উপর বিস্তৃত ভাষ্য লিখিয়াছেন। প্রাতঃকালের কথোপকথনগুলিতে স্বামীজী প্রথমে এই ভাষ্যগুলির কোন একটি লইয়া, তারপরে আর একটি ভাষ্য এইরূপ করিয়া ব্যাখ্যা করিতেন এবং দেখাইতেন কিরূপে প্রত্যেক ভাষ্যকার তাঁহার নিজ মতাহুষায়ী স্ত্রগুলির কদর্থ করার অপরাধে অপরাধী, এবং ধাহা তাঁহার নিজ ব্যাখ্যাকে সমর্থন করিবে, নিঃসঙ্কোচে দেইরূপ অর্থই সেই স্ত্তের মধ্যে চুকাইয়া দিয়াছেন। জোর করিয়া মূলের বিক্লভার্থ করা-রূপ কদভ্যাস কত পুরাতন, তাহা স্বামীজী আমাদিগকে প্রায়ই দেখাইয়া দিতেন।

কাজেই এই কথোপকথনগুলিতে কোনদিন বা মধ্ববর্ণিত শুদ্ধহৈতবাদ, আবার কোন দিন বা রামাহজ-প্রচারিত বিশিষ্টাহৈতবাদ ব্যাখ্যাত হইত। কিন্তু শহরের অহৈতম্লক ব্যাখ্যাই সর্বাপেক্ষা অধিক ব্যাখ্যাত হইত। তবে শহরের ব্যাখ্যায় অত্যন্ত চূলচেরা বিচার আছে বলিয়া উহা সহজ্বোধ্য ছিল না, স্তরাং শেষ পর্যন্ত রামাহজই ছাত্রগণের মনের মতো ব্যাখ্যাকার রহিয়া যাইতেন।

কখনও কখনও খামীজী 'নারদীয় ভক্তিস্ত্র' লইয়া ব্যাখ্যা করিতেন। এই স্ত্রেপ্তলিতে ঈশ্বরভক্তির সংক্ষিপ্ত আলোচনা আছে, এবং উহা পাঠ করিলে কথঞ্চিং ধারণা হয়—হিন্দুদের প্রকৃত সর্বগ্রাদী আদর্শ ঈশ্বরপ্রেম কিরূপ—দে-প্রেম সত্যসত্যই সাধকের মন হইতে অপর সম্দয় চিস্তা দ্ব করিয়া তাহাকে ভূতে-পাওয়ার মতো পাইয়া বদে! হিন্দুগণের মতে ভক্তি ঈশ্বরের সহিত তাদাব্যাভাব লাভ করিবার একটি প্রকৃত্ত উপায়, এ উপায় ভক্তগণের স্বভাবতই ভাল লাগে। ঈশ্বরকে—কেবল তাঁহাকেই ভালবাসার নাম ভক্তি।

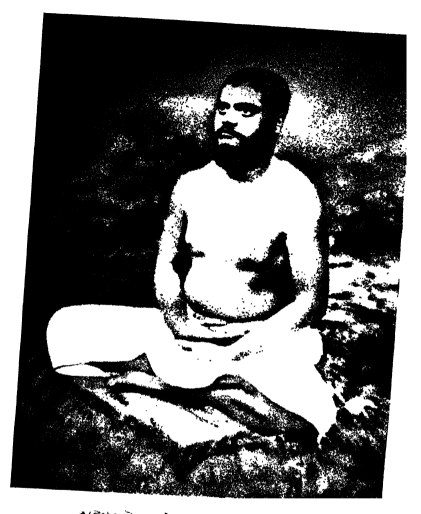
এই কথোপকথনগুলিতেই স্বামীন্ধী সর্বপ্রথম আমাদিগের নিকট তাঁহার মহান্ আচার্য শ্রীরামকৃষ্ণদেবের কথা সবিস্তারে বর্ণনা করেন—কিরূপে স্বামীন্ধী দিনের পর দিন তাঁহার সহিত কাল কাটাইতেন এবং কিরূপে তাঁহাকে নিজ নান্তিক মতের দিকে ঝোঁক দমন করিবার জন্ম কঠোর চেটা করিতে হইত এবং উহা যে সময়ে সময়ে তাঁহার গুরুদেবকে সম্ভাপিত করিয়া তাঁহাকে কাঁদাইয়াও ফেলিত—এই-সকল কথা বলিতেন। শ্রীরামকৃষ্ণের অপর শিক্তগণ প্রায়ই উল্লেখ করিয়াছেন যে, শ্রীরামকৃষ্ণ তাঁহাদিগকে বলিতেন, স্বামীন্ধী একজন মৃক্ত মহাপুরুষ, বিশেষভাবে তাঁহার কাজে সাহায্য করিবার জন্মই আগমন করিয়াছেন এবং তিনি কে, তাহা জানিবামাত্র শরীর ছাড়িয়া দিবেন। কিন্তু শ্রীরামকৃষ্ণ আরও বলিতেন যে, উক্ত সময় উপস্থিত হইবার পূর্বে স্বামীন্ধীকৈ শুধু ভারতেরই কল্যাণের জন্ম নয়, কিন্তু অপর দেশসমূহের জন্মও কোন একটি বিশেষ কার্য করিতে হইবে। তিনি প্রায়ই বলিতেন,

'বছদুরে আমার আরও সব শিল্প আছে; তাহার। এমন সব ভাষায় কথা বলে, যাহা আমি জানি না।'

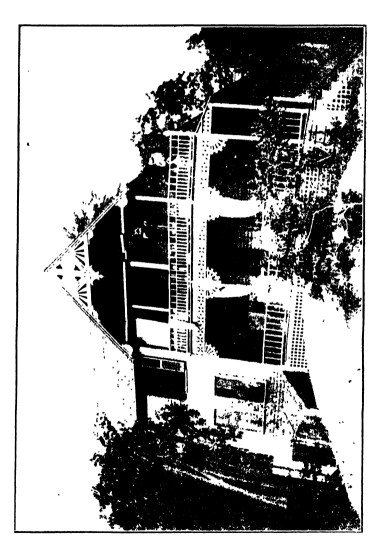
'সহস্রদ্বীপোছানে' সাত সপ্তাহকাল অতিবাহিত করিয়া স্বামীজী নিউ ইয়র্কে প্রত্যাবর্তন করিলেন এবং পরে অম্বত্ত ভ্রমণে বাহির হইলেন। নভেমরের শেষ পর্যন্ত তিনি ইংলণ্ডে বক্তৃতা দিতে এবং ছাত্রগণকে লইয়া ক্লাদ করিতে লাগিলেন। তারপর নিউ ইয়র্কে প্রত্যাবর্তন করিয়া দেখানে পুনরায় ক্লাদ আরম্ভ করিলেন। এই সময়ে তাঁহার ছাত্রগণ জনৈক উপযুক্ত সাম্বেতিক-লিথনবিংকে (stenographer) সংগ্রহ করিয়াছিলেন এবং এইব্রপে স্বামীজীর উক্তিগুলি লিপিবদ্ধ করাইয়া রাথিয়াছিলেন। এই ক্লাদের বক্ততাগুলি কিছুদিন পরেই পুস্তকাকারে প্রকাশিত হইয়াছিল। এই পুস্তকগুলি ও পুন্তিকাকারে নিবন্ধ তাঁহার সাধারণসমক্ষে বক্ততাগুলিই আজ স্বামী বিবেকানন্দের আমেরিকায় প্রচারকার্যের স্থায়ী স্মৃতিচিহ্নরূপে বর্তমান রহিয়াছে। আমাদের মধ্যে বাঁহার৷ এই বক্তৃতাগুলিতে উপন্থিত থাকিবার সৌভাগ্য লাভ করিয়াছিলেন, তাঁহাদের নিকট মুদ্রিত পুষ্ঠাগুলিতে স্বামীজীকে যেন আবার জীবস্ত বোধ হয় এবং তিনি যেন তাঁহাদের সহিত কথা কহিতেছেন, এইরূপ মনে হয়। তাঁহার বক্তৃতাগুলি যে এরূপ যথাযথভাবে লিপিবদ্ধ হইয়াছিল, সেজন্ত কৃতিত্ব একজনের—ধিনি পরে স্বামীজীর একজন মহা অমুরাগী ভক্ত হইয়াছিলেন। গুরু ও শিশু উভয়েরই কার্য নিষ্কামপ্রেম-প্রস্থত ছিল, স্বতরাং ঐ কার্যের উপর ঈশবের আশীর্বাদ বর্ষিত হইয়াছিল।

> এস. ই. ওয়াল্ডো (S. E. Waldo)

নিউ ইয়র্ক, ১৯০৮



কাশীপুৰ উল্লানবাটীতে ব্যানস্থ স্বালীকী ১৮০



'Thousand Island Park'-এ সামি জীর বাবজত বাটা।

( এথানে স্মীজী-প্রত্ত উপত্রশাবলী 'Inspired Talks' নাজে ফুপবিচ্চিত্

#### দেববাণী

ব্ধবার, ১৯শে জুন, ১৮৯৫

সহস্বদীপোতানে এই দিন হইতে স্বামীজী নিয়মিত শিক্ষাদান আরম্ভ করেন। আমাদের সকলে তথনও সমবেত হয় নাই, কিন্তু আচার্যের হৃদয় কাজ করিতে শুক্ত করিয়াছে; যে তিন-চারজন উপস্থিত ছিলাম, তাহাদিগকে লইয়াই তিনি শিক্ষা দিতে আরম্ভ করিলেন।

স্বামীজী একথানি বাইবেল হাতে করিয়া ছাত্রগণের নিকট উপস্থিত হইলেন এবং উহা হইতে জনের গ্রন্থথানি থুলিয়া বলিলেন, তোমরা যথন সকলেই খ্রীষ্টান, তথন খ্রীষ্টায় শাস্ত্র দিয়া আরম্ভ করাই ভাল।

জনের গ্রন্থ-প্রারম্ভেই আছে:

'আদিতে শব্দমাত্র ছিল, সেই শব্দ ব্রন্ধের সহিত্ই ছিল, আর সেই শব্দই বন্ধ।'

হিন্দুরা এই 'শব্দ'কে বলে থাকেন মায়া ব। ব্রন্ধের ব্যক্তভাব, কারণ এটি ব্রন্ধেরই শক্তি। যথন সেই নিরপেক্ষ ব্রহ্মসত্তাকে আমরা বিশ্বন্ধগতে প্রতিফলিত দেখি, তথন তাকে 'প্রকৃতি' বলে থাকি। 'শব্দে'র ছটি বিকাশ, একটি এই 'প্রকৃতি'—এইটিই সাধারণ বিকাশ; আর এর বিশেষ বিকাশ হচ্ছে কৃষ্ণ, বৃদ্ধ, ঈশা, রামকৃষ্ণ প্রভৃতি অবতার-পুক্ষগণ। সেই নিগুণ ব্রন্ধের বিশেষ বিকাশ যে খ্রীই, তাঁকে আমরা জেনে থাকি, তিনি আমাদের জ্বেয়। কিন্তু নিগুণ ব্রহ্মবস্তুকে আমরা জানতে পারি না। আমরা পর্ম পিতাকে জানতে পারি না, কিন্তু তাঁর তনমকে জানতে পারি। নিগুণ ব্রহ্মকে আমরা শুরু মানব্রত্মপ রঙ্কের মধ্য দিয়ে দেখতে পারি, খ্রীটের মধ্য দিয়ে দেখতে পারি।

জন-লিখিত গ্রন্থের প্রথম পাঁচ শ্লোকেই এটিধর্মের দারতত্ত্ব নিহিত। এর প্রত্যেক শ্লোকটি গভীরতম দার্শনিক তত্ত্ব পূর্ণ।

Gospel according to St. John, New Testament

Real God the Father God the Son

পূর্ণস্বরূপ যিনি, তিনি কখনও অপূর্ণ হন না। তিনি অন্ধকারের মধ্যেও আছেন বটে, কিন্তু ঐ অন্ধকার তাঁকে স্পর্শ করতে পারে না। ঈশরের দয়া সকলেরই উপর রয়েছে, কিন্তু তাদের পাপ তাঁকে স্পর্শ করতে পারে না। আমরা নেত্ররোগাক্রান্ত হয়ে স্থাকে অক্তরূপ দেখতে পারি, কিন্তু তাতে স্থা যেমন তেমনই থাকে, তার কিছু এদে যায় না। জনের উনিত্রিংশ স্লোকে যে লেখা আছে, 'তিনি জগতের পাপ দূর করেন'—তার মানে এই যে, প্রীষ্ট আমাদিগকে পূর্ণতা লাভ করবার পথ দেখিয়ে দেবেন। ঈশর প্রীষ্ট হয়ে জন্মালেন—মাস্থাকে তার প্রকৃত স্বরূপ দেখিয়ে দেবার জন্ত, আমরাও যে প্রকৃতপক্ষে ব্রহ্মস্বরূপ, এইটি জানিয়ে দেবার জন্ত। আমরা হচ্ছি দেবত্বের উপর মহায়াত্বের আবরণ, কিন্তু দেবভাবাপন্ন মাহ্য-হিদাবে প্রীষ্ট ভ আমাদের মধ্যে স্বরূপতঃ কোন পার্থক্য নেই।

ত্রিবাদীদের ' যে থ্রীষ্ট, তিনি আমাদের মতো সাধারণ মহায় থেকে অনেক উচ্চে অবস্থিত। এক ঘাদীদের (Unitarian) থ্রীষ্ট ঈশ্বর নন, শুধু একজন নৈতিক সাধুপুরুষ। এ ছইয়ের কেউই আমাদের সাহায্য করতে পারেন না। কিন্তু যে থ্রীষ্ট ঈশ্বরাবতার, তিনি নিজ ঈশ্বর্থ বিশ্বত হননি, সেই থ্রীষ্টই আমাদের সাহায্য করিতে পারেন, তাঁতে কোনরূপ অপূর্ণতা নেই। এই-সকল অবতারদের রাতদিন মনে থাকে যে তাঁরা ঈশ্বর—তাঁরা আজন্ম এটি জ্ঞানেন। তাঁরা যেন সেই-সব অভিনেতাদের মতো, যাদের নিজ নিজ অংশের অভিনয় শেষ হয়ে গেছে—নিজেদের আর কোন প্রয়োজন নেই, তবু যাঁরা কেবল অপরকে আনন্দ দেবার জন্মই রক্ষমঞ্চে ফিরে আসেন। এই মহাপুরুষগণকে সংসারের কোন মলিনতা স্পর্শ করতে পারে না। তাঁরা কেবল আমাদের শিক্ষা দেবার জন্ম কিছুকাল আমাদের মতো মাহ্য হয়ে আসেন, আমাদেরই মতো বদ্ধ ব'লে ভান করেন, কিন্তু প্রকৃতপক্ষে তাঁরা কথনই বদ্ধ নন, সদাই মুক্তম্বভাব।

মঙ্গল বা কল্যাণভাব সভ্যের সমীপবর্তী বটে, কিন্তু তবু পূর্ণ সভ্য নয়। অমঙ্গল যেন আমাদের বিচলিত করতে না পারে, এটি শেথবার পর আমাদের

<sup>&</sup>gt; Trinitarian—ইঁহাদের মতে ঈশ্বর পিতা, পুত্র ও পবিত্রাক্সাভেদে একেই তিন।

শিখতে হবে, মদলও ষেন আমাদের স্থী করতে না পারে। আমাদের জানতে হবে যে, আমরা মদল-অমদল তুইয়েরই বাইরে। ওদের উভয়েরই ু যে ষথাযোগ্য স্থান আছে, সেটি আমাদের লক্ষ্য করতে হবে ও বৃঝতে হবে যে, একটা থাকলেই অপরটাও থাকবেই থাকবে।

বৈতবাদের ভাবটি প্রাচীন পারদীকদের' কাছ থেকে এদেছে।
প্রকৃতপক্ষে ভাল-মন্দ তুই-ই এক জিনিস এবং উভয়ই আমাদের মনে। মূন
যথন দ্বির ও শান্ত হয়, তথন ভাল-মন্দ কিছুই তাকে স্পর্শ করতে পারে না।
ভভাভভ তুইয়েরই বন্ধন কাটিয়ে একেবারে মুক্ত হও, তথন এদের কেউ আর
তোমায় স্পর্শ করতে পারবে না, তুমি মুক্ত হয়ে পরমানন্দ ভোগ করবে।
অভভ যেন লোহার শিকল, আর ভভ দোনার শিকল; কিন্ত তুই-ই শিকল।
মুক্ত হও এবং জন্মের মতো জেনে রাখো, কোন শিকলই তোমায় বাঁধতে পারে
না। সোনার শিকলটির দাহায়ে লোহার শিকলটি আলগা ক'রে নাও, তার
পর তুটোই ফেলে দাও। অভভরূপ কাটা আমাদের শরীরে রয়েছে; ঐ
ঝাড়েরই আর একটি (ভভরূপ) কাটা নিয়ে পূর্বের কাটাটি তুলে ফেলে শেষে
তুটোকেই ফেলে দাও, এবং মুক্ত হও।

জগতে সর্বদাই দাতার আসন গ্রহণ করে।। সর্বস্থ দিয়ে দাও, আরা ফরে কিছু চেও না। ভালবাসা দাও, সাহাষ্য দাও, দেবা দাও, ষতটুকু ষা তোমার দেবার আছে দিয়ে যাও; কিন্তু সাবধান, বিনিময়ে কিছু চেও না। কোন শর্ত ক'রো না, তা হলেই তোমার ঘাড়েও কোন শর্ত চাপবে না। আমরা যেন আমাদের নিজেদের বদান্ততা থেকেই দিয়ে ষাই—ঠিক যেমন ঈশ্বর আমাদের দিয়ে থাকেন।

ঈশ্বর একমাত্র দেনেওয়ালা, জগতের সকলেই তো দোকানদার মাত্র।… তাঁর সই-করা চেক যোগাড কর, সর্বত্তই তার খাতির হবে।

ঈশ্বর জনির্বচনীয় প্রেমশ্বরূপ—তিনি উপলব্ধির বস্তু; কিন্তু তাঁকে কথনও 'ইতি ইতি' ক'রে নির্দেশ করা যায় না।

১ জরণ্ট্রের অনুগামী প্রাচীন পারস্তবাদিগণ বিবাস করিতেন, অহরমজ্দ ও অহিমান ( গুভাগুভের অধিষ্ঠাতা দেবতা )—এই মুই মুলতত্ত্ব হইতে দমগ্র জগৎ স্ষ্ট হইয়াছে।

আমরা যথন তৃঃথকষ্ট ও সংঘর্ষের মধ্যে পড়ি, তথন জগণ্টা আমাদের কাছে একটা অতি ভয়ানক স্থান ব'লে মনে হয়। কিন্তু যেমন আমরা তৃটো কুকুর-বাচ্চাকে পরম্পর থেলা করতে বা কামড়াকামড়ি করতে দেখে সে দিকে আদৌ মনোযোগ দিই না, জানি যে তৃটোতে মজা করছে, এমন কি, মাঝে মাঝে জোরে এক-আধটা কামড় লাগালেও জানি যে, তাতে বিশেষ কিছু অনিষ্ট হবে না, তেমনি আমাদেরও মারামারি ইত্যাদি যা কিছু সব ঈশরের চক্ষে থেলা বই আর কিছু নয়। এই জগণ্টা সবই কেবল থেলার জন্য—ভগবানের এতে শুধু মজাই হয়। জগতে যাই হোক না কেন, কিছুতেই তাঁর কোপ উৎপন্ন করতে পারে না।

পিড়িয়ে ভবসাগরে ডুবে মা তন্তর তরী।
মায়া-ঝড় মোহ-তুফান ক্রমে বাডে গো শঙ্করী।
একে মন-মাঝি আনাড়া, বিপু ছন্তন কুন্তন দাড়ী,
কুবাতাদে দিয়ে পাড়ি, হাব্ডুর্ থেয়ে মরি;
ভেঙে গেছে ভক্তির হাল, উড়ে গেল শুদ্ধার পাল,
তরী হ'ল বানচাল, উপায় কি করি ?
উপায় না দেখে আর, নীলক্মল ভেবেছে সার.
তরঙ্গে দিয়ে সাঁতার হুর্গানামের ভেলা ধরি।

মা, তোমার প্রকাশ যে শুধু সাধুতেই আছে আর পাপীতে নেই, তা নয়;
এ প্রকাশ প্রেমিকের ভিতরেও যেমন, হত্যাকারীর ভিতরেও তেমনি রয়েছে।
মা সকলের মধ্য দিয়েই আপনাকে অভিব্যক্ত করছেন। অশুচি বস্তুর উপর
পড়লেও আলোক অশুচি হয় না, আবার শুচি বস্তুর উপর পড়লেও তার শুণ
বাড়ে না। আলোক নিত্যশুদ্ধ, সদা অপরিণামী। সকল প্রাণীর পেছনেই
সেই 'সৌম্যাং সৌম্যতরা,' নিত্যশুদ্ধস্থভাবা, সদা অপরিণামিনী সা রয়েছেন।

'ধা দেবী দর্বভূতেয়ু চেতনেত্যভিধীয়তে। নমন্তব্যে নমন্তব্যে নমন্তব্যে নমো নমঃ॥'

তিনি হুঃথকটে, ক্ষাতৃষ্ণার মধ্যেও রয়েছেন, আবার স্থের ভিতর, মহান্ ভাবের ভিতরও রয়েছেন। স্থন ভ্রমর মধুপান করে, তথন প্রভুই ভ্রমররূপে

১ দেবীমাহাঝ্যা, চণ্ডী এ১৭

মধুপান করেন। ঈশরই দর্বত রয়েছেন জেনে জ্ঞানী ব্যক্তিরা নিলাশ্বতি চুই-ই ছেড়ে দেন। জেনে রাখো যে, কিছুতেই তোমার কোন অনিষ্ট করতে পারে না। কি ক'রে করবে? তুমি কি মৃক্ত নও? তুমি কি আত্মানও? তিনি আমাদের প্রাণের প্রাণ, চকুর চকু, শ্রোত্রের প্রোত্তম্বরূপ।

আমরা সংসারের মধ্য দিয়ে চলেছি, ষেন পাহারাওয়ালা আমাদের ধরবার জন্ম পিছু ছুটছে—তাই আমরা জগতের যা সৌন্দর্য, তার শুধু ঈষৎ আভাসমাত্রই দেখে থাকি। এই যে আমাদের এত ভন্ন, ওটা জড়কে সত্য ব'লে বিশাস করা থেকে এসেছে। পেছনে মন রয়েছে বলেই জড়তার সত্তা লাভ ক'রে আমরা জগৎ ব'লে যা দেখছি, তা প্রকৃতির মধ্য দিয়ে প্রকাশিত ঈশ্বই।)

# রবিবার, ২৩শে জুন

সিহনী ও অকপট হও—তারপর তুমি যে পথে ইচ্ছা ভক্তিবিশ্বাসের সহিত চল, অবশুই সেই পূর্ণ বস্তকে লাভ করবে। একবার শিকলের একটা কড়া কোনমতে যদি ধরে ফেল, সমগ্র শিকলটা ক্রমে ক্রমে টেনে আনতে পারবে! গাছের মূলে যদি জল দাও, সমগ্র গাছটাই জল পাবে। ভগবান্কে যদি আমরা লাভ করতে পারি, তবে সবই পাওয়া গেল।

একঘেয়ে ভাবই জগতে মহা অনিষ্টকর। তোমরা নিজেদের ভিতর যত ভিন্ন ভিন্ন ভাবের বিকাশ করতে পারবে, ততই জগৎকে বিভিন্নভাবে—কথনও জ্ঞানীর দৃষ্টিতে, কথনও বা ভক্তের দৃষ্টিতে সম্ভোগ করতে পারবে। নিজের প্রকৃতিটা আগে ঠিক কর, তারপর সেই প্রকৃতি-অহ্যায়ী পথ অবলম্বন ক'রে তাতে নিষ্ঠাপূর্বক থাকো। প্রবর্তকের পক্ষে নিষ্ঠাই (একটা ভাবে দৃঢ় হওয়া) একমাত্র উপায়; কিন্তু যদি যথার্থ ভক্তিবিশ্বাস থাকে এবং যদি ভাবের ঘরে চ্রি'না থাকে, তবে ঐ নিষ্ঠাই তোমায় এক ভাব থেকে স্বভাবে নিয়ে যাবে। গির্জা, মন্দির, মত-মতান্তর, নানাবিধ অহ্রাচান, এগুলি যেন চারাগাছকে রক্ষা করবার জন্ম তার চারিদিকে বেড়া দেওয়া। কিন্তু যদি গাছটাকে বাড়াতে চাও, তা হ'লে শেষে সেগুলিকে ভেঙে দিতে হবে। এইরূপ

১ শ্রোত্রস্ত শ্রোত্রং ------ উ প্রাণস্ত প্রাণন্চকুষণ্চকুঃ।—কেনোপনিবং, ১।২

বিভিন্ন ধর্ম, বেদ, বাইবেল, মত-মতাস্তর—এ সবও যেন চারাগাছের টবের মতো, কিন্তু টব থেকে ওকে একদিন না একদিন বেক্ষতে হবে। নিষ্ঠা যেন চারা-গাছটিকে টবে বসিয়ে রাথা—সাধককে তার নির্বাচিত পথে আগলে রাথা)

সমগ্র সমুদ্রের দিকে চেয়ে দেখ, এক একটি তরঙ্গের দিকে দেখো না; একটা পিণডে ও একজন দেবতার ভিতর কোন প্রভেদ দেখো না। প্রত্যেকটি কীট প্রভু দ্বশার ভাই। একটাকে বড়, অপরটাকে ছোট বলো কি ক'রে? নিজের নিজের স্থানে সকলেই যে বড়। আমরা যেমন এখানে রয়েছি, তেমনি সূর্য, চন্দ্র, তারাতেও আছি। আত্মা দেশকালের অতীত ও সর্বব্যাপী। যে-কোন মুথে সেই প্রভুর গুণগান উচ্চারিত হচ্ছে, তাই আমার মুথ; যে-কোন চক্ষু কোন বস্তু দেখছে, তাই আমার চক্ষু। আমরা কোন নির্দিষ্ট স্থানে সীমাবদ্ধ নই : আমরা দেহ নই, সমগ্র ব্রহ্মাণ্ডই আমাদের দেহ। আমরা যেন ঐক্তজালিকের মতো মায়াযৃষ্টি যোরাচ্ছি, আর ইচ্ছামত আমাদের সন্মুথে নানা দশ্য সৃষ্টি করছি। আমরা যেন মাকড্সার মতো আমাদেরই নির্মিত বৃহৎ জালের মধ্যে—মাকড়দা যথনই ইচ্ছা করে, তথনই তার জালের স্থতোগুলোর বে-কোনটাতে যেতে পারে। বর্তমানে সে যেখানে রয়েছে, সেইটাই জানতে পারতে, কিন্তু কালে সমন্ত জালটাকে জানতে পারবে। আমরাও এখন যেখানে আমাদের দেহটা রয়েছে, সেখানেই নিজ সত্তা অমুভব করছি, এখন একটি মন্তিক্ষমাত্র ব্যবহার করতে পারি, কিন্তু যথন পূর্বজ্ঞান বা জ্ঞানাতীত অবস্থায় উপনীত হই, তখন আমরা সব জানতে পারি, সব মন্তিষ ব্যবহার করতে পারি। এখনই আমরা আমাদের বর্তমান জ্ঞানকে ধান্ধা দিয়ে এমন ঠেলে দিতে পারি যে, সে তার সীমা ছাড়িয়ে চলে গিয়ে জ্ঞানাতীত বা পূর্ণজ্ঞানভূমিতে কাজ করতে থাকবে।

আমরা চেটা করছি, কেবল অন্তি-মাত্র, সংস্করণ হ'তে—তাতে 'আমি' পর্যন্ত থাকবে না—কেবল শুদ্ধ স্ফটিকের মতো হবে; তাতে সমগ্র জগতের প্রতিবিম্ব পড়বে, কিন্তু তা বেমন তেমনই থাকবে। এই অবস্থা লাভ হ'লে আর ক্রিয়া কিছু থাকে না, শরীরটা কেবল যন্ত্রের মতো হয়ে যায়; সে সদা শুদ্ধভাবাপয়ই থাকে, তার শুদ্ধির জন্ম আর চেটা করতে হয় না; সে অপবিত্র হতেই পারে না।

নিজেকে সেই অনস্থস্কপ ব'লে জানো, তা হ'লে ভয় একদম চলে ধাবে। সর্বদাই বলো ('আমি ও আমার পিতা (ঈশর) এক।'')

আঙুরগাছে বেমন থোলো থোলো আঙুর ফলে, ভবিশ্বতে তেমনই থোলো থোলো প্রীষ্টের অভ্যুদয় হবে। তথন সংসার-থেলা শেষ হয়ে ষাবে। সকলেই সংসারচক্র থেকে বেরিয়ে মৃক্ত হয়ে যাবে। ষেমন একটা কেটলিতে জল চড়ানো হয়েছে; জল ফুটতে আরম্ভ করলে প্রথমে একটার পর একটা ক'রে ব্রুদ উঠতে থাকে, ক্রমে এই ব্রুদ্গুলোর সংখ্যা বেশী হ'তে থাকে, শেষে সমস্ত জলটা টগবগ ক'রে ফুটতে থাকে ও বাষ্প হয়ে বেরিয়ে যায়। বৃদ্ধ ও প্রীষ্ট এই পৃথিবীর মধ্যে সর্বাপেক্ষা বড় ছটি ব্রুদ্। মৃশা ছিলেন একটি ছোট ব্রুদ, তারপর ক্রমশং বড় বড় আরপ্ত সব ব্রুদ উঠেছে। কোন সময়ে কিন্তু জগংস্ক এইরপ ব্রুদ হয়ে বাষ্পাকারে বেরিয়ে যাবে। কিন্তু স্টি তো অবিরাম প্রবাহে চলছেই, আবার নৃতন জলের স্টি হয়ে ঐ পূর্ব প্রক্রিয়ার মধ্য চলতে থাকবে।

সোমবার, ২৪শে জুন

অন্য স্বামীজী 'নারদীয় ভক্তিস্ত্র' হইতে স্থানে স্থানে পাঠ করিয়া ব্যাখ্যা করিতে লাগিলেন:

'ভক্তি ঈশরে পরমপ্রেমম্বরূপ এবং অমৃত্যরূপ—ষ্ লাভ ক'রে মান্ত্য সিদ্ধ হয়, অমৃত্ত্বলাভ করে ও তৃপ্ত হয়—যা পেলে আর কিছুই আকাজ্ঞা করে না, কোন কিছুর জ্ব্যু শোক করে না, কারও প্রতি দ্বেষ করে না, অপর কোন বিষয়ে আনন্দ অন্ত্রুত্ব করে না এবং সাংসারিক কোন বিষয়েই উৎসাহ বোধ করে না—যা জেনে মানব মত্ত হয়, স্তর্ভ্ব হয় ও আত্মারাম হয়।'

গুরুদের বলতেন, 'এই জগংটা একটা মন্ত পাগলা-গারদ। এখানে স্বাই পাগল, কেউ টাকার জন্ম পাগল, কেউ মেয়েমান্ন্ধের জন্ম পাগল, কেউ নামষশের জন্ম পাগল, আর জনকতক ঈশ্বরের জন্ম পাগল। অন্তান্ম জিনিসের

১ I and my Father are one.--বাইবেল

২ নারদভক্তিস্ত্ত্র, ১৷২৷৬

জন্ত পাগল না হয়ে ঈশবের জন্ত পাগল হওয়াই ভাল নয় কি ? ঈশর হচ্ছেন পরশমনি। তাঁর স্পর্লে মাহুষ এক মূহুর্তে সোনা হয়ে যায়; আকারটা যেমন তেমনি থাকে বটে, কিন্ত প্রকৃতি বদলে যায়—মাহুষের আকার থাকে, কিন্তু তার দারা কারও অনিষ্ট করা যেতে পারে না, কিংবা কোন অন্তার্য কর্ম হ'তে পারে না।'

'ঈশবের চিন্তা করতে করতে কেউ কাদে, কেউ হাদে, কেউ গায়, কেউ নাচে, কেউ কেউ অন্তুত বিষয় সব বলে। কিন্তু সকলেই সেই এক ঈশবেরই কথা কয়।''

মহাপুরুষেরা ধর্মপ্রচার ক'রে যান, কিন্তু যীন্ত, বুদ্ধ, রামকৃষ্ণ প্রভৃতির ন্থায় অবতারেরা ধর্ম দিতে পারেন। তারা কটাক্ষে বা স্পর্শনাত্রে অপরের মধ্যে ধর্মশক্তি সঞ্চারিত করতে পারেন। ঞ্জীপ্রধর্মে একেই পবিত্রাত্মার (Holy Ghost) শক্তি বলেছে—এই ব্যাপারকে লক্ষ্য করেই 'হস্ত-ম্পর্শে'র (The laying-on of hands) কথা বাইবেলে কথিত হয়েছে। আচার্য (ঞ্জীপ্ত) প্রকৃতপক্ষেই শিশ্বগণের ভিতর শক্তিসঞ্চার করেছিলেন। একেই 'গুরু-পরস্পরাগত শক্তি' বলে। এই যথার্থ ব্যাপটিজ্ম্ই (Baptism—দীক্ষা) অনাদিকাল থেকে জগতে চলে আদছে।

('ভক্তিকে কোন বাসনাপ্রণের সহায়রূপে গ্রহণ করতে পারা যায় না, কারণ ভক্তিই সমুদয় বাসনা-নিরোধের কারণস্বরূপ।' নারদ ভক্তির এই লক্ষণগুলি দিয়েছেন, 'যুখন সমুদয় চিস্তা, সমুদয় বাক্য ও সম্দয় ক্রিয়া তার প্রতি অপিত হয় এবং ক্ষণকালের নিমিত্ত তাঁকে বিশ্বত হ'লে হাদয়ে পরম ব্যাকুলতা উপস্থিত হয়, তখনই যথার্থ ভক্তির উদয় হয়েছে, বুঝতে হবে।'

'পূর্বোক্ত ভক্তিই প্রেমের সর্বোচ্চ অবস্থা। কারণ অন্থান্য সাধারণ প্রেমে প্রেমিক প্রেমাম্পদের কাছ থেকে প্রতিদান চায়, কিন্তু ভক্ত এই প্রেমে কেবল তার স্থাব স্থা হয়ে থাকে।'

২ ওঁ সা ন কাময়মানা নিরোধরূপাং।—নারদভক্তিপুত্র, ১, ৭

৩ ও নারদস্ত তদর্শিতাখিলাচারতা তদিম্মরণে পরমব্যাকুলতেতি।—ঐ, ৩, ১৯

৪ ও নাস্তোব তন্মিন্ তংস্থস্থিত্বম্।—ঐ, ৩, ২৪

প্রেক্কত ভব্জিলাভ হ'লে যে স্বকিছু ত্যাগ হয়—বলা হয়েছে, তার তাংপর্য—ভব্জের সমূদয় লৌকিক ও বৈদিক কর্ম ত্যাগ হয়ে যায়।'

'যথন অন্ত সব ত্যাগ ক'রে চিত্ত ঈশরের দিকে <u>যায়, তাঁর শরণাগত</u> হয়, তাঁর বিরোধী সম্দয় বিষয়ে উদাসীন হয়, তথনই বুঝতে হবে, যথার্থ ভক্তিলাভ হ'তে চলেছে।''

'ষতদিন না ভব্তিতে দৃঢ়প্রতিষ্ঠিত হচ্ছ, ততদিন শাস্ত্রবিধি মেনে চলতে হবে।'ং

যতদিন না তোমার চিত্তের এতদ্র দৃঢ়তা হচ্ছে ষে, শাস্ত্রবিধি প্রতিপালন না করলেও তোমার হৃদয়ের যথার্থ ভক্তিভাব নই হয় না, ততদিন ঐগুলি মেনে চল, কিন্তু তারপর তুমি শাস্ত্রের পারে চলে যাও। শাস্ত্রে বিধিনিষেধ মেনে চলাই জীবনের চরম উদ্দেশ্য নয়। আধ্যাত্মিক সত্যের একমাত্র প্রমাণ প্রতাক্ষ করা। প্রত্যেককে নিজে নিজে পরীক্ষা ক'রে দেখতে হবে। যদি কোন ধর্মাচার্য বলেন, আমি এই সত্য দর্শন করেছি, কিন্তু তোমরা কোনকালে পারবে না, তাঁর কথায় বিশ্বাস ক'রো না; কিন্তু ঘিনি বলেন, তোমরাও চেটা করলে দর্শন করতে পারো, কেবল তাঁর কথায় বিশ্বাস করবে। জগতের সকল যুগের সকল দেশের সকল শাস্ত্র সকল সত্যই বেদ। কারণ এই-সব সত্য প্রত্যেক্ষ করতে হয়, আর ষে-কোন মাসুষই এ-সব সত্য আবিদ্ধার করতে পারে।

যথন ভক্তিসুর্থের কিরণে দিগন্ত প্রথম উদ্ভাদিত হয়ে ওঠে, তথন আমরা সকল কর্ম ঈশবে সমর্পণ করতে চাই এবং এক মূহুর্ত তাঁকে বিশ্বত হ'লে অত্যন্ত হুংখ অমুভব করি।

ঈশ্বর ও তাঁর প্রতি তোমার ভক্তি—এ হুয়ের মাঝধানে যেন আর কিছু না বাধা হয়ে দাঁড়ায়। তাঁকে ভক্তি কর, তাঁর প্রতি অহুরাগী হও, তাঁকে ভালোবাসো, জগতের লোক যে যা বলে বল্ক, গ্রাহ্ম ক'রো না। প্রেমভক্তি তিন প্রকারত—প্রথম প্রকারে দাবির ভাব, নিজে কিছু দেয় না; দ্বিতীয়

ও নিরোধন্ত লোকবেনব্যাপারসন্মাদ:।
 ও তন্মিন অনন্ততা তদ্বিরোধিণু উদাদীনতা।—এ, ২, ৮-৯

২ ও ভবতু নিশ্চয়দার্চ্যাদুধ্ব : শাস্ত্রবক্ষণম্।—ঐ ২, ১২

৩ সাধারণী, সমঞ্জসা ও সমর্থা

প্রকারে বিনিময়ের ভাব থাকে; তৃতীয় প্রকারে প্রতিদানের কোন চিস্তা নেই। যেন আলোর প্রতি পতক্ষের ভালবাসা—পুড়ে মরবে, তব্ ভালবাসতে ছাড়বে না।

'এই ভক্তি—কৰ্ম, জ্ঞান ও যোগ অপেক্ষাও শ্ৰেষ্ঠ।''

কর্মের দারা কর্মকর্তার নিজেরই চিত্তগুদ্ধি হয়, তার দারা অপরের কোন উপকার হয় না। কর্ম দারা আমাদের নিজেদের সমস্থা সমাধান করতে হবে, মহাপুরুষেরা কেবল আমাদের পথ দেখিয়ে দেন মাত্র। যা চিস্তা কর, তাই হয়ে যাও—'যাদৃশী ভাবনা যস্ত সিদ্ধির্তবতি তাদৃশী।' যীশুর উপর যদি তৃমি তোমার ভার দাও, তা হ'লে তোমায় সদা সর্বদা তাঁকে চিস্তা করতে হবে, এই চিস্তার ফলে তৃমি তন্তাবাপন্ন হয়ে যাবে, তৃমি তাঁকে ভালবাসবে। এইরূপ সদা সর্বদা ভাবনার নামই ভক্তি বা প্রেম।

'পরা ভক্তি ও পরা বিতা এক জিনিস।'

তবে ঈশ্বর-সম্বন্ধে কেবল নানা মত-মতাস্তবের আলোচনা করলে চলবে না। তাঁকে ভালবাসতে হবে এবং সাধন করতে হবে। সংসার ও সাংসারিক বিষয় সব ত্যাগ কর, বিশেষতঃ যতদিন 'চারাগাছ'—মন শক্ত না হয়। দিবারাত্র ঈশ্বরচিস্তা কর এবং যতদ্র সম্ভব অহ্য বিষয়ের চিস্তা ছেড়ে দাও। দৈনন্দিন প্রয়োজনীয় চিস্তাগুলি সবই ঈশ্বর-ভাবিত হয়ে করা যেতে পারে।

'শয়নে প্রণামজ্ঞান, নিদ্রায় কর মাকে ধ্যান,

আহার কর মনে কর, আহুতি দিই খ্রামা মারে।'

সকল কার্যে, সকল বস্তুতে তাঁকে দর্শন কর। অপরের সঙ্গে ঈশ্বরবিষয়ে আলাপ কর। এতে আমাদের সাধনপথে খুব সাহাষ্য হয়ে থাকে 🗘

ভগবানের অথবা তাঁর যোগ্যতম সস্তান যে-সব মহাপুরুষ—তাঁদের ক্বপালাভ কর। এই ছটিই হচ্ছে ভগবান্লাভের প্রধান উপায়।

এই-সকল মহাপুরুষের সঙ্গলাভ হওয়া বড়ই কঠিন, পাঁচ মিনিট কাল তাঁদের সঙ্গলাভ করলে সারাটা জীবন বদলে যায়। আর যদি সত্যসত্য

১ ওঁ সা তু কর্মজানযোগেভ্যোহপ্যধিকতরা।—নারদভক্তিস্তর, ৪, ২৫

২ ও মুখ্যতম্ভ মহৎকৃপয়ৈৰ ভগৰংকৃপালেশাদ্বা।—এ, ১, ৬৮

৩ ও মহৎসক্ষ তুর্লভোহগম্যোহমোঘন্চ।—এ, ৫, ৬৯

প্রাণে প্রাণে এই মহাপুরুষ-দল চাও, তবে তোমার কোন-না-কোন মহাপুরুষের দলনাভ হবেই হবে।

এই ভক্তেরা বেখানে থাকেন, সেই স্থান তীর্থস্বরূপ হয়ে যায়; তাঁরা যা বলেন, তাই শাস্ত্রস্বরূপ; তাঁরা যে কোন কার্য করেন, তাই সংকর্ম; এমনি তাঁদের মাহাত্ম্য। তাঁরা যে স্থানে বাদ করেছেন, সেই স্থান তাঁদের দেহনিঃস্ত পবিত্র শক্তি-স্পন্দনে পূর্ণ হয়ে যায়; যারা দেখানে যায়, তারাই এই স্পন্দন অন্থভব করে; তাতে তাদেরও ভিতরে পবিত্রভাবের সঞ্চার হ'তে থাকে।

'এইরূপ ভক্তগণের ভিতর জ্বাতি, বিল্লা, রূপ, কুল, ধন প্রভৃতির ভেদ নাই। যেহেতু তারা তাঁর।'<sup>২</sup> 2\_

অসংসদ একেবারে ছেড়ে দাও, বিশেষতঃ প্রথমাবস্থায়। বিষয়ী লোকদের

 শৃদ্ধ ত্যাগ কর, তাতে চিত্তচাঞ্চল্য উপস্থিত হয়ে থাকে। 'আমি, আমার' এই

ভাব সম্পূর্ণরূপে ত্যাগ কর। জগতে বার 'আমার' বলতে কিছুই নেই, ভগবান

তারই কাছে আসেন। সব রকম মায়িক প্রীতির বন্ধন কেটে ফেল আলস্থ

ত্যাগ কর। 'আমার কি হবে ?'—এরপ ভাবনা একেবারে ভেবো না তুমি

যে-সব কাজ করেছ, তার ফলাফল দেখবার জ্বন্ত ফিরেও চেও না। ভগবানে

সব সমর্পণ ক'রে কর্ম ক'রে যাও, কিন্তু ফলাফলের চিন্তা একেবারে ক'রো না। 

যথন সব মনপ্রাণ এক অবিচ্ছিন্ন ধারায় ভগবানের দিকে যায়, যথন টাকাকড়ি

বা নাময়ণ খুঁজে বেড়াবার সময় থাকে না, ভগবান ছাড়া অন্ত কিছু চিন্তা

করবার অবসর থাকে না, তখনই হদয়ে সেই অপার অপূর্ব প্রেমানন্দের উদয়

হবে। বাসনাগুলো তো ভগু কাচের পুঁতির মতো অদার জিনিস।)

প্রিকৃত প্রেম বা ভক্তি অংহতুকী, 'এতে কোন কামনা নেই, এটি নিজ্য ন্তন ও প্রতিক্ষণ বাড়তে থাকে', এটি স্ক্ষ অহভবম্বরূপ। অহভবের দারাই একে বুঝতে হয়, ব্যাখ্যা ক'রে বোঝানো যায় না।<sup>8</sup>)

ওঁ তীর্ষীকৃর্বস্তি তীর্থানি, হুকর্মীকৃর্বস্তি কর্মাণি, সচ্ছাল্লীকৃর্বস্তি শাল্লাণি।
 ওঁ তময়য়: ।—য়, ৯।৬৯-৭•

ওঁ নান্তি তেবু জাতিবিভারপকুলধনক্রিয়াদিভেদ: ।
 ওঁ যতন্তদীয়া: ।—ঐ, ৯।৭২-৭৩

৩ নারদন্তজিস্ত্র, ৬।৪৩-৪৯

<sup>🛾</sup> ও গুণরহিতং কামনারহিতং প্রতিক্ষণবর্ধমানমবিচ্ছিন্নং স্কল্লতরমন্মুভবরূপম্ ।—এ, १।৫৪

'ভজিই সব চেয়ে সহজ সাধন। ভজি স্বাভাবিক, এতে কোন যুক্তিতর্কের অপেক্ষা নেই; ভজি স্বতঃপ্রমাণ, এতে আর অন্ত কোন প্রমাণের অপেক্ষা নেই।'' কোন বিষয়কে আমাদের মনের দ্বারা সীমাবদ্ধ করাকে যুক্তি বলে। আমরা বেন (মনরূপ) জাল ফেলে কোন বস্তুকে ধরে বলিং এই বিষয়টা প্রমাণ করেছি। কিন্তু ঈশ্বরকে আমরা কথনও জাল দিয়ে ধরতে পারব না—কোন কালেও নয়।

ভক্তি নিরপেক্ষ হওয়া চাই। এমন কি, আমরা যথন প্রেমের অযোগ্য কোন বস্থ বা ব্যক্তিকে ভালবাদি, তথনও তা প্রকৃত প্রেম, প্রকৃত আনন্দের থেলা। প্রেমকে যেরপেই ব্যবহার করি না কেন, শক্তি দেই একই। 'প্রেমের প্রকৃত ভাব শাস্তি ও আনন্দ।'

হত্যাকারী যথন নিজ শিশুকে চুম্বন করে, তথন সে ভালবাসা ছাড়া আর সব ভুলে যায়। (আহংটাকে একেবারে নাশ ক'রে ফেলো। কাম কোধ ত্যাগ কর—ঈশ্বরকে সর্বস্থ সমর্পণ কর। 'নাহং নাহং, তুঁছ তুঁছ'—পুরাতন মাহ্যটা একেবারে চলে গেছে, কেবল একমাত্র তুমিই আছ। 'আমি—তুমি'। কারও নিন্দা ক'রো না। যদি ছংখ বিপদ আসে, জেনো—ঈশ্বর তোমার সঙ্গে থেলা করছেন, আর এইটি জেনে পরম আনন্দিত হত্তী

ভক্তি বা প্রেম দেশকালের অতীত, উহা পূর্ণস্বরূপ, নির্নপেক্ষ।

#### মঙ্গলবার, ২৫শে জুন

বিধনই কোন স্থবভোগ করবে, তারপর হংথ আসবেই আসবে—এই হৃংথ তথন তথনই আসতে পারে, অথবা খুব বিলম্বেও আসতে পারে। যে আত্মা যত উন্নত, তার স্থবের পর হৃংথ তত শীঘ্র আসবে। আমরা যা চাই, তা স্থব্ও নয়, হৃংথ্ও নয়। এ উভয়ই আমাদের প্রকৃত স্বরূপ ভূলিয়ে দেয়। উভয়ই শিকল—একটা লোহার শিকল, অপরটা দোনার শিকল। এ উভরের পশ্চাতেই আত্মা রয়েছেন—তাঁতে স্থব্ও নেই, হৃংথ্ও নেই। স্থব্য উভয়ই অবস্থাবিশেষ, আর অবস্থামাত্রেই সদা পরিবর্তনশীল। কিন্তু

১ ও অক্সন্মাৎ সৌলভাং ভক্তো।

ওঁ প্রমাণাস্তরস্তানপেক্ষতাৎ স্বয়ং প্রমাণতাৎ।—ঐ, ৮।৫৮-৫৯

২ ওঁ শান্তিরূপাৎ পরমানন্দরূপাচ্চ।—ঐ, ৮।৬•

আত্মা আনন্দন্তরূপ, অপরিণামী, শান্তিম্বরূপ। আমাদের আত্মাকে যে লাভ করতে হবে তা নয়; আমরা আত্মাকে পেয়েই আছি, কেবল তাঁর উপর যে ময়লা পড়েছে, সেটি ধুয়ে ফেলে তাঁকে দর্শন কর।

এই আত্মধরণে প্রতিষ্ঠিত হও, তা হলেই আমরা জগৎকে ঠিক ঠিক ভালবাসতে পারব। খুব উচ্চভাবে প্রতিষ্ঠিত হও; আমি যে সেই অনম্ভ আত্মধরণ—এই জেনে আমাদের জগৎ-প্রপঞ্চের দিকে সম্পূর্ণ শাস্তভাবে দৃষ্টিপাত করতে হবে। এই জগংটা একটি ছোট শিশুর থেলার মতো; আমরা যথন তা জানি, তথন জগতে যাই হোক না কেন, কিছুতেই আমাদের চঞ্চল করতে পারবে না। যদি প্রশংসা পেলে মন উৎফুল্ল হয়, ভবে নিলায় নিশ্চয় বিষপ্ত হবে। ইন্দ্রিয়ের, এমন কি মনেরও সমৃদ্য় স্থথ জনিত্য; কিন্তু আমাদের ভিতরেই সেই নিরপেক্ষ স্থথ রয়েছে, যে স্থথ কোন কিছুর উপর নির্ভর করে না। এ স্থথ সম্পূর্ণ স্বায়ত্ত স্থথ, এ স্থথ আনন্দস্বরূপ। স্থেপর জন্ম বাইরের বস্তর উপর নির্ভর না ক'রে যত ভিতরের উপর নির্ভর ক'রব—যতই আমরা 'অস্তঃ স্থথ, অস্তরারাম' হবো, আমরা ততই আধ্যাত্মিক হবো। এই আত্মানন্দকেই ধর্ম বলা হয়।)

অন্তর্জগৎ, যা বান্তবিক সত্য, তা বহির্জগতের চেয়ে অনন্তপ্তণে বড়। বহির্জগৎটা সেই সত্য অন্তর্জগতের ছায়াময় প্রক্ষেপমাত্র। এই জ্লগৎটা সত্যও নয়, মিথ্যাও নয়, এটা সত্যের ছায়ামাত্র। কবি বলেছেন, 'কল্পনা সত্যের সোনালী ছায়া।'

আমরা যথন স্টের মধ্যে প্রবেশ করি, তথনই তা আমাদের পক্ষে সজীব হয়ে ওঠে। আমাদের বাদ দিলে জগৎটা অচেতন, মৃত, জড়পদার্থ মাত্র। আমরাই জগতের পদার্থসমূহকে জীবন দান করছি, কিন্তু আবার মূর্থের মতো ঐ কথা ভূলে গিয়ে কখনও তা থেকে ভয় পাচ্ছি, কখনও আবার তাই ভোগ করতে যাচ্ছি।

সেই মেছ্নীদের মতো হ'য়ো না। কয়েকজন মেছ্নী আঁষচুবড়ি মাধায়
ক'রে বাজার থেকে বাড়ি ফিরছিল—এমন সময় খ্ব ঝড়র্ষ্টি এলো। তারা
বাড়ি ষেতে না পেরে পথে তাদের এক আলাপী মালিনীর বাগানবাড়িতে
আশ্রয় নিলে। মালিনী রাত্রে তাদের যে ঘরে শুতে দিলে, তার ঠিক পাশেই
ফুলের বাগান। হাওয়াতে বাগানের ফুলর ফুলের গৃদ্ধে বাদ্ধ তাদের নাকে

আসতে লাগলো—সেই গন্ধ তাদের এত অসহ বোধ হ'তে লাগলো বে, তারা কোনমতে ঘুমাতে পারে না। শেষে তাদের মধ্যে একজন বললে, 'দেখ, আমাদের আঁষচ্বড়িগুলোতে জল ছড়িয়ে দিয়ে মাথার কাছে রেখে দেওরা যাক।' তাই করাতে যথন নাকের কাছে সেই আঁষচ্বড়ির পদ্ধ আসতে লাগলো, তখন তারা আরামে নাক ডাকিয়ে ঘুমোতে লাগলো।

এই সংসারটা আঁষচ্বড়ির মতো—আমরা যেন স্থভোগের জন্ম ওর উপর
নির্জির না করি; যারা করে, তারা তামসপ্রকৃতি বা বদ্ধজীব। তারপর
আবার রাজসপ্রকৃতির লোক আছে, তাদের অহংটা খ্ব প্রবল, তারা সদাই
'আমি, আমি' ব'লে থাকে। তারা কথন কথন সংকার্ষ ক'রে থাকে, চেষ্টা
করলে তারা ধার্মিক হ'তে পারে। কিন্তু সান্তিক প্রকৃতিই সর্বশ্রেষ্ঠ—তারা
সদাই অন্তম্প্র—তারা সদাই আ্যুনিষ্ঠ। প্রত্যেক ব্যক্তিতেই এই সন্থ, রজঃ
ও তমোগুণ আছে; এক এক সময় মানুষে এক এক গুণের প্রাধান্ত হয় মাত্র।

স্টি মানে একটা কিছু নির্মাণ বা তৈরি করা নয়, স্টি মানে—বে সাম্যভাব নই হয়ে গেছে, দেইটাকে আবার ফিরে পাবার চেটা, যেমন একটা শোলার ছিপি (cork) যদি টুকরো টুকরো ক'রে জলের নীচে ফেলে দেওয়া যায়, তা হ'লে দেওলা যেমন আলাদা আলাদা বা একসঙ্গে কতকগুলো মিলে জলের উপরে ভেদে ওঠবার চেটা করে, সেই মকম। যেখানে জীবন, যেখানে জগৎ, দেখানে কিছু না কিছু মন্দ, কিছু না কিছু অভভ থাকবেই থাকবে। একটুখানি অভভ থেকেই জগতের স্টে হয়েছে। জগতে যে কিছু মন্দ রয়েছে, এ খ্ব ভাল; কারণ সাম্যভাব এলে এই জগৎই নই হয়ে য়াবে। সাম্য ও বিনাশ যে এক কথা। যতদিন এই জগৎ চলছে, ততদিন সঙ্গে ভাল-মন্দও চলবে; কিছু যখন আমরা জগৎকে অভিক্রম করি, তথন ভাল-মন্দ ত্য়েরই পারে চলে যাই—পরমানন্দ লাভ করি।

জগতে তৃঃখবিরহিত হথ, অভ্তবিরহিত ভভ—কথন পাবার সভাবনা নেই;
কারণ জীবনের অর্থ ই হচ্ছে বিনষ্ট সাম্যভাব। আমাদের চাই মৃক্তি; জীবন
হথ বা ভভ—এ সবের কোনটাই নয়। স্বষ্টপ্রবাহ অনস্তকাল ধরে চলেছে—
তার আদিও নেই, অস্তও নেই, যেন একটা অগাধ হ্রদের উপরকার সদাগতিশীল তরন্ধ। ঐ হ্রদের এমন সব গভীর স্থান আছে, যেথানে আমরা
এখনও পৌছতে পারিনি এবং আর কতকগুলি জায়গা আছে, যেথানে সাম্য-

ভাব পুন: ছাপিত হয়েছে—কিছু উপরের তরক সর্বদাই চলেছে, সেধানে অনস্কলান ধরে ঐ সাম্যাবস্থালাভের চেটা চলেছে। ছীবন ও মৃত্যু একটা ব্যাপারেরই বিভিন্ন নাম্যাত্র, একই মুদ্রার এপিঠ ওপিঠ। উভয়ই মান্না—এ অবহাটা পরিষ্কার ক'রে বোঝাবার জো নেই—এক সময়ে বাঁচবার চেটা হচ্ছে, আবার পরমূহুর্ভে বিনাশ বা মৃত্যুর চেটা। আমাদের হথার্থ স্বরূপ আত্মা—এ ত্রেরই পারে। আমরা যথন ঈশবের অন্তিত্ব স্বীকার করি, তা আর কিছু নয়, তা প্রকৃতপক্ষে সেই আত্মাই—যাথেকে আমরা নিজেদের পৃথক্ ক'রে ফেলেছি, আর আমাদের থেকে পৃথক্ ব'লে উপাসনা করছি। কিছু সেই উপাশ্র চিরকালই আমাদের প্রকৃত আত্মা, একও একমাত্র ঈশবে, বিনি পরমাত্মা।

দেই নট সাম্যাবস্থা ফিরে পেতে গেলে আমাদের প্রথমে তমংকে ব্যর্থ করতে হবে রক্ষ: ঘারা, পরে রক্ষংকে জয় করতে হবে সন্থ ঘারা। সন্থ অর্থে দেই স্থির ধীর প্রশাস্ত অবস্থা, যা ধীরে ধীরে বাড়তে থাকে, শেষে অক্সান্ত ভাব একেবারে চলে যাবে। বন্ধন ছিঁড়ে ফেলে দাও, মৃক্ত হও, যথার্থ দিবরতনয়' হও, তবেই যীশুর মতো পিতাকে দেখতে পাবে। ধর্ম ও ঈশর বলতে অনস্ত শক্তি, অনস্ত বীর্ষ ব্যায়। তুর্বসতা—দাস্থ ত্যাগ কর। যদি তুমি মৃক্তস্থভাব হও, তবেই তুমি কেবল আত্মা মাত্র; যদি মৃক্তস্থভাব হও, তবেই অমৃত্থ তোমার করতলগত; যদি তিনি মৃক্তস্থভাব হন, তবেই ব'লব — ঈশর যথার্থ আছেন।

জগংটা আমার জন্ম, আমি কখন জগতের জন্ম নই। ভাল-মন্দ আমাদের দাদবরূপ, আমরা কখনও তাদের দাদ নই। পশুর স্বভাব উন্নতি করা নর, বরং যে অবস্থায় আছে, দেই অবস্থায় পড়ে থাকা; মাহুষের স্বভাব মন্দ ত্যাগ ক'রে ভালটা পাবার চেটা করা। আর দেবতার স্বভাব—ভালমন্দ কিছুর জন্ম চেটা থাকবে না—সর্বদা স্বাবস্থায় আনন্দময় হয়ে থাকা। আমাদের দেবতা হ'তে হবে। ফ্র্রটাকে সমুদ্রের মতো মুহান ক'রে ফেলো; সাংসারিক তুচ্ছতার পারে চলে যাও; এমন কি অভত এলেও আনন্দে উন্নত্ত হয়ে যাও; জগণ্টোকে একটা ছবির মতো দেখ; এইটি জেনে রাখো বে, জগতে কোন কিছুই জোমায় বিচলিত করতে পারে না; আর এইটি জেনে জগতের সৌন্দর্য

উপভোগ কর। জ্গতের <u>স্থা কি রকম জানো ?— যেমন ছোট ছোট ছেলের।</u>
থেলা করতে করতে কাদার মধ্য থেকে কাচের প্রতি কুড়িয়ে প্রেছে।
জগতের স্থত্ংথের উপর শাস্তভাবে দৃষ্টিপাত কর, ভাল-মন্দ উভয়কেই সমান
ব'লে দেখ—উভয়ই ভগবানের খেলা; স্তরাং ভালমন্দ, স্থত্ঃখালন্দ কর।

(আমার গুরুদেব বলতেন, 'সবই নারায়ণ বটে, কিন্তু বাঘ-নারায়ণের কাছ থেকে সরে থাকতে হয়। সব জলই নারায়ণ বটে, তবে ময়লা জল থাওয়া যায় না।'

'গগনময় থালে রবিচন্দ্র-দীপক জ্বলে'—অন্ত মন্দিরের আর কি দরকার ? 'সব চক্ষু তোমার চক্ষু, অথচ তোমার চক্ষু নেই; সব হস্ত তোমার হস্ত, অথচ তোমার হস্ত নেই।'

কিছু পাবার চেটা ক'রো না, কিছু এড়াবার চেটাও ক'রো না— যা কিছু
আসে গ্রহণ কর, যদৃচ্ছালাভসম্ভট হও। কোন কিছুতে বিচলিত না
হওয়াই মুক্তি বা স্বাধীনতা। কেবল সহ্য ক'রে গেলে হবে না, একেবারে
অনাসক্ত হওঁ। সেই বাঁড়ের গল্পটি মনে রেখো।

একটা মশা অনেকক্ষণ ধরে একটা যাঁড়ের শিঙে বদেছিল—অনেকক্ষণ বদবার পর তার বিবেকবৃদ্ধি জেগে উঠল; হয়তো যাঁড়ের শিঙে বদে থাকার দক্ষন তার বড় কট হচ্ছে—এই মনে ক'রে দে বাঁড়কে সম্বোধন ক'রে বলতে লাগল, 'ভাই বাঁড়, আমি অনেকক্ষণ তোমার শিঙের উপর বদে আছি, বোধ হয় তোমার অস্থবিধে হচ্ছে, আমায় মাণ কর, এই আমি উড়ে যাছিছ।' যাঁড় বললে, 'না, না, তুমি সণরিবারে এদে আমার শিঙে বাসকর না—তাতে আমার কি এদে যায়?'

# বুধবার, ২৬শে জুন

্যথন আমাদের অহংজ্ঞান থাকে না, তথনই আমরা সবচেয়ে ভাল কাজ করতে পারি, অপরকে আমাদের ভাবে সবচেয়ে বেশী অভিভূত করতে পারি) বড় বড় প্রতিভাশালী লোকেরা সকলেই এ-কথা জানেন। ঈশ্বই একমাত্র যথার্থ কর্তা—তাঁর কাছে হৃদয় খুলে দাও, নিজে নিজে কিছু করতে বেও না। শ্রীকৃষ্ণ গীতায় বলছেন, 'ন মে পার্থান্তি কর্তব্যং ত্রিয়ু লোকেয়ু কিঞ্চন।'—হে অন্ত্র্ন, ত্রিলোকে আমার কর্তব্য ব'লে কিছুই নেই। তাঁর উপর সম্পূর্ণ নির্ভর কর, সম্পূর্ণভাবে অনাসক্ত হও, তা হলেই তোমার হারা কিছু কাজ হবে। (যে-সব শক্তিতে কাজ হয়, সেগুলি তো আর আমরা দেখতে পাই না, আমরা কেবল তাদের ফলটা দেখতে পাই মাত্র। অহংকে সরিয়ে দাও, নাশ ক'রে ফেলো, ভূলে যাও; তোমার ভিতর দিয়ে ঈশ্বর কাজ করুন— এ তো তাঁরই কাজ। আমাদের আর কিছু করতে হবে না—কেবল সরে দাঁড়াতে হবে, তাঁকে কাজ করতে দিতে হবে। আমরা যত সরে যাব, তত্তই ঈশ্বর আমাদের ভিতর আসবেন। 'কাঁচা আমি'টাকে দ্র ক'রে দাও। কেবল 'পাকা আমি'টাই থাক।)

(আমরা এখন যা হয়েছি, তা আমাদের চিন্তারই ফলস্বরূপ। স্থতরাং তোমরা কি চিন্তা কর, সে বিষয়ে বিশেষ লক্ষ্য রেখো। বাক্য তো গৌণ জিনিস। চিন্তাগুলিই বহুকালস্থায়ী, আর তাদের গভিও বহুদ্রব্যাপী। আমরা যে কোন চিন্তা করি, তাতে আমাদের চরিত্রের ছাপ লেগে যায়; এইজন্ম সাধুপুক্ষদের ঠাট্টায় বা গালাগালিতে পর্যন্ত তাঁদের হৃদয়ের ভালবাদা ও পবিত্রতার একটুখানি রয়ে যায় এবং তা আমাদের কল্যাণসাধনই করে।

কিছুই কামনা ক'রো না। ঈশ্বরের চিস্তা কর, কিন্তু কোন ফল-কামনা ক'রো না। হাঁরা কামনাশ্রু, তাঁদেরই কাজ ফলপ্রস্থ। ভিক্ষাজীবী সন্ন্যাসীরা লোকের দ্বারে দ্বারে ধর্ম বহন ক'রে নিয়ে যান, কিন্তু তাঁরা মনে করেন, আমরা কিছুই করছি না। তাঁরা কোনরূপ দাবিদাওয়া করেন না, তাঁদের কাজ অজ্ঞাতদারেই হয়ে থাকে। যদি তাঁরা (ঐহিক) জ্ঞান-রক্ষের ফল' থান, তা হ'লে তো তাদের অহন্ধার এসে যাবে, আর যা কিছু লোককল্যাণ তাঁরা করবেন—সব লোপ পেয়ে যাবে। যথনই আমরা 'আমি' এই কথা বলি, তথনই আমরা আহাম্মক ব'নে যাই আর বলি, আমরা 'জ্ঞান'লাভ করেছি, কিন্তু প্রকৃতপক্ষে 'চোথঢাকা বলদের মত্যো' আমরা ঘানিতেই ক্রমাগত ঘুরছি। ভগ্রান্ বেশ ভালভাবে আপনাকে ল্কিয়ে

<sup>&#</sup>x27;Tree of Knowledge'-Bible, O.T., Genesis

রেখেছেন, তাই তাঁর কাজও খুব ভাল। এইরূপ যিনি আপনাকে সম্পূর্ণ পুকিয়ে রাখতে পারেন, তিনি সবচেয়ে বেশী কাজ করতে পারেন। নিজেকে জয় কর, তা হলেই সমৃদয় জগৎ তোমার পদতলে আসবে 🖔

সম্বগুণে অবস্থিত হ'লে আমরা সকল বস্তুর আসল স্বন্ধপ •দেখতে পাই, তথন আমরা পঞ্চেদ্রিয় এবং বৃদ্ধির অতীত দেশে চলে যাই। অহংই সেই বজ্ঞদূঢ় প্রাচীর, যা আমাদের বদ্ধ ক'রে রেখেছে—সত্যের মুক্ত বাতাসে ষেতে দিচ্ছে না-সকল বিষয়েই, সকল কাজেই 'আমি, আমার' এই ভাব মনে এনে দেয়—আমরা ভাবি, আমি অমুক কাজ করেছি, তমুক কাজ করেছি, ইত্যাদি। এই কুদ্র আমিঅটাকে দ্র ক'রে দাও, আমাদের মধ্যে এই বে অহংরপ শয়তানি ভাব রয়েছে, তাকে একেবারে মেরে ফেলো। 'নাহং নাহং, তুঁ হু তুঁ হু' এই মন্ত্র উচ্চারণ কর, প্রাণে প্রাণে এটা অত্মভব কর, জীবনে ঐ ভাবটাকে নিম্নে এস। যতদিন না এই অহংভাবগঠিত জগৎটাকে ত্যাগ করতে পারছি, ততদিন আমরা কথনই স্বর্গরাজ্যে প্রবেশ করতে পারব না. কেউ কখনও পারেনি, আর পারবেও না। <u>স্ংসারত্যা</u>গ করা মানে—এই 'অহং'টাকে একেবারে ভূলে যাওয়া, অহটোর দিকে একেবারে থেয়াল না রাখা; দেহে বাস করা যেতে পারে, কিন্তু আমরা যেন দেহের না হয়ে যাই। এই চুষ্ট 'আমিটা'কে একেবারে নষ্ট ক'রে ফেলতে হবে। লোকে যখন তোমায় মন্দ বলবে, তুমি তাদের আশীর্বাদ ক'রো; ভেবে দেখো, তারা তোমার কতু উপকার করছে; অনিষ্ট যদি কারও হয়, তো কেবল তাদের নিজেদের হচ্চে। এমন জামগায় যাও, যেখানে লোকে তোমাকে দ্বণা করে; তারা তোমার অুহংটাকে মেরে মেরে তোমার ভেতর থেকে বার ক'রে দিক্—তুমি তা হু'লে ভগবানের খুব কাছে অগ্রসর হবে। বানরী যেমন তার বাচ্চাকে আঁকড়ে ধরে থাকে, কিন্তু পরিশেষে বাধ্য হ'লে তাকে ছুড়ে ফেলে দিয়ে তাকে পদদলিত করতেও পশ্চাংপদ হয় না, দেইরূপ আমরাও সংসারটাকে यछिनन পারি । আঁকড়ে ধরে থাকি. কিন্তু অবশেষে যথন তাকে পদদলিত করতে বাধ্য হই, তথনই আমরা ঈখরের কাছে যাবার অধিকারী হই। গ্রায়ধর্মের জন্ম যদি অপরের অত্যাচার সহা করতে হয় তো আমরা ধন্তঃ ষদি আমরা লিখতে পড়তে না জানি তো আমরা ধক্ত; আমাদের ঈশ্বরের কাছ থেকে তফাত করবার জিনিস অনেক কমে গেল।

ভোগ হচ্ছে লক্ষণা সাপ—তাকে আমাদের পদদলিত করতে হবে।
আমরা এই ভোগ ত্যাগ ক'রে অগ্রনর হ'তে থাকি; কিছুই না পেরে হয়তো
আমারা নৈরাশ্রে অবসর হই। কিন্তু লেগে থাকো, লেগে থাকো—কথনই
ছেড়ো না। এই সংসারটা একটা অহ্বরের মতো। এ সংসার যেন একটা
রাজ্য—আমাদের ক্লে 'অহং' যেন তার রাজ্য। তাকে সরিয়ে দিয়ে দৃঢ়
হরে দাঁড়াও। কামকাঞ্চন, নামষ্শ ত্যাগ ক'রে দুচ্ভাবে ঈশরকে ধরে
থাকো, অবশেষে আমরা হথে হংথে সম্পূর্ণ উদাসীনতা লাভ ক'রব। ইন্দিয়চরিতার্থতাই হথ—এ ধারণা একেবারে জড়বাদী। ওতে এক কণাও ষ্থার্থ
হথ নেই; যা কিছু হথ, তা সেই প্রকৃত আনন্দের প্রতিবিশ্বমাত্র।

ধারা ঈশ্বরে আত্মসমর্পণ করেছেন, তাঁরা তথাকথিত কর্মীদের চেয়ে জগতের জন্ম অনেক বেশী কাজ করেন। আপনাকে সম্পূর্ণ শুদ্ধ করেছে, এমন একজন লোক হাজার ধর্মপ্রচারকের চেয়ে বেশী কাজ করে। চিত্তশুদ্ধি ও মৌন থেকেই কথার ভিতর জোর আদ্রে।

পল্লের মতো হও। পদ্ম এক জায়গাতেই থাকে, কিন্তু যথন ফুটে ওঠে, তথন চারদিক থেকে মৌমাছি আপনি এদে জোটে।

প্রীয়ক কেশবচন্দ্র সেন ও শ্রীরামক্তফের মধ্যে একটি বিশেষ পার্থক্য ছিল।
শ্রীরামক্ত দেব জগতের ভিতর পাপ বা জভু দেখতে পেতেন না—তিনি
জগতে কিছু মন্দ দেখতে পেতেন না, কাজেই সেই মন্দ দূর করবার জক্স চেষ্টা
করারও কোন প্রয়োজন বোধ করতেন না। আর কেশবচন্দ্র একজন মন্ত
নৈতিক সংস্কারক, নেতা এবং ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজের প্রতিষ্ঠাতা ছিলেন।
ঘাদশবর্ষ পরে এই শান্তপ্রকৃতি দক্ষিণেশ্বরের মহাপুরুষ শুধু ভারতে নয়, সমগ্র
জগতের ভাবরাজ্যে এক বিরাট পরিবর্তন এনে দিয়ে গেছেন। এই-সকল নীরব
মহাপুরুষ বান্তবিক মহাশক্তির আধার—তাঁরা প্রেমে তন্ময় হয়ে জীবন-যাপন
ক'রে ভব-রক্ষমঞ্চ হ'তে সরে যান। তাঁরা কথন 'আমি, আমার' বলেন না।
তাঁরা নিজেদের ঈশ্বরের যন্ত্রস্করপ জ্ঞান করেই ধন্ত মনে করেন। এরূপ
ব্যক্তিপণই থ্রীষ্ট ও বৃদ্ধকলের নির্মাতা। তাঁরা সদাই ঈশ্বরের সঙ্গে
সম্পূর্ণভাবে তাদাত্মা লাভ করেন, এই বান্তব জগৎ থেকে বহুদ্রে এক
ভাবজগতে বাস করেন। তাঁরা কিছুই চান না এবং জ্ঞাতসারে কিছু করেনও
না। তাঁরাই প্রকৃতপক্ষে জগতের সর্বপ্রকার উচ্চভাবের প্রেরক্ষরূপ—তাঁরা

জীবন্মুক্ত, একেবারে অহংশৃষ্ণ। তাঁদের কুদ্র অহংজ্ঞান একেবারে উড়ে গেছে, কোন আকাজ্জা একেবারেই নেই। তাঁদের ব্যক্তিত্ব লুপ্ত হয়ে গেছে, তাঁরা শুধুই তত্ত্বস্বরূপ।

# বৃহস্পতিবার, ২৭শে জুন

( স্বামীজী অভ বাইবেলের নিউ টেন্টামেন্ট লইয়া স্বাসিলেন এবং পুন্র্বার জনের গ্রন্থ পড়িয়া ব্যাখ্যা করিতে লাগিলেন।)

ষীশুঝীষ্ট যে শান্তিদাতা পাঠিয়ে দেবেন বলেছিলেন, মহম্মদ আপনাকে সেই 'শান্তিদাতা' বলে দাবি করতেন। তাঁর মতে—যীশুঝীষ্টের অলৌকিক ভাবে জন্ম হয়েছিল, এ-কথা স্বীকার করবার কিছুমাত্র প্রয়োজন নেই। সকল যুগে, সকল দেশেই এইরূপ দাবি দেখতে পাওয়া যায়। সকল মহামানব দাবি করেছেন, দেবতা থেকেই তাঁদের জন্ম।

জ্ঞান আপেক্ষিক মাত্র। আমরা ঈশ্বর হ'তে পারি, কিন্তু তাঁকে কথন জ্ঞানতে পারি না। জ্ঞান একটা নিম্নতর অবস্থামাত্র। তোমাদের বাইবেলেও আছে, আদম যথন 'জ্ঞানলাভ' করলেন, তথনই তাঁর পতন হ'ল। তার পূর্বে তিনি স্বয়ং সত্যস্বরূপ, পবিত্রতা-স্বরূপ, ঈশ্বরস্বরূপ ছিলেন। আমাদের মূথ আমাদের থেকে কিছু পৃথক্ পদার্থ নয়, কিন্তু আমরা কথন আসল মূখটা দেখতে পাই না, শুধু প্রতিবিষ্টাই দেখতে পাই। আমরা নিজেরাই প্রেমম্বরূপ, কিন্তু যথন ঐ প্রেমদন্ত্রে চিন্তা করতে যাই, তথনই দেখি— আমাদের একটা কল্পনার আশ্বর গ্রহণ করতে হয়। তাতেই প্রমাণ হয় যে, জড়বস্তু চিন্তারই বহিঃপ্রকাশ।

নিবৃত্তি-অর্থে সংসার থেকে সরে আসা। হিন্দুদের পুরাণে আছে, প্রথম স্ট চারিজন ঋষিকে হংসরূপী ভগবান শিক্ষা দিয়েছিলেন—স্টিপ্রপঞ্চ গোণমাত্র; স্বভরাং তাঁরা আর প্রজাস্টি করলেন না। এর তাৎপর্য এই যে, অভিব্যক্তির অর্থই অবনতি; কারণ আত্মাকে অভিব্যক্ত করতে গেলে শব্দ হারা ঐ অভিব্যক্তি সাধিত হয়, আর 'শব্দ ভাবকে নই ক'রে ফেলে'।

১ সনক, সনাতন, সনন্দন ও সনৎকুমার

२ 'The letter killeth'—Bible, N. T., 2 Corinthians, III, 6.

তা হলেও তত্ত জড়াবরণে আবৃত না হয়ে থাকতে পারে না, যদিও আমরা জানি যে অবশেষে এইরূপ আবরণের দিকে লক্ষ্য রাখতে রাখতে আমরা व्याननिर्देश होतिया किन। नकन वर्ष वर्ष व्यानिर्देश व-कथा विद्यान, আর সেইজগুই অবতারেরা পুন: পুন: এসে আমাদের মূল তত্তটি বুঝিয়ে দিয়ে যান, আর সেইকালের উপযোগী তার একটি নৃতন আকার দিয়ে যান। আমার গুরুদেব বলতেন:ধর্ম এক; সকল অবতারকল্প পুরুষ একপ্রকার শিক্ষাই দিয়ে যান, তবে সকলকেই সেই তত্তটি প্রকাশ করতে কোন-না-কোন আকার দিতে হয়। সেইজ্বন্ত তাঁরা তাকে তার পুরাতন আকার থেকে তুলে নিয়ে একটি নৃতন আকারে আমাদের সামনে ধরেন। যখন আমরা নামরূপ থেকে—বিশেষতঃ দেহ থেকে মুক্ত হই, যথন আমাদের ভালমন্দ কোন দেহের প্রয়োজন থাকে না, তথনই কেবল আমরা বন্ধন অতিক্রম করতে পারি। অনস্ত উন্নতি মানে অনস্তকালের জন্ম বন্ধন; তার চেয়ে সকল রকম আকারের ধ্বংসই বাঞ্নীয়। সব রকম দেহ, এমন কি দেবদেহ থেকেও আমাদের মৃক্তিলাভ করতে হবে। ঈশ্বরই একমাত্র সত্যবস্তু, সত্যবস্তু কখনও তুটি থাকতে পারে না। একমাত্র আত্মাই আছেন, এবং 'আমিই সেই'।

মৃক্তিলাভের সহায়ক বলেই শুভকর্মের যা মূল্য; তার দারা—বে কাজ করে তারই কল্যাণ হয়, অপর কারও কিছু হয় না।

জ্ঞান মানে—শ্রেণীবদ্ধ করা, কতকগুলি জিনিসকে এক শ্রেণীর ভিতর ফেলা। আমরা একই প্রকারের অনেকগুলি জিনিস দেখলাম—দেখে সেই সবগুলির একটা কোন নাম দিলাম, তাতেই আমাদের মন শাস্ত হ'ল। আমরা কেবল কতকগুলি 'ঘটনা' বা 'তথ্য' আবিষ্কার ক'রে থাকি, কিন্তু কেন সেগুলি ঘটছে, তা জানতে পারি না। অজ্ঞানের অন্ধকারেই আরও থানিকটা বেশী জান্নগা এক পাক ঘুরে এসে আমরা মনে করি, কিছু জ্ঞানলাভ করলাম। এই জগতে 'কেন'র কোন উত্তর পাওয়া যেতে পারে না; 'কেন'র উত্তর পেতে হ'লে আমাদের ভগবানের কাছে যেতে হবে। 'জ্ঞাতা'কে কথন প্রকাশ করা যায় না। এ যেন এক টুকরো হনের সমূত্রে পড়ে যাওয়া—বেই প'ড়ল, অমনি গলে সমৃত্রে মিশে গেল।

বৈষমাই স্প্রির মূল—এক-রসতা বা সমতাই ঈশ্ব। এই বৈষমাভাবের পারে চলে বাও; তা হলেই জীবন ও মৃত্যু ছই-ই জয় করবে, এবং অনস্ক সমত্বে পোছবে—তথনই ব্রহ্মে প্রতিষ্ঠিত হবে, ব্রহ্মস্বরূপ হবে। মৃক্তিলাভ কর, সে চেষ্টায় প্রাণ যায়, তাও স্বীকার। একথানা বইরের সঙ্গে তার পাতাগুলির যে সম্বন্ধ, আমাদের সঙ্গে জনাস্করের জীবনগুলিরও সেই সম্বন্ধ; আমরা কিন্তু অপরিণামী, সাক্ষিম্বরূপ, আত্মস্বরূপ; আর তাঁরই উপর জনাস্করের ছায়া পড়ছে; যেমন একটা মশাল খ্ব জোরে জোরে ঘোরাতে থাকলে চোথে একটা রুভের প্রতীতি হয়। আত্মাতেই সমস্ত ব্যক্তিম্বের সঙ্গার যেহেতু আত্মা অনস্ক, অপরিণামী ও অচঞ্চল, সেহেতু আত্মা ব্যক্ষরূপ—পরমাত্মা। আত্মাকে জীবন বলতে পারা যায় না, কিন্তু তাই থেকে সমৃদয় জীবন গঠিত হয়। একে স্থুখ বলা যায় না, কিন্তু এই থেকেই স্থের উৎপত্তি হয়।

আজকাল জগতের লোক ভগবান্কে পরিত্যাগ করছে, কারণ তাদের ধারণা—জগতের যতদ্র স্থেষাচ্ছন্দ্য বিধান করা উচিত, তা তিনি করছেন না; তাই লোকে বলে থাকে, 'তাঁকে নিয়ে আমাদের লাভ কি ?' ঈশ্বরকে একজন মিউনিসিপ্যালিটির কর্তা ব'লে ভাবতে হবে নাকি ?

আমরা এইটুকু করতে পারি যে, আমাদের সব বাসনা, ঈর্বা, ঘুণা, ভেদবৃদ্ধি—এইগুলিকে দ্র ক'রে দিতে পারি। 'কাঁচা আমি'কে নই ক'রে ফেলতে হবে, মনকে মেরে ফেলতে হবে—এক-রকম মনে মনে আত্মহত্যা করা আর কি! শরীর ও মনকে পবিত্র ও স্বন্থ রাখো—কিন্তু কেবল ঈশ্বরলাভ করবার ষন্ত্রন্ধান , এটুকুই এদের একমাত্র ষথার্থ প্রয়োজন। কেবল সত্যের জ্ঞাই সভ্যের অফুসন্ধান কর; তার ঘারা আনন্দলাভ হবে, এ-কথা ভেবোনা। আনন্দ আপনা হ'তে আসতে পারে, কিন্তু তার জ্ঞাই বেন সত্যলাভ উৎসাহিত হ'য়োনা। ঈশ্বরলাভ ব্যতীত জ্ঞা কোন উদ্দেশ্য রেখোনা। সত্যলাভ করবার জ্ঞা বদি নরকের ভিতর দিয়ে যেতে হয়, তাতেও পেছ-পাহুগোনা।

#### শুক্রবার, ২৮শে জুন

( অত সকলেই স্বামীজীর সহিত বনভোজনে যাত্রা করিয়াছিলেন। যদিও স্বামীজী ষেথানেই থাকিতেন, সেথানেই অবিরাম শিক্ষা দিতেন, অত্যকার উপদেশের কোন প্রকার 'নোট' রাখা হয় নাই; তাই তিনি যাহা বলিয়াছিলেন, তাহার কিছুই লিপিবদ্ধভাবে নাই। তবে বাহির হইবার পূর্বে প্রাতরাশের সময় তিনি এই কয়েকটি কথা বলিয়াছিলেন:)

সর্বপ্রকার অন্নের জন্ম ভগবানের প্রতি ক্বতজ্ঞ হও—অন্নই ব্রহ্মস্বরূপ। তাঁর সর্বব্যাপিনী শক্তিই আমাদের ব্যষ্টিশক্তিতে পরিণত হয়ে আমাদের সর্বপ্রকার কার্য করতে সাহায্য ক'রে থাকে।

#### শনিবার, ২৯শে জুন

( অন্ত স্বামীজী গীতা হাতে করিয়া উপস্থিত হইলেন।)

গীতার 'হ্যীকেণ' অর্থাৎ ইন্দ্রিয় বা (ইন্দ্রিয়যুক্ত) জীবাত্মাগণের ঈশ্বর ক্ষ্—'গুড়াকেণ'কে অর্থাৎ নিদ্রার অধীশ্বর (অর্থাৎ নিদ্রাজ্বরী) অর্জ্নকে উপদেশ দিছেন। এই সংসারই 'ধর্মক্ষেত্র' কুরুক্ষেত্র। পঞ্চপাণ্ডব (অর্থাৎ ধর্ম) শত কৌরবের (আমরা যে-সকল বিষয়ে আসক্ত এবং যাদের সক্ষে আমাদের সতত বিরোধ তাদের) সঙ্গে যুদ্ধ করছেন! পঞ্চপাণ্ডবের মধ্যে শ্রেষ্ঠ বীর অর্জ্ন (অর্থাৎ প্রবৃদ্ধ জীবাত্মা) সেনাপৃতি। আমাদের সবচেয়ে আসক্তির বস্তু—সমৃদয় ইন্দ্রিয়স্থবের সঙ্গে ক্রতে হবে, তাদের মেয়ে ফেলতে হবে। আমাদের নিঃসঙ্গ হয়ে দাঁড়িয়ে থাকতে হবে। আমরা ব্রহ্মস্বর্মপ, আমাদের আর সমস্ত ভাবকে এই ভাবে ডুবিয়ে দিতে হবে।

্ শ্রীকৃষ্ণ সব কান্ধই করেছিলেন, কিন্তু আসজিবর্জিত হয়ে। তিনি সংসারে ছিলেন বটে, কিন্তু কথন সংসারের হয়ে যাননি। সকল কাজ কর, কিন্তু অনাসক্ত হয়ে কর; কাজের জন্মই কাজ কর, কথনও নিজের জন্ম ক'রো না

নামরূপাত্মক কোন কিছু কথন মৃক্তম্বভাব হ'তে পারে না। মৃত্তিকা-রূপ আত্মা থেকে ঘটাদির মতো আমরা হয়েছি। এ অবস্থায় আত্মা দীমাবদ, আর মৃক্ত নন; আপেক্ষিক সন্তাকে কথনও মৃক্ত বলা যেতে পারে না। ঘট যতক্ষণ ঘট থাকে, ততক্ষণ দে কথনই বলতে পারে না, 'আমি মৃক্ত'; ষ্থনই সে নামরূপ ভূলে যায়, তথনই মৃক্ত হয়। সমৃদয় জগৎটাই আত্মন্ত্রপ—বহুভাবে অভিব্যক্ত, যেন এক স্থরের মধ্যেই নানা রঙপরং তোলা হয়েছে— তা না হ'লে একঘেয়ে হয়ে পড়ত। সময়ে সময়ে বেহুরো বাজে বটে, তাতে বরং পরবর্তী স্থরের ঐকতান আরও মিষ্ট লাগে। মহান্ বিশ্বস্কীতে তিনটি ভাবের বিশেষ প্রকাশ দেখা যায়—সাম্য, শক্তি ও মুক্তি।

যদি তোমার খাধীনতা অপরকে ক্ষ্ম করে, তা হ'লে ব্ঝতে হবে—তুমি খাধীন নও। অপরের কোন প্রকার ক্ষতি কথন ক'রো না।

মিণ্টন বলেছেন, 'হুর্বলতাই হুঃখ।' কর্ম ও ফলভোগ—এই হুটির অবিচ্ছিন্ন দম্বন্ধ। অনেক সময়েই দেখা বায়, যে বেশী হাদে, তাকে কাদতেও হয় বেশী—যত হাসি তত কারা। 'কর্মণ্ডোবাধিকারত্তে মা ফলেষু কদাচন'—কর্মেই তোমার অধিকার, ফলে নয়।

জড়বাদের দৃষ্টিতে দেখলে কুচিন্তাগুলিকে রোগবীজাণু বলা যেতে পারে।
আমাদের দেহ যেন লৌহপিণ্ডের মতো আর আমাদের প্রত্যেক চিন্তা যেন
তার উপর আন্তে আন্তে হাতুড়ির ঘা মারা—তাই দিয়ে আমরা দেহটাকে
যেতাবে ইচ্ছা গঠন করি।

আমরা জগতের সমৃদয় শুভচিস্তারাশির উত্তরাধিকারী, অবশ্য যদি সেগুলিকে আমাদের মধ্যে অবাধে আগতে দিই।

শান্ত তো সব আমাদের মধ্যেই রয়েছে। মূর্য, শুনতে পাচ্ছ না কি, তোমার নিজ হৃদয়ে দিবারাত্র সেই অনস্ত সঙ্গীত ধ্বনিত হচ্ছে—'সচিদানন্দঃ সচিদানন্দঃ, সোহহং সোহহম্।'

আমাদের প্রত্যেকের ভিতর — কি ক্ষুদ্র পিপীলিকা, কি স্বর্গের দেবতা— সকলেরই ভিতর অনস্ত জ্ঞানের প্রশ্রবণ বয়েছে। প্রকৃত ধর্ম একটিই। আমরা তার বিভিন্ন রূপ নিয়ে, তার বিভিন্ন প্রতীক নিয়ে, তার বিভিন্ন প্রকাশ নিয়ে ঝগড়া ক'রে মরি। যারা খুঁজতে জানে, তাদের কাছে সত্যযুগ তো এখনই রয়েছে। আমরা নিজেরাই নষ্ট হয়েছি, আর মনে করছি, জগৎ সংসার গোলায় গেছে।

এ জগতে পূর্ণশক্তির কোন কার্য থাকে না। তাকে কেবল 'অন্তি' বা 'সং' মাত্র বলা যায়, তার ঘারা কোন কাজ হয় না। যথার্থ সিদ্ধিলাভ এক বটে, ভবে আপেক্ষিক সিদ্ধি নানাবিধ হ'তে পারে।

## রবিবার, ৩০শে জুন

একটা কিছু কল্পনা আশ্রয় না ক'রে চিস্তা করবার চেষ্টা আর অসম্ভবকে সম্ভব করবার চেষ্টা—এক কথা। আমরা কোন একটি বিশেষ জীবকে অবলম্বন না ক'রে স্তন্তপায়ী কোন জীবের ধারণা করতে পারি না। ঈশ্বরের ধারণাসম্বন্ধেও ঐ কথা।

জগতে যতপ্রকার ভাব বা ধারণা আছে, তার যে স্ক্র সারনিষ্কর্ম, তাকেই আমরা 'ঈশ্বর' বলি।

প্রত্যেক চিন্তার ঘৃটি ভাগ আছে—একটি হচ্ছে ভাব, আর দ্বিতীয়টি ঐ ভাবতোতক 'শক'—আমাদের ঐ ঘৃটিকেই নিতে হবে। কি বিজ্ঞানবাদী (Idealist), কি জড়বাদী (Materialist), কারও মত খাঁটি দত্য নয়। ভাব ও তার প্রকাশ ঘুই-ই আমাদের নিতে হবে।

আমরা আরশিতেই আমাদের ম্থ দেখতে পাই—সম্দয় জ্ঞানও সেইরকম প্রতিবিশ্বিত বস্তুরই জ্ঞান। কেউ কথন তার নিজের আত্মা বা ঈশ্বরকে জানতে পারবে না, কিন্তু আমরা স্বয়ংই সেই আত্মা, আমরাই ঈশ্বর বা প্রমাত্মা।

তথনই তোমার নির্বাণ-অবস্থা লাভ হবে, যথন তোমার 'তুমিত্ব' থাকবে না।
বৃদ্ধ বলেছিলেন: যথন 'তুমি' থাকবে না, তথনই তোমার যথার্থ অবস্থা—
তথনই তোমার সর্বোচ্চ অবস্থা অর্থাৎ যথন ক্ষুদ্র বা কাঁচা আমিটা চলে যাবে।

অধিকাংশ ব্যক্তির মধ্যে দেই আভ্যন্তরীণ দিব্য জ্যোতিঃ আর্ত ও অস্পষ্ট হয়ে রয়েছে; যেন একটা লোহার পিপের ভিতর একটা আলো রয়েছে, ঐ আলোর একটি রশ্মিও বাইরে আদতে পারছে না। একটু একটু ক'রে পবিত্রতা ও নিঃস্বার্থতা অভ্যাদ করতে করতে আমরা ঐ মাঝের আড়ালটাকে ক্রমশঃ পাতলা ক'রে ফেলতে পারি। অবশেষে দেটা কাচের মতো অচ্ছ হয়ে যায়। শ্রীরামক্রফে যেন ঐ লোহার পিপে কাচে পরিণত হয়েছে। তার মধ্য দিয়ে দেই আভ্যন্তরীণ জ্যোতিঃ যথার্থক্রপে দেখা যাচ্ছে। আমরা সকলেই এইক্রপ কাচের পিপে হবার পথে চলেছি—এমন কি, এর চেয়েও উচ্চতর বিকাশের

আধার হবো। কিন্তু যতদিন পর্যন্ত আদৌ কোন পিপে রয়েছে, ততদিন আমাদের জড় উপায়ের সাহায্যেই চিস্তা করতে হবে। অসহিফ্ ব্যক্তিকোন কালে সিদ্ধ হ'তে পারে না।

- বড় বড় সাধুপুরুষেরা আদর্শ তত্ত্বের (Principle) দৃষ্টান্তম্বরূপ; কিন্তু শিক্সেরা ব্যক্তিকেই আদর্শ বা তত্ত্ব ক'রে তোলে, আর ব্যক্তিকে নাড়াচাড়া করতে করতে তত্ত্বী ভূলে যায়।

বৃদ্ধ কর্তৃক সপ্তণ ঈশ্বর-ভাবকে ক্রমাগত আক্রমণের ফলেই ভারতে প্রতিমাপৃদ্ধার স্ত্রপাত হ'ল! বৈদিক যুগে প্রতিমার অন্তিমই ছিল না, তখন লোকে
সর্বত্র ঈশ্বরদর্শন ক'রত। কিন্তু বৃদ্ধের প্রচারের ফলে আমরা জগৎশ্রষ্টা ও
'আমাদের সধা' ঈশ্বরকে হারালাম, আর তার প্রতিক্রিয়াম্বরূপ প্রতিমাপৃদ্ধার উৎপত্তি হ'ল। লোকে বৃদ্ধের মূর্তি গড়ে পৃদ্ধা করতে আরম্ভ করলে। যীশুগ্রীষ্ট-সম্বন্ধেও তাই হয়েছে। কাঠ-পাথরের পৃদ্ধা থেকে যীশুবৃদ্ধের পৃদ্ধা পর্যন্ত—সবই প্রতিমা-পৃদ্ধা, কিন্তু কোন না কোনরূপ মূর্তি ব্যতীত
আমাদের চলতে পারে না।

ব্দোর ক'রে সংস্কারের চেষ্টার ফল এই যে, তাতে সংস্কার বা উন্নতির গতিরোধ হয়। কাউকে ব'লো না—'তুমি মন্দ', বরং তাকে বলো—'তুমি ভালই আছ, আরও ভাল হও।'

পুরুতরা সব দেশেই অনিষ্ট ক'রে থাকে; কারণ তারা লোককে গাল দেয় ও তাদের সমালোচনা করে। তারা একটা দড়ি ধরে টান দেয়, মনে করে সেটাকে ঠিক করবে, কিন্তু তার ফলে আর ছ-তিনটা দড়ি স্থানভ্রষ্ট হয়ে পড়ে। প্রেমে কথন কেউ গাল-মন্দ করে না, শুধু প্রতিষ্ঠার আকাজ্ফাতেই মামুষ ঐ রকম ক'রে থাকে। 'স্থায়সঙ্গত রাগ' ব'লে কোন জিনিস নেই।

বদি তুমি কাউকে সিংহ হ'তে না দাও, তা হ'লে সে ধৃর্ড শৃগাল হয়ে দাঁড়াবে। স্ত্রীজাতি শক্তিস্বরূপিনী, কিন্তু এখন ঐ শক্তি কেবল মন্দ বিষয়ে প্রযুক্ত হচ্ছে। তার কারণ, পুরুষ তার উপর অত্যাচার করছে। এখন সে শৃগালীর মতো; কিন্তু যখন তার উপর আর অত্যাচার হবে না, তখন সে সিংহী হয়ে দাঁড়াবে।

সাধারণতঃ ধর্মভাবকে বিচার-বৃদ্ধি বারা নিয়মিত করা উচিত। তা না হ'লে ঐ ভাবের অবনতি হয়ে ওটা ভাবুকতামাত্রে পরিণত হ'তে পারে।

আন্তিকমাত্রেই স্বীকার করেন যে, এই পরিণামী জগতের পশ্চাতে একটা অপরিণামী বস্তু আছে,—যদিও দেই চরম পদার্থের ধারণা-সম্বন্ধে তাঁদের মধ্যে মতভেদ আছে। বৃদ্ধ এটা সম্পূর্ণ অস্বীকার করেছিলেন। তিনি বলতেন, 'ব্রহ্ম বা আত্মা ব'লে কিছু নেই।'

চরিত্র-হিশাবে জগতের মধ্যে বৃদ্ধ সকলের চেয়ে বড়; তারণর এই।
কিন্তু গীতায় শ্রীকৃষ্ণ যা ব'লে গেছেন, তার মতো মহান্ উপদেশ জগতে
আর নেই। যিনি সেই অভুত কাব্য রচনা করেছিলেন, তিনি সেই-সকল
বিরল মহাত্মাদের মধ্যে একজন, যাঁদের জীবন ঘারা সমগ্র জগতে এক এক
নবজীবনের শ্রোত বয়ে যায়। যিনি গীতা লিখেছেন, তাঁর মতো আশ্চর্য
মাধা মহায়াজাতি আর কখনও দেখতে পাবে না!

জগতে একটামাত্র শক্তিই রয়েছে—সেইটেই কখন মন্দ, কখন বা ভালভাবে অভিব্যক্ত হচ্ছে। ঈশ্বর আর শয়তান একই নদী—কেবল স্রোভটা পরম্পরের বিপরীত-গামী।

## সোমবার, ১লা জুলাই

#### ( শ্রীরামক্বঞ্দেব )

শীরামরুষ্ণের পিতা একজন খুব নিষ্ঠাবান্ রাক্ষণ ছিলেন—এমন কি, তিনি দকল প্রকার রাক্ষণের দানও গ্রহণ করতেন না। জীবিকার জন্ত তার সাধারণের মতো কোন কাজ করবার জো ছিল না। পুঁথি বিক্রী করবার বা কারও চাকরি করবার জো তো ছিলই না, এমন কি, তাঁর কোন দেবমন্দিরে পৌরোহিত্য করবারও উপায় ছিল না। তিনি একরূপ আকাশর্ভি-অবলম্বন ক'রে ছিলেন, যা অবাচিতভাবে উপস্থিত হ'ত, তাতেই তাঁর খাওয়া পরা চ'লভ; কিন্তু তাও কোন পতিত রাক্ষণের কাছ থেকে তিনি গ্রহণ করতেন না। ছিন্মুধ্র্যে দেবমন্দিরের তেমন প্রাধান্ত

নেই। যদি সব মন্দির ধ্বংস হয়ে যায়, ভাতেও ধর্মের বিন্দুমাত্র ক্ষতি হবে না। হিন্দুদের মতে নিজের জক্ত বাড়ি তৈরি করা আর্থপরভার কাজ; কেবল দেবভা ও অতিথিদের জক্ত বাড়ি তৈরি করা যেতে পারে। সেই জক্ত লোকে ভগবানের নিবাস-ক্লপে মন্দিরাদি নির্মাণ ক'রে থাকে ।

অতিশয় পারিবারিক অসচ্ছলতা হেতৃ প্রীরামকৃষ্ণ অতি অল্লবয়দে এক মন্দিরে পূজারী হ'তে বাধ্য হয়েছিলেন। (মন্দিরে জ্নাজ্জননীর মূর্তি প্রতিষ্ঠিত ছিল—তাঁকে প্রকৃতি বা কালীও ব'লে থাকে। একটি নারীমূর্তি একটি পুরুষমূর্তির উপর দাঁড়িয়ে আছেন—তাতে এই প্রকাশ হচ্ছে যে, মায়াবয়ণ উন্মোচিত না হ'লে আমরা জ্ঞানলাভ করতে পারি না। ব্রহ্ম স্বয়ং স্ত্রী বা পুরুষ কিছুই নন—তিনি অজ্ঞাত ও অজ্ঞেয়। তিনি যথন নিজেকে অভিবাক্ত করেন, তখন তিনি নিজেকে মায়ার আবরণে আরত ক'রে জগজ্জননীরপ ধারণ করেন ও স্কিপ্রপঞ্চের বিস্তার করেন। যে পুরুষমূর্তিটি শয়ানভাবে রয়েছেন, তিনি শিব বা ব্রহ্ম, তিনি মায়ারত হ'য়ে শব হয়েছেন। অঘতবাদী বা জ্ঞানী বলেন, 'আমি জাের ক'রে মায়া কাটিয়ে ব্রহ্মকে প্রকাশ ক'রব।' কিছু হৈতবাদী বা ভক্ত বলেন, 'আমরা সেই জগজ্জননীর কাছে প্রার্থনা করলে তিনি ছার ছেডে দেবেন, আর তখনই ব্রহ্ম প্রকাশিত হবেন, তাারই হাতে চাবি রয়েছে।')

প্রতিদিন মা কালীর দেবা-পূজা করতে করতে এই তরুণ পুরোহিতের হৃদয়ে ক্রমে এমন তীত্র ব্যাক্লতা ও ভক্তির উদ্রেক হ'ল যে, তিনি আর নিয়মিতভাবে মন্দিরে পূজার কাজ চালাতে পারলেন না। স্থতরাং তিনি তা পরিত্যাগ ক'রে মন্দিরের এলাকার ভিতরেই ষেধানে এক পাশে ছোট-থাট জঙ্গল ছিল, দেইখানে গিয়ে দিবারাত্র ধ্যানধারণা করতে লাগলেন। দেটি ঠিক গঙ্গার উপরেই ছিল; একদিন গঙ্গার প্রবল স্রোতে ঠিক একথানি ক্টির-নির্মাণের উপরেই ছিল; একদিন গঙ্গার প্রবল স্রোতে ঠিক একথানি ক্টির-নির্মাণের উপরেই ছিল; একদিন গঙ্গার কাছে ভেদে এল। সেই ক্টিরে থেকে তিনি ক্রমাগত প্রার্থনা ক'রতে লাগলেন ও কাদতে লাগলেন—কগজ্জননী ছাড়া আর কোন বিষয়ের চিস্তা, নিজের দেহরক্ষার চিস্তা পর্যন্ত তাঁর রইল না। তাঁর এক আত্মীয় এই সময়ে তাঁকে দিনের মধ্যে একবার ক'রে থাইয়ে বেতেন, আর তাঁর তত্বাবধান করতেন। কিছুদিন পর এক সম্যাদিনী এসে তাঁকে তাঁর 'মা'কে পাবার সহায়তা করতে লাগলেন।

তাঁর বে-কোন প্রকার গুরুর প্রয়োজন হ'ত, তাঁরা নিজে থেকেই তাঁর কাছে এনে উপস্থিত হতেন। সকল সম্প্রদায়ের কোন না কোন সাধু এসে তাঁকে উপদেশ দিয়েছিলেন, আর তিনি আগ্রহ ক'রে সকলেরই উপদেশ শুনতেন। তবে তিনি কেবল দেই জগন্মাভারই উপাসনা করতেন—তাঁর কাছে সবই 'মা' ব'লে মনে হ'ত।

শীরামকৃষ্ণ কারও বিঙ্গদ্ধে কথনও কড়া কথা বলেননি। তাঁর হাদয়
এত উদার ছিল যে, সকল সম্প্রদায়ই ভাবত—তিনি তাদেরই লোক।
তিনি সকলকেই ভালবাসতেন। তাঁর দৃষ্টিতে সকল ধর্মই সত্য, তাঁর কাছে
সকলেরই স্থান ছিল। তিনি মৃক্তস্বভাব ছিলেন, কিন্তু সকলের প্রতি সমান প্রোমেই তাঁর মৃক্তস্বভাবের পরিচয় পাওয়া যেত, বজ্রবৎ কঠোরতায় নয়। এইরূপ কোমল থাকের লোকেরাই নৃতন ভাব স্থাষ্ট করেন, আর 'হাক-ডেকে'
থাকের লোক ঐ ভাব চারিদিকে ছড়িয়ে দেন। সেণ্ট পল এই শেষ থাকের
ছিলেন। তাই তিনি সত্যের আলোক চতুর্দিকে বিস্তার করেছিলেন।

দেউ পদের যুগ কিন্তু এখন আর নেই। আমাদেরই এ যুগের নৃতন আলোক হ'তে হবে। আমাদের যুগের এখন বিশেষ প্রয়োজন—এমন একটি সভ্য, যা আপনা হতেই নিজেকে দেশকালের উপধোগী ক'রে নেবে। যথন তা হবে, তথন সেইটিই হবে জগতের শেষ ধর্ম। সংদারচক্র চলবে— আমাদের তাকে সাহায্য করতে হবে, তাকে বাধা দিলে চলবে না। নানাবিধ ধর্মভাবরূপ তরঙ্গ উঠছে পড়ছে, আর সেই-সকল তরঙ্গের শীর্ষদেশে ্দেইযুগের অবতার বিরাজ করছেন। রামক্লঞ্চ বর্তমান যুগের উপযোগী ধর্মশিকা দিতে এদেছিলেন, তার ধর্ম গঠনমূলক, এতে ধ্বংসমূলক কিছু নেই। তাঁকে নৃতন ক'রে প্রকৃতির কাছে গিয়ে সত্য জানবার চেষ্টা করতে হয়েছিল, ফলে তিনি বৈজ্ঞানিক ধর্ম লাভ করেছিলেন। সে ধর্ম কাউকে কিছু মেনে নিতে বলে না, নিজে পরধ ক'রে নিতে বলে; বলে, 'আমি সভ্য দর্শন করেছি. তুমিও ইচ্ছা করলে দেখতে পারো। আমি যে সাধন অবলম্বন করেছি, তুমিও দেই দাধন কর, তা হ'লে তুমিও আমার মতো সভ্য দর্শন করবে।' ঈশ্বর সকলের কাছেই আসবেন—সেই সামঞ্জ সকলেরই আয়ভের ভিতর রয়েছে। শ্রীরামক্বফ যা উপদেশ দিয়ে গেছেন, সেগুলি হিন্দুধর্মের সারম্বরূপ, তাঁর নিজের হাই কোন মৃতন বস্তু নয়। আর তিনি দেওলি

তাঁর নিজ্ম ব'লে কখন দাবিও করেননি; তিনি নাম্যশের কিছুমাত্র আকাজ্রা করতেন না। তাঁর বয়স যখন প্রায় চল্লিশ, সেই সময় তিনি প্রচার করতে আরম্ভ করেন। কিছু তিনি ঐ প্রচারের জ্ঞা কখন বাইরে কোথাও যাননি। যারা তাঁর কাছে এসে উপদেশ গ্রহণ কুরবে, তাদের জ্ঞাতিনি অপেকা করেছিলেন।

হিন্দ্সমাজের প্রথাষ্থায়ী তাঁর পিতামাতা তাঁর থৌবনের প্রারম্ভে পাঁচ বছরের একটি ছোট মেয়ের সঙ্গে তাঁর বিয়ে দিয়েছিলেন। বালিকা এক স্থান পলীতে তাঁর নিজ পরিজনের মধ্যেই বাদ করতে থাকেন—তাঁর যুবাণতি যে কি কঠোর সাধনার ভিতর দিয়ে ঈশরের পথে অগ্রদর হচ্ছিলেন, তার বিষয় তিনি কিছু জানতেন না। যথন তিনি বড় হলেন, তথন তাঁর স্বামী ভগবংপ্রেমে তয়য় হয়ে গিয়েছেন। তিনি হেঁটে দেশ থেকে দক্ষিণেশ্বর কালীবাড়িতে তাঁর কাছে উপস্থিত হলেন। স্বামীকে দেখেই তিনি ব্রতে পারলেন, তাঁর কি অবস্থা; কারণ তিনি স্বয়ং মহা পবিত্রা বিশুদ্ধা ও উন্নতস্থতাবা ছিলেন। তিনি তাঁর কাজে কেবল সাহায্য করবার ইচ্ছাই করেছিলেন; তাঁর কথনও এ ইচ্ছা হয়নি যে, তাঁকে গৃহত্বের পর্যায়ে টেনে নামিয়ে আনেন।

শ্রীরামকৃষ্ণ ভারতে মহান্ অবতারপুরুষগণের মধ্যে একজন ব'লে পৃঞ্জিত হয়ে থাকেন। তাঁর জন্মদিন দেখানে ধর্মোৎসবরূপে পরিগণিত হয়ে থাকে।

একটি বিশিষ্টলক্ষণযুক্ত গোলাকার শিলা বিষ্ণু অর্থাৎ সর্বব্যাপী ভগবানের প্রতীকরূপে ব্যবহৃত হয়ে থাকে। প্রাতঃকালে পুরোহিত এনে সেই শালগ্রাম-শিলাকে পুলচন্দন নৈবেছাদি ধারা পূজা করেন, ধৃপকর্পরাদির ধারা আরভি করেন, তারপর তাঁর শয়ন দিয়ে ঐভাবে পূজা করার জন্ম তাঁর কাছে ক্ষমা প্রার্থনা করেন। ঈশ্বর স্বরূপতঃ রূপবিবর্জিত হলেও তিনি ঐরপ প্রতীক বা কোনরূপ জড়বস্তুর সাহায্য ব্যতীত তাঁর উপাসনা করতে পারছেন না, এই দোষ বা ত্র্বলতার জন্ম তিনি তাঁর কাছে ক্ষমা প্রার্থনা করেন। তিনি শিলাটিকে স্নান করান, কাপড় পরান এবং নিজের চৈতন্ত্রশক্তি ধারা তাঁর প্রাণ-প্রতিষ্ঠা করেন।

পুলা করা ত্র্বলতামাত্র, আমাদের অনিবন্ধণকেও ভালবাসতে হবে, পূজা করা ত্র্বলতামাত্র, আমাদের অনিবন্ধণকেও ভালবাসতে হবে, পূজা করতে হবে। এই সম্প্রদায় তিব্বত-দেশের সর্বত্র বিগ্যমান, আর তাদের ভিতর বিবাহ-পদ্ধতি নেই। এই সম্প্রদায়ের ভারতে প্রকাশভাবে থাকবার জ্যো নেই, স্বতরাং তারা গোপনে গোপনে সম্প্রদায় ক'রে থাকে। কোন ভদ্রলোক গুগুভাবে ভিন্ন এই-সকল সম্প্রদায়ে যোগ দিতে পারেন না। তিব্বত-দেশে তিনবার সমাধিকারবাদ কার্যে পরিণত করবার চেটা হয়েছিল, কিন্তু প্রতিবারই দে চেটা বিফল হয়। তারা খ্ব তপস্থা করে, আর শক্তি (বিভৃতি)-লাভের দিক দিয়ে খ্ব সাফল্যও লাভ করে থাকে।

তিপদ্' শব্দের ধাত্বর্থ তাপ দেওয়া বা উত্তপ্ত করা। এটা আমাদের উচ্চ প্রকৃতিকে 'তপ্ত' বা উত্তেজিত করবার সাধনা বা প্রক্রিয়াবিশেষ। বেমন, হয়তো উদয়ান্ত জপ করা—স্বর্গাদয় হ'তে স্থান্ত পর্যন্ত কমাগত ওয়ারজপ। এই-সকল ক্রিয়া ঘারা এমন একটা শক্তি জয়ায়, যাকে আধ্যাত্মিক বা ভৌতিক যে-কোনরূপে ইচ্ছা—পরিণত করা যেতে পারে। এই তপভার ভাব সমগ্র হিন্দুর্থর্ম ওতপ্রোত বিলেছে। এমন কি হিন্দুরা বলেন যে, ঈশ্বরকেও জগৎস্প্তি করবার জন্ম তপভা করতে হয়েছিল। এটা যেন মানসিক য়য়বিশেষ—এ দিয়ে সব করা যেতে পারে। শাঙ্মে আছে—'ব্রিভুবনে এমন কিছু নেই, যা তপভা ছারা পাওয়া যায় না।'

বে-সব লোক এমন সব সম্প্রদায়ের মতামত বা কার্যকলাপ বর্ণনা করে, থেগুলির সঙ্গে তাদের সহাস্থভৃতি নেই, তারা জ্ঞাতসারে বা জ্ঞাতসারে মিধ্যাবাদী। যারা সম্প্রদায়বিশেষে দৃঢ়বিখাসী, তারা অপর সম্প্রদায়ে যে সত্য আছে, তা বড় একটা দেখতে পায় না।

ভক্ত শ্রেষ্ঠ হহুমানকে একবার ব্বিজ্ঞাসা কর। হয়েছিল—আজ মাসের কোন্ তারিখ ? তিনি তাতে উত্তর দিয়েছিলেন, 'রামই আমার চির্দিনের সন তারিখ সব। আমি আর কোন তারিখ গ্রাহ্ম করি না।'

<sup>&</sup>gt; Communism—কাহারও ব্যক্তিগত সম্পত্তি থাকা উচিত নয়, সকলের সাধারণ সম্পত্তি থাকিবে—এই মত।

মঙ্গলবার, ২রা জুলাই

( অগজ্জননী )

শাক্তের। জগতের সেই সর্বব্যাপিনী শক্তিকে মা ব'লে পূজা ক'রে থাকেন
কারণ মা-নামের চেয়ে মিষ্ট নাম আর কিছু নেই। ভারতে মাতাই
নারী-চরিত্রের সর্বোচ্চ আদর্শ। ভগবান্কে মাতৃরূপে, প্রেমের উচ্চতম
বিকাশরূপে পূজা করাকে হিন্দুরা দিন্দিণাচার' বা দিন্দিণমার্গ বলেন, ঐ
উপাসনায় আমাদের আধ্যান্থিক উন্নতি হয়, মৃক্তি হয়—এর দারা কথন
ঐহিক উন্নতি হয় না। আর তাঁর ভীষণ রূপের—কল্তম্ভির উপাসনাকে
'বামাচার' বা 'বামমার্গ' বলে; সাধারণতঃ এতে সাংসারিক উন্নতি খ্ব
হয়ে থাকে, কিন্তু আধ্যান্থিক উন্নতি বড় একটা হয় না। কালে ঐ থেকে
অবনতি এসে থাকে, আর যারা ঐ সাধন করে, সেই জাতির একেবারে ধ্বংস
হয়ে যায়।

জননীই শক্তির প্রথম বিকাশ-স্বরূপ, আর জনকের ধারণা থেকে জননীর ধারণা ভারতে উচ্চতর বিবেচিত হয়ে থাকে। মা-নাম করলেই শক্তির ভাব, সর্বশক্তিমত্তা—ঐশরিক শক্তির ভাব এসে থাকে, শিশু যেমন নিজের মাকে সর্বশক্তিমতী মনে ক'রে ভাবে—মা সব করতে পারে। সেই জগজ্জননী ভগবতীই আমাদের অভ্যন্তরে নিদ্রিতা কুণ্ডলিনী—তাঁকে উপাসনা না ক'রে আমরা কথন নিজেদের জানতে পারি না।

সর্বশক্তিমত্তা, সর্ব্যাপিতা ও অনস্ত দয়।—দেই জগজ্জননী ভগবতীর গুণ। জগতে যত শক্তি আছে, তিনিই তার সমষ্টিরপিণী। জগতে যত শক্তির বিকাশ দেখা যায়, সবই সেই মা। তিনিই প্রাণরূপিণী, তিনিই বৃদ্ধিরূপিণী, তিনি বৃদ্ধিরূপিণী, তিনি বৃদ্ধিরূপিণী, তিনি বৃদ্ধিরূপিণী, তিনি ক্রেমর্ক্রপিণী। তিনি সমগ্র জগতের ভিতর রয়েছেন, আবার জগৎ থেকে সম্পূর্ণ পৃথক। তিনি একজন বাক্তি—তাঁকে জানা যেতে পারে এবং দেখা যেতে পারে (যেমন রামকৃষ্ণ তাঁকে জেনেছিলেন ও দেখেছিলেন)। সেই জগন্মাতার ভাবে প্রতিষ্ঠিত হয়ে আমরা যা খুশি তাই করতে পারি। তিনি গ্রুতি সহর আমাদের প্রার্থনার উত্তর দিয়ে থাকেন।

তিনি যথন ইচ্ছা—যে কোনক্লপে আমাদের দেখা দিতে পারেন। সেই জগজ্জননীর নাম রূপ—হুই-ই থাকতে পারে, অথবা রূপ না থেকে ভুধু নাম থাকতে পারে। তাঁকে এই-সকল বিভিন্ন তাবে উপাসনা করতে করতে আমরা এমন এক অবস্থায় উপনীত হই, যেখানে নামন্ধপ কিছুই নেই, কেবল শুদ্ধসন্তামাত্র বিরাজিত।

(ষেমন কোন শরীরবিশেষের সমৃদয় কোষগুলি (cells) মিলে একটি মাহ্ব হয়, সেইরপ প্রত্যেক জীবাজা যেন এক একটি কোষস্বরূপ, এবং তাদের সমষ্টি দিশর—আর সেই জনস্ত পূর্ণ তত্ত্ব (একা) তারও অতীত। সুমৃদ্র যথন স্থির থাকে, তথন তাকে বলা যায় একা, আর সেই সমৃদ্রে যথন তরক ওঠে, তথন তাকেই আমরা শক্তি বা 'মা' বলি। সেই শক্তি বা মহামায়াই দেশকালনিমিত্ত-স্বরূপ। সেই এক্ষই মা। তাঁর ত্ই রূপ—একটি সবিশেষ বা সগুণ, এবং অপরটি নির্নিশেষ বা নিগুণ। প্রথমোক্ত রূপে তিনি ঈশর, জীব ও জাগং, বিতীয় রূপে তিনি অজ্ঞাত ও অজ্ঞেয়। সেই নির্ন্নপাধিক সত্তা থেকেই ঈশর, জীব ও জগং এই ত্রিত্বভাব এসেছে। সমন্ত সত্তা—যা কিছু আমরা জানতে পারি, সবই এই ত্রিকোণাত্মক অন্তিত্ব; এটিই বিশিষ্টাব্রৈত ভাব।

সেই জগদখার এক কণা—এক বিন্দু হচ্ছেন ক্বফ, আর এক কণা বুদ্ধ, আর এক কণা প্রাপ্ত। আমাদের পার্থিব জননীতে সেই জগনাতার যে এক কণা প্রকাশ রয়েছে, তারই উপাসনাতে মহত্ত লাভ হয়। যদি পরম জ্ঞান ও আনন্দ চাও, তবে সেই জগজ্ঞননীর উপাসনা কর )

# বুধবার, ৩রা জুলাই

সাধারণভাবে বলতে গেলে বলা যায়, ভয়েতেই মাহুষের ধর্মের আরম্ভ। ঈশ্বভীতিই জ্ঞানের আরম্ভ। কিন্তু পরে তা থেকে এই উচ্চতর ভাব আদে যে, 'পূর্ণ প্রেমের উদরে ভয় দূরে যায়।' যতক্ষণ পর্যন্ত না আমরা জ্ঞানলাভ করিছ, যতক্ষণ পর্যন্ত না আমরা জানতে পারছি ঈশ্বর কি বস্তু, ততক্ষণ পর্যন্ত কিছু না কিছু ভয় থাকবেই। যীশুণ্ট মাহুষ ছিলেন, স্তরাং তিনি জগতে অপবিত্রতা দেখতে পেতেন—আর তার খুব নিন্দাও ক'রে গেছেন। কিন্তু ইশ্বর আনন্তগুণে শ্রেষ্ঠ, তিনি জগতে কিছু অক্যায় দেখতে পান না, স্ক্তরাং তাঁর ক্রোধেরও কোন কারণ নেই। অক্যায়ের প্রতিবাদ বা নিন্দাবাদ কথনও সর্বোচ্চ ভাব হ'ছে প্রারে না। ডেভিডের হন্ত শোণিতে কল্বিত ছিল, সেই অক্স তিনি মন্দির নির্মাণ করতে পারেননি।

<sup>&</sup>gt; Bible, O.T., Samuel, XVII

আমাদের হৃদয়ে প্রেম, ধর্ম ও পবিত্রতার ভাব ষতই বাড়তে থাকে, ততই আমরা বাইরে প্রেম, ধর্ম ও পবিত্রতা দেখতে পাই। আমরা অপরের কার্বের যে নিন্দাবাদ করি, তা প্রকৃতপক্ষে আমাদের নিজেদেরই নিন্দা। তুমি তোমার ক্ষুদ্র ব্রহ্মাণ্ডও তোমার পক্ষে আপনা-আপনি ঠিক হয়ে যাবে। তা যেন জনস্থিতিবিজ্ঞানের (Hydrostatics) সমস্তার মতো—একবিন্দু জলের শক্তিতে সমগ্র জগংকে সাম্যাবস্থায় রাখা যেতে পারে। আমাদের ভিতরে যা নেই, বাইরেও তা দেখতে পারি না। বৃহৎ ইঞ্জিনের পক্ষেত্রে কান্দ্র ইঞ্জিনটির ভিতর কোন গোলমাল দেখে আমরা বৃহৎ ইঞ্জিনটাতেও কোন গোল হয়েছে, এরূপ কল্পনা ক'রে থাকি।

জগতে ষথার্থ যা কিছু উন্নতি হয়েছে, তা প্রেমের শক্তিতেই হয়েছে। দোষ দেথিয়ে দেখিয়ে কোন কালে তাল কাজ করা যায় না। হাজার হাজার বছর ধরে সেটা পরীক্ষা ক'রে দেখা গেছে। নিন্দাবাদে কোনই ফল হয় না।

ষথার্থ বিদান্তিককে সকলের সহিত সহাত্বভূতি করতে হবে, কারণ অবৈতবাদ বা সম্পূর্ণ একওভাবই বেদান্তের সারমর্ম। বৈতবাদীরা সাধারণতঃ গোঁড়া হয়ে থাকে—তারা মনে করে, তাদের পথই একমাত্র পথ। ভারতে বৈশ্বব সম্প্রদায় হৈতবাদী, আর তারা অত্যন্ত গোঁড়া। শৈবেরা আর একটি হৈতবাদী সম্প্রদায়; তাদের মধ্যে ঘণ্টাকর্ণ নামক এক ভক্তের গল্প প্রচালিত আছে। সে শিবের এমন গোঁড়া ভক্ত ছিল যে, অপর কোন দেবতার নাম কানে শুনবে না। পাছে অপর দেবতার নাম শুনতে হয়, দেই ভয়ে সে ফ্-কানে ঘটি ঘণ্টা বেঁধে রাখত। শিব তার প্রগাঢ় ভক্তিতে সম্ভট্ট হয়ে ভাবলেন, শিব ও বিষ্ণুতে যে কোন প্রভেদ নেই, তা একে ব্রিয়ে দেব। দেই জল্প তিনি তার কাছে অর্থশিব অর্ধবিষ্ণু অর্থাৎ হরিহরমূর্তিতে আবিভূতি হলেন। সেই সময় ঘণ্টাকর্ণ তাঁকে আরতি করছিল। কিন্তু তার এমন গোঁড়ামি যে, যখন সে দেখলে ধৃপধুনার গন্ধ বিষ্ণুর নাকে যাচ্ছে, তখন বিষ্ণু যাতে সেই স্বান্ধ উপভোগ করতে না পান, সেজল্প তাঁর নাক চেপে ধরলে!

মাংসাশী প্রাণী—বেষন দিংহ—এক আঘাত করেই ক্লান্ত হয়ে পড়ে, কিন্তু সহিষ্ণু রলদ সারাদিন চলেছে, চলতে চলতেই সে থেয়ে ও ঘুমিয়ে নিছে। চঞ্চল, সদাক্রিয়াশীল 'ইয়াঙ্কি' (মার্কিন) ভাতথেকো চীনা কুলির সজে পেরে ওঠে না। যতদিন ক্ষাত্রশক্তির প্রাধান্ত থাকবে, ততদিন মাংসভোজন প্রচলিত থাকবে। কিন্তু বিজ্ঞানের উন্নতির সঙ্গে সঙ্গে যুদ্ধবিগ্রহ কমে যাবে, তথন নিরামিষাশীর দল প্রবল হবে।

যথন আমরা ভগবান্কে ভালবাদি, তথন যেন আমরা নিজেকে ত্ভাগ ক'রে ফেলি—আমিই আমার অন্তরাআকে ভালবাদি। ঈশ্বর আমাকে স্বষ্ট করেছেন, আবার আমিও ঈশ্বরকে স্বষ্ট করেছি। আমরা ঈশ্বরকে আমাদের অন্তরূপ ক'রে স্বৃষ্টি ক'রে থাকি। আমরাই ঈশ্বরকে আমাদের প্রান্ত হবার জন্ত স্বৃষ্টি ক'রে থাকি, ঈশ্বর আমাদের তাঁর দাস করেন নি। যথন আমরা জানতে পারি, আমরা ঈশ্বরের সঙ্গে এক, ঈশ্বর আমাদের স্বা, তথনই প্রকৃত সাম্যাবহা লাভ হয়, তথনই আমাদের মৃক্তি হয়। সেই অনস্ত পুরুষ থেকে যতদিন তুমি আপনাকে এক চলও তফাত করেবে, ততদিন ভয় কথন দূর হ'তে পারে না।

ভগবৎ-সাধনা ক'রে—ভগবান্কে ভালবেসে জগতের কি কল্যাণ হবে?

—বোকার মতো এই প্রশ্ন কথন ক'রো না। চুলোয় যাক জগং, ভগবান্কে ভালবাসো—আর কিছু চেও না। ভালবাসো এবং অপর কিছু প্রত্যাশা ক'রো না। ভালবাসো—আর সব মত-মতাস্তর ভূলে যাও। প্রেমের পেয়ালা পান ক'রে পাগল হয়ে যাও। বল, 'হে প্রভূ, আমি তোমারই—চিরকালের জন্ম তোমারই' এবং আর সব ভূলে গিয়ে ঝাঁপ দাও। 'ঈশ্বর' বলতে যে 'প্রেম' ছাড়া আর কিছুই ব্ঝায় না। একটা বিড়াল তার বাচ্চাদের ভালবেসে আদর করছে দেখে সেইখানে দাঁড়িয়ে যাও, আর ভগবানের উপাসনা কর। সেই স্থানে ভগবানের আবিভাব হয়েছে। এটা অক্ষরে অক্ষরে সত্য, একথা বিশ্বাস কর। সর্বদা বলো, 'আমি তোমার, আমি তোমার'; কারণ আমরা সর্বত্র ভগবান্কে দর্শন করতে পারি। তাঁকে কোথাও শুঁজে বেড়িও না—তিনি তো প্রত্যক্ষ রয়েছেন, তাঁকে তথু দেখে যাও। 'সেই বিশাআ, জগজ্যোতিঃ প্রভূ সর্বদা তোমাদের রক্ষা কক্ষন।'

নিগুলি পরব্রহ্মকে উপাসনা করা বেতে পারে না, স্থভরাং আমাদিগকে আমাদেরই মতো প্রকৃতিসম্পন্ন তাঁর প্রকাশ-বিশেষকে উপাসনা করতেই হবে। বীশু আমাদের মতো মহুম্বপ্রকৃতিসম্পন্ন ছিলেন—তিনি এটি হয়েছিলেন। আমরাও তাঁর মতো এটি হ'তে পারি, আর আমাদের তা, হতেই হবে। এটি ও বৃদ্ধ অবস্থা-বিশেষের নাম— বা আমাদের লাভ করতে হবে। বীশু ও বৃদ্ধ অবস্থা-বিশেষের নাম— বা আমাদের লাভ করতে হবে। বীশু ও গৌতমের মধ্যে সেই সেই অবস্থা প্রকাশ পেয়েছিল। জগন্মাতা বা আতাশক্তিই ব্রহ্মের প্রথম ও সর্বশ্রেষ্ঠ প্রকাশ—তারপর এটি ও বৃদ্ধাণ তাঁর থেকে প্রকাশ হয়েছেন। আমরাই আমাদের পারিপার্শিক অবস্থা গঠন ক'রে নিজেদের বন্ধ করি, আবার আমরাই ঐ শিকল ছিঁড়ে মৃক্ত হই। আত্মা অভয়ম্বরূপ। আমরা যথন আমাদের আত্মার বাইরে অবস্থিত ঈশরের উপাসনা করি, তথন ভালই ক'রে থাকি, তবে আমরা যে কি করিছি, তা জানি না। আমরা যথন আত্মার স্বন্ধপ জানতে পারি, তথনই ঐ রহস্থ ব্রি। একছে প্রেমের সর্বশ্রেষ্ঠ অভিব্যক্তি।

পারসীক স্থফীদিগের কবিতায় আছে:

'একদিন এমন ছিল, যখন আমি নারী ও তিনি পুরুষ ছিলেন। উভয়ের মধ্যে ভালবাসা বাড়তে লাগল —শেষে তিনি বা আমি কেউই রইলাম না। এখন এইটুকু মাত্র অস্পষ্টভাবে স্মরণ হয় যে, এক সময়ে ত্জন পৃথক্ লোক ছিল; শেষে প্রেম এসে উভয়কে এক ক'রে দিলে।''

জ্ঞান অনাদি অনম্ভকাল বর্তমান—ঈশ্বর ষতদিন আছেন, জ্ঞানও ততদিন আছে। যে ব্যক্তি কোন আধ্যাত্মিক নিয়ম আবিষ্কার করেন, তাঁকেই 'inspired' বা প্রত্যাদিষ্ট পুরুষ বা ঋষি বলে; তিনি যা প্রকাশ করেন, তাকে 'revelation' বা অপৌরুষেয় বাণী বলে। কিন্তু এরূপ অপৌরুষেয় বাণীও অনস্ত—এমন নয় যে এ-পর্যন্ত যা হয়েছে, তাতেই তা শেষ হয়ে গেছে, এবং এখন অন্ধভাবে তার অনুসরণ করতে হবে। হিন্দুদের বিজেতারা এতদিন ধরে তাদের সমালোচনা ক'রে এসেছে যে, এখন তারা নিজেরাই নিজেদের ধর্ম সমালোচনা করতে সাহস করে, আর এর ফলে তারা

তুলনীয়—শ্রীচৈতক্তের সহিত রায় রামানন্দের কথোপকখন :

 না সো রমণ না হাম রমণী ।
 ছ হ মন মনোভব পেশল জানি ।—শ্রীচৈতক্তচরিতামৃত

খাধীনচেতা হয়ে গিয়েছে। তাদের বৈদেশিক শাসনকর্তারা ক্ষঞ্জাতসারে হিন্দুদের পায়ের বেড়ি ভেঙে দিয়েছে। হিন্দুরা জগতের মধ্যে সব চেয়ে ধার্মিক জাতি হয়েও বান্ডবিকই ভগবঞ্জিলা বা ধর্মনিন্দা কাকে বলে, তা জানে না। তাদের মতে ভগবান্ বা ধর্মসম্বন্ধে যে-কোন ভাবে আলোচনা করা হোক না, তাতেই পবিত্রতা ও কল্যাণলাভ হয়ে থাকে। আর তারা অবতার বা শাস্ত্র বা ধর্মধঞ্জিতার প্রতি কোন প্রকার কৃত্রিম শ্রহা বা ভক্তি দেখার না।

প্রীষ্টীয় ধর্মসম্প্রদায় প্রীষ্টকে তাদের নিজের মতামুষায়ী ক'রে গড়ে তোলবার চেটা করছে, কিন্তু প্রীষ্টায় জীবনাদর্শে নিজেদের গড়বার চেটা করেনি। এজগুই প্রীষ্ট-সম্বন্ধে ধে-সকল গ্রন্থ উক্ত সম্প্রদায়ের সাময়িক উদ্দেশ্য দিন্ধ করবার সহায় হয়েছিল, কেবল সেগুলিকেই রাখা হয়েছিল। স্বতরাং দেই গ্রন্থানার উপর কথনই নির্ভর করা যেতে পারে না। আর এইরূপ গ্রন্থ লাজ্যোপাসনা সর্বাপেক্ষা নিরুষ্ট পৌত্তলিকতা—ওটা আমাদের হাত-পা একেবারে বেঁধে রেখে দেয়। এদের মতে কি বিজ্ঞান, কি ধর্ম, কি দর্শন—সবকিছুই ঐ শাল্পের মতামুষায়ী হ'তে হবে। প্রটেস্টান্টদের এই বাইবেলের অভ্যাচার সর্বাপেক্ষা ভয়ানক অত্যাচার। প্রীষ্টান দেশসমূহে প্রত্যেকের মাথার উপর একটা প্রকাণ্ড গির্জা চাপানো রয়েছে, আর তার উপরে একখানা ধর্মগ্রন্থ, কিন্তু তবুও মামুষ বেঁচে রয়েছে, আর তার উন্নতিও হচ্ছে। এতেই কি প্রমাণিত হচ্ছে না যে, মামুষ ঈশ্বরম্বরূপ ?

জীবের মধ্যে মাহ্ন্যই সর্বোচ্চ জীব, আর পৃথিবীই সর্বোচ্চ লোক।
আমরা ঈশ্বরকে মাহ্ন্যের চেয়ে বড় ব'লে ধারণা করতে পারি না;
হতরাং আমাদের ঈশ্বর মাহ্ন্য—আবার মাহ্ন্যও ঈশ্বর। যথন আমরা
মহ্যুভাবের উপরে উঠে তার অভীত উচ্চতর কোন কিছু সাক্ষাং করি,
তথন আমাদের এ জগং ছেড়ে, দেহ মন-কল্পনা—এ সবেরই বাইরে লাফ
দিতে হয়। আমরা যথন উচ্চাব্দ্বা লাভ ক'রে সেই অনন্তম্বরূপ হই, তথন
আর আমরা এ জগতে থাকি না। আমাদের এই জগং ছাড়া অত্য কোন
জগং জানবার সভাবনা নেই, আর মাহ্ন্যই এই জগতের সর্বোচ্চ সীমা।
পশুদের সহদ্ধে আমরা যা জানতে পারি, তা কেবল সাদৃভাম্লক জান।
আমরা নিজেরা যা কিছু ক'রে থাকি অথবা অহ্নত্ব করি, ডাই দিয়ে আমরা
তাদের বিচার ক'রে থাকি।

সমৃদয় জ্ঞানের সমষ্টি সর্বদাই সমান—কেবল দেটা কখন বেশী, কখন কম অভিব্যক্ত হয়, এই মাত্র। ঐ জ্ঞানের একমাত্র উৎস আমাদের ভিতরে এবং কেবল সেইখানেই ঐ জ্ঞানলাভ করা যায়।

সম্দর কাব্য, চিত্রবিভা ও সঙ্গীত কেবল ভাষা, বর্ণ ও ধ্বনির মধ্য দিয়ে ভাবের অভিব্যক্তি ছাড়া আর কিছুই নয়।

ধন্ত তারা, যারা শীব্র শীব্র পাপের ফলভোগ করে—তাদের হিসাব শীব্র শিব্র শিব্র শীব্র শিব্র শীব্র শীব্র শীব্র শিব্র শিব্র শিব্র শিব্র শিব্র শীব্র শিব্র শি

যাঁরা সমত্বভাব লাভ করেছেন, তাঁরাই ব্রন্ধে অবস্থিত ব'লে কথিত হন।
সকল রকম ঘুণার অর্থ—যেন আত্মার ঘারা আত্মার হনন। স্থতরাং প্রেমই
জীবনের যথার্থ নিয়ামক। প্রেমের অবস্থা লাভ করাই সিদ্ধাবস্থা; কিন্তু
আমরা যতই সিদ্ধির দিকে অগ্রসর হই, ততই আমরা কম কাজ (তথাকথিত কাজ) করতে পারি। সাত্তিক ব্যক্তিরা জানে ও দেখে যে, সবই ছেলেখেলা-মাত্র, স্থতরাং তারা কোন কিছু নিয়ে মাধা ঘামায় না।

এক ঘা দিয়ে দেওয়। সোজা, কিন্তু হাত গুটয়ে স্থির হয়ে থেকে 'হে প্রভু, আমি তোমারই শরণাগত হলাম' বলা এবং তিনি যা হয় করুন ব'লে অপেক্ষা ক'রে থাকা খুবই কঠিন।

### শুক্রবার, ৫ই জুলাই

যতক্ষণ তৃমি সত্যের অহুরোধে বে-কোন মূহুর্তে বদলাতে প্রস্তুত না হচ্ছ, ততক্ষণ তৃমি কখনই সত্যলাভ করতে পারবে না; অবশ্য তোমাকে দৃঢ়ভাবে সত্যের অহুসন্ধানে লেগে থাকতে হবে।

চার্বাকেরা ভারতের একটি অতি প্রাচীন সম্প্রদায়—তারা সম্পূর্ণ জড়বাদী ছিল। এখন সে সম্প্রদার লুপ্ত হয়ে গেছে, আর তাদের অবিকাংশ গ্রন্থও লোপ পেয়ে গেছে। তাদের মতে আত্মা—দেহ ও ভৌতিক শক্তি থেকে উংপর ব'লে দেহের নাশে আত্মারও নাশ, এবং দেহনাশের পরও যে আত্মার অন্তিত্ব থাকে, তার কোনও প্রমাণ নেই। তারা কেবল ইন্দ্রিয়জন প্রত্যক্ষ জ্ঞান স্বীকার ক'রত—অন্নমান দারাও বে জ্ঞানলাভ হ'তে পারে, তা স্বীকার ক'রত না।

সমাধি-অর্থে জীবাত্মা ও পরমাত্মার অভেদভাব, অথবা সমত্বভাব লাভ করা।

জিড়বাদী বলেন, আমি মুক্ত ব'লে আমাদের যে জ্ঞান হয়, দেটা ভ্রমাত। বিজ্ঞানবাদী বলেন, আমি বন্ধ ব'লে যে জ্ঞান হয়, দেটাই ভ্রম। বেদান্তবাদী বলেন, তুমি মুক্ত ও বন্ধ হুই-ই। ব্যাবহারিক ভূমিতে তুমি কথনই মুক্ত নও, কিন্তু পারমাথিক বা আধ্যান্ত্রিক ভূমিতে তুমি নিত্যমুক্ত।

মুক্তি ও বন্ধন উভয়েরই পারে চলে যাও।

আমরাই শিবস্বরূপ, অতীন্ত্রিয়, অবিনাশী জ্ঞানস্বরূপ। প্রত্যেক ব্যক্তির পশ্চাতে অনস্ত শক্তি রয়েছে; জগদম্বার কাছে প্রার্থনা করলেই ঐ শক্তি তোমাতে আসবে।

'হে মাতঃ বাগীখরি, তুমি খয়স্থ্, তুমি আমার জিহ্বায় বাক্-রূপে আবিভূতি৷ হও!

হৈ মাতঃ, বজ্ব তোমার বাণীস্বরূপ—তুমি আমার ভিতর আবিভূতা হও! হে কালি, তুমি অনস্ত কালরপিণী, তুমিই অমোঘ শক্তিস্বরূপিণী এ

শনিবার, ৬ই জুলাই

( অন্থ স্থামীন্দী ব্যাসকৃত বেদাস্তস্ত্তের শাহ্বরভান্ত অবলম্বন করিয়া উপদেশ দিতে লাগিলেন।)

#### ওঁ তং সং!

শহরের মতে জগৎকে ছৃ ভাগে ভাগ করা বেতে পারে—অমাদ্ (আমি)
ও যুমাদ্ (তুমি)। আর আলো ও অন্ধকার বেমন সম্পূর্ণ বিরুদ্ধ বস্তু, ঐ
ছটিও সেরপ; স্বভরাং বলা বাহুল্য, এ ছয়ের কোনটি থেকে অপরটি উৎপদ্ধ
হ'তে পারে না। এই আমি বা বিষয়ীর (subject) উপর তুমি বা বিষয়ের
(object) অধ্যাদ হয়েছে। বিষয়ীই একমাত্র সত্য বস্তু, অপরটি অধাং

বিষয় আপাতপ্রতীয়মান সন্তামাত্র। ইহার বিরুদ্ধ মত, অর্থাৎ বিষয় সন্ত্য ও বিষয়ী মিথ্যা—এ মত কথন প্রমাণ করা যেতে পারে না। অভূপদার্থ ও বহির্দ্ধগৎ গুণু আত্মারই অবস্থাবিশেষ। প্রকৃতপক্ষে একটি সন্তাই রয়েছে।

আমাদের অহভ্ত এই জগৎ সত্য ও মিথার মিশ্রণে উৎপন্ন। ষেমন বলসামান্তরিকে ' তুই বিভিন্নমুখী বলপ্রয়োগের ফলে একটি বন্ধতে কর্ণান্তিমুখী
গতির উৎপত্তি হয়, সেরূপ এই সংসারও আমাদের উপর প্রযুক্ত বিভিন্ন বিরুদ্ধ
শক্তিনমূহের ফলস্বরূপ। এই জগং ব্রুদ্ধরূপ ও সত্য; কিন্তু আমরা জগৎকে
সে ভাবে দেখছি না; ষেমন শুক্তিতে রজত-ভ্রম হয়, তেমনি আমাদেরও ব্রেদ্ধেল
জগদ্ভ্রম হয়েছে। একেই বলে 'অধ্যাস'। ষে সন্তা একটা সত্য বন্ধর অন্তিজ্বের
উপর নির্ভর করে, তাকেই অধ্যন্ত সন্তা বলে। ষেমন পূর্বে যে দৃষ্টা দেখেছি,
এখন তার অরণ হ'ল। সেই সময়ের জন্ত সেটা সত্য ব'লে বােধ হয় বটে,
কিন্তু প্রকৃতপক্ষে তা সত্য নয়। অথবা অধ্যাসের দৃষ্টান্ত অপরে এইরূপ
দেন—উফতা জলের ধর্ম বা গুণ নয়, অথচ ষেমন আমরা জলে উফতা করনা
ক'রে থাকি। স্থতরাং অধ্যাস মানে 'অ-তন্মিন্ তদ্বৃদ্ধিঃ'—যে বন্ধ যা নয়,
তাতে সেই বৃদ্ধি করা। অতএব বােঝা যাচ্ছে যে, আমরা যথন জগৎ দেখছি,
তথন আমরা সত্যকেই দর্শন করিছি, কিন্তু যে মাধ্যমের ভেতর দিয়ে দেখছি—
তার দারা সত্য বিকৃতভাবাপন্ন হয়ে দেখা যাচ্ছে।

তুমি নিজেকে বাইরে বিষয়রূপে প্রক্ষেপ না ক'রে কখনও নিজেকে জানতে পার না। লান্তির অবস্থায় আমাদের সামনের বস্তুগুলোকেই আমরা সত্য ব'লে মনে করি, অদৃষ্ট বস্তুকে কখন সত্য ব'লে আমাদের বোধ হয় না। এইরূপে আমরা বিষয়কে (object ) বিষয়ী (subject ) ব'লে ভূল ক'রে থাকি। আত্মা কিন্তু কখন বিষয় (object ) হন না। মনে হচ্ছে অস্তঃকরণ বা অস্তরিল্রিয়, আর বহিরিল্রিয়গুলি তারই ষল্লস্কপ। বিষয়ীতে কিঞ্চিৎ পরিমাণে বহিঃপ্রক্ষেপশক্তি (objectifying power) আছে—তার ছারাই তিনি জানতে পারেন, 'আমি আছি'। কিন্তু সেই আত্মা বা বিষয়ী নিজেরই বিষয়, মন বা ইল্রিয়ের বিষয় নন। তবে আমরা একটা ভাবকে (idea)

<sup>&</sup>gt; Parallelogram of forces: একটি সামান্তরিক ক্ষেত্রের সংলগ্ধ বাহন্বয় যদি ছুইটি বলের তীব্রতা ও গতিরেখার স্চনা করে, তাহা হইলে উহার কর্ণ নারা ঐ ছুইটি বলের সমবায়ঞ্জনিত ফলের তীব্রতা ও গতিরেখা নিয়পিত হইবে।

আর একটা ভাবের উপর অধ্যাস করতে পারি—বেমন আমরা যখন বলি, 'আকাশ নীল'—আকাশটা একটা ভাবমাত্র, আর নীলত্বও একটা ভাব— আমরা নীলত ভাবটা আকালের উপর আরোপ বা অধ্যাস ক'রে থাকি।

বিতা ও অবিতা বা জ্ঞান ও অজ্ঞান—এই ছুই নিয়ে জগৎ, কিন্তু আত্মা কোন কালে অবিতায় আছে হন না। আপেক্ষিক জ্ঞানও ভাল, কারণ দেটা সেই চরম জ্ঞানে আরোহণ করিবার সোপান। কিন্তু ইন্দ্রিয়জ জ্ঞান বা মানসিক জ্ঞান, এমন কি বেদপ্রমাণজন্ত জ্ঞানও কথন পরমার্থ সভ্য হ'তে পারে না; কারণ ঐগুলি সবই আপেক্ষিক জ্ঞানের সীমার ভিতর। প্রথমে 'আমি দেহ' এই ভ্রম দূর ক'রে দাও, তবেই যথার্থ জ্ঞানের আকাজ্ঞা হবে। মানবীয় জ্ঞান পশুক্তানেরই উচ্চতর অবস্থামাত্র।

বেদের এক অংশে কর্মকাণ্ড—নানাবিধ অমুষ্ঠানপদ্ধতি, যাগ-ষক্ত প্রভৃতির উপদেশ আছে। অপরাংশে ব্রহ্মজ্ঞান ও ধর্থার্থ আধ্যাত্মিকতা ও ধর্মের বিষয় বর্ণিত আছে। বেদের এই ভাগ আত্মতন্ত্মন্মন্ধে উপদেশ দেন, আর সেইজ্মন্ট বেদের ঐ ভাগের জ্ঞান যথার্থ পারমার্থিক জ্ঞানের অতি সমীপবর্তী। সেই অনস্ক পূর্ণ পরব্রন্ধের জ্ঞান কোন শাত্মের উপর বা অপর কিছুর উপর নির্ভর করে না; এই জ্ঞান স্বয়ংপূর্ণস্বরূপ। বহুশাত্মপাঠেও এই জ্ঞান লাভ হয় না; এ কোন মতবিশেষ নয়, এ জ্ঞান অপরোক্ষামূভৃতি। আরশির উপর যে ময়লা রয়েছে, তা পরিকার ক'রে ফেলো। নিজের মনটা পবিত্র কর, তা হলেই দপু ক'রে ডোমার এই জ্ঞানের উদয় হবে যে, তুমি ব্রহ্ম।

ভধু বদ্ধই আছেন—জন্ম নেই, মৃত্যু নেই, ছংখ নেই, কট নেই, নরহত্যা নেই, কোনরূপ পরিণাম নেই, ভালও নেই, মন্দও নেই, সবই আমরা 'রজ্কে সর্প' মনে করছি—ভ্রম আমাদেরই। আমরা তথনই কেবল জগতের কল্যাণ করতে পারি, যখন আমরা ভগবান্কে ভালবাসি, এবং তিনিও আমাদের ভালবাসেন। হত্যাকারী ব্যক্তিও ব্রহ্মস্বর্গ—তার উপর হত্যাকারি-রূপ যে আবরণ রয়েছে, সেটা ভাতে অধ্যন্ত বা আরোপিত হয়েছে মাত্র। আত্তে আত্তে হাত ধ'রে ভাকে এই সভ্য কানিয়ে দাও।

আত্মাতে কোন জাতিভেদ নেই; আছে—ভাবাটাই লম। সেই রকম
আত্মার জীবন বা মরণ বা কোন প্রকার গতি বা তথ আছে—এরপ ভাবাও

ভ্রম। আত্মার কখনও পরিণাম হয় না, আত্মা কোণাও বানও না, আদেনও না। তিনি তাঁর নিজের সমৃদয় প্রকাশগুলির অনস্ত সাক্ষিত্ররূপ, কিন্তু আমরা তাঁকে ঐ ঐ প্রকাশ ব'লে মনে করছি। এ এক অনাদি অনস্ত ভ্রম চিরকাল ধরে চলেছে। তবে বেদকে আমাদের ভূমিতে নেমে,এসে উপদেশ দিতে হচ্ছে, কারণ বেদ যদি উচ্চতম সত্যকে উচ্চতম ভাবে বা ভাষায় আমাদের কাছে বলতেন, তা হ'লে আমরা ব্রতেই পারতাম না।

স্থৰ্গ আমাদের বাসনাস্ট কুসংস্কার-মাত্র, আর বাসনা চিরকালই বন্ধন—
স্বনতির দারস্বরূপ। ত্রন্ধদৃষ্টি ছাড়া আর কোন ভাবে কোন বস্তুকে দেখো
না। তা যদি কর, তা হ'লে অন্সায় বা মন্দ দেখবে; কারণ আমরা থৈ
বস্তু দেখতে পাই, তার উপর একটা ভ্রমাত্মক আবরণ প্রক্ষেপ করি, তাই
মন্দ দেখতে পাই। এই-সব ভ্রম থেকে মুক্ত হও এবং পরমানন্দ উপভোগ
কর। সব রকম ভ্রম থেকে মুক্ত হওরাই মুক্তি।

এক হিদাবে সকল মাস্থই ব্রহ্মকে জানে; কারণ দে জানে, 'আমি আছি'; কিন্তু মাস্থ নিজের বথার্থ স্বন্ধপ জানে না। আমরা সকলেই জানি বে, আমরা আছি, কিন্তু কি ক'রে আছি, তা জানি না। অবৈতবাদ ছাড়া জগতের অভান্ত নিম্নতর ব্যাখ্যা আংশিক সত্যমাত্র। কিন্তু বেদের তত্ব এই বে, আমাদের প্রত্যেকের ভিতর বে আত্মা রয়েছে, তা ব্রহ্মস্বন্ধপ জগৎপ্রপঞ্চের মধ্যে যা কিছু সব—জন্ম, মৃত্যু, বৃদ্ধি, উৎপত্তি, স্থিতি ও প্রালম্ম বারা সীমাবদ্ধ। আমাদের অপরোক্ষাস্থভূতি বেদেরও অতীত; কারণ বেদেরও প্রামাণ্য ঐ অপরোক্ষাস্থভূতির উপর নির্ভর করে। সর্বোচ্চ বেদান্ত হচ্ছে—প্রপঞ্চাতীত সন্তার তব্জ্ঞান।

'স্ষ্টির আদি আছে' বললে সর্বপ্রকার দার্শনিক বিচারের মূলে কুঠারাঘাত করা হয়।

জগৎপ্রণঞ্চের অন্তর্গত অব্যক্ত ও ব্যক্ত শক্তিকে 'মারা' বলে। যতকণ সেই মাতৃত্বপিণী মহামায়া আমাদের ছেড়ে না দিছেন, ততকণ আমরা মৃক্ত হ'তে পারি না।

্জিগংটা আমাদের উপভোগের জন্ম পড়ে রয়েছে; কিন্তু কখনও জন্মাববোধ ক'বে কিছু চেও না। অভাববোধ করাটা তুর্বলভা, অভাববোধই আমাদের ভিকৃক ক'রে ফেলে। আমরা ভিকৃক নয়, আমরা রাজপুত্র ) রবিবার, ৭ই জুলাই, প্রাত:কাল

অনম্ভ জগৎপ্রশক্ষকে যতই ভাগ করা যাক না কেন, তা অনম্ভই থাকে, আর তার প্রত্যেক ভাগটাও অনস্ত।

পরিণামী ও অপরিণামী, ব্যক্ত ও অব্যক্ত—উভয় অবস্থাতেই ব্রহ্ম এক।
জ্ঞাতা ও জ্ঞেয়কে এক ব'লে জেনো। জ্ঞাতা, জ্ঞান ও জ্ঞেয়—এই ত্তিপূটা
জ্বগৎপ্রপঞ্চরপে প্রকাশ পাচ্ছে। যোগী ধ্যানে যে ঈশ্বর দর্শন করেন,
তা তিনি নিজ আত্মার শক্তিতেই দেখে থাকেন।

( আমরা যাকে স্বভাব বা অদৃষ্ট বলি, তা কেবল ঈশ্বরেচ্ছা মাত্র। যতদিন ভোগস্থ থোঁজা যায়, ততদিন বন্ধন থেকে যায়। যতক্ষণ অপূর্ণ থাকা যায়, ততক্ষণই ভোগ সম্ভব; কারণ ভোগের অর্থ অপূর্ণ বাসনার পরিপূর্তি। জীবাত্মা প্রকৃতিকে সম্ভোগ ক'রে থাকে। প্রকৃতি, জীবাত্মা ও ঈশ্বর— এদের অন্তর্নিহিত সত্য হচ্ছেন ব্রহ্ম। কিন্তু যতদিন আমরা তাঁকে বাইরে প্রকাশ না করছি, ততদিন তাঁকে আমরা দেখতে পাই না। ধেমন ঘর্ষণের দারা অগ্নি উৎপাদন করতে পারা যায়, তেমনি ত্রন্ধকেও মন্থনের দারা প্রকাশ করতে পারা যায়। দেহটাকে নিমু অরণি, প্রণব বা ওম্বারকে উত্তরারণি ব'লে কল্পনা কর, আর ধ্যান যেন মন্থনস্বরূপ।' তা হ'লে আত্মার মধ্যে যে বন্ধজ্ঞানরূপ অগ্নি আছে, তা প্রকাশ হয়ে পড়বে। তপস্তা দারা এইটে করতে চেষ্টা কর। দেহকে সরলভাবে রেখে ইক্রিয়গুলিকে মনে আছতি দাও। ইন্দ্রিয়কেন্দ্রগুলি সব ভিতরে, তাদের যন্ত্র বা গোলকগুলি কেবল বাইরে। স্থতরাং তাদের জোর ক'রে মনে প্রবেশ করিয়ে দাও। তারপর ধারণার সহায়ে মনকে ধ্যানে স্থির কর। বেমন তুধের ভিতর সর্বত্র খ্রি রয়েছে. ত্রহ্মও সেইরূপ জগতের সর্বত্র রয়েছেন। কিন্তু মন্থন দারা ডিনি এক বিশেষ স্থানে প্রকাশ পান। বেমন মন্থন করলে ছধের মাখন উঠে পড়ে, তেমনি ধ্যানের দারা আত্মার মধ্যে ব্রহ্মশাক্ষাৎকার হয়।<sup>2</sup>)

আন্ধানমরণিং কৃতা প্রণবং চোত্তরারণিন্।
 ধাাননির্মধনাজ্যাসান্দেবং প্রজ্ঞেল্লিগৃঢ়বং।—ব্রক্রোপনিবং

মৃতমিব পয়িস নিগৃচ্ং ভূতে ভূতে বসতি চ বিজ্ঞানম্
 সততং ময়য়িতবাং মনসা য়য়ানভূতেন ।—এয়াবিন্দু উপা, ২০

সমূদ্য হিন্দুদর্শন বলেন, আমাদের পাঁচটি ইন্দ্রিয় ছাড়া একটি ষষ্ঠ ইন্দ্রিয় আছে। তাই দিয়েই অতীন্দ্রিয় জ্ঞানলাভ হয়ে থাকে।

জগৎটা একটা অবিরাম গতিম্বরূপ; আর ঘর্ষণ (friction) হতেই কালে সমৃদয়ের নাশ হবে; তারপর দিন কতক বিশ্রাম হয়ে আবার সব আরম্ভ হবে।

যতদিন এই 'অগম্বর' মামুষকে বেষ্টন ক'রে থাকে, অর্থাৎ যতদিন সে নিজেকে দেছের সঙ্গে অভিন্ন ভাবছে, ততদিন সে ঈশ্বরকে দেখতে পায় না।

### রবিবার, অপরাহু

ভারতে ছটি দর্শনকে 'আন্তিক দর্শন' বলে; কারণ তারা বেদে বিশাসী।
ব্যাদের দর্শন বিশেষভাবে উপনিষদের উপর প্রতিষ্ঠিত। তিনি স্ক্রাকারে
অর্থাং ধেমন বীজগণিতশাল্পে খুব সংক্ষেপে কয়েকটা অক্ষরের সাহায্যে ভাবপ্রকাশ করা হয়, তেমনি ভাবে এটা লিখেছিলেন—এতে কর্তা ক্রিয়া বড় একটা
নেই। ব্যাসস্ত্রে এইরপ সংক্ষেপে রচিত হওয়ায় শেষে তার অর্থ ব্রুতে এত
গোল হ'ল যে, ঐ এক স্ত্রে থেকেই বৈতবাদ, বিশিষ্টাবৈতবাদ এবং অবৈতবাদের উৎপত্তি হ'ল। এই অবৈতবাদই 'বেদান্ত-কেশরী'। আর এই-সব
বিভিন্ন মতের বড় বড় ভায়কারেরা বেদের অক্ষর-রাশিকে তাঁদের দর্শনের সক্ষেপা থাওয়াবার জন্ম সময়ে 'জেনে শুনে মিথাবাদী' হয়েছেন।

উপনিষদে কোন ব্যক্তিবিশেষের কার্যকলাপের ইতিহাস অতি অল্লই পাওয়া যায়; কিন্তু অক্তান্ত প্রায় সকল ধর্মগ্রন্থই প্রধানতঃ কোন ব্যক্তিবিশেষের ইতিহাস।

বেদে প্রায় শুধু দার্শনিক তত্ত্বেরই আলোচনা আছে। দর্শনবর্জিত ধর্ম কুদংস্কারে গিয়ে দাঁড়ায়, আবার ধর্মবর্জিত দর্শন শুধু নান্তিকতায় পরিণত হয়।

বিশিষ্টাবৈত্বাদ মানে অবৈত্বাদ, কিন্তু বিশেষযুক্ত। তার ব্যাখ্যাতা রামান্থন্ত। তিনি বলেন, 'বেদরূপ ক্ষীরসমূল্র মন্থন ক'রে ব্যাস মানবজাতির কল্যাণের জন্তু এই বেদান্তদ্র্শনরূপ মাখন তুলেছেন।' তিনি আরও বলেছেন, 'ক্লগংপ্রভু ব্রহ্ম অশেষকল্যাণগুণ-সমন্থিত পুরুষোত্তম।' মধ্ব পুরোদন্তর বৈত্বাদী। তিনি বলেন, স্তীলোকের পর্যন্ত বেদপাঠে অধিকার আছে। তিনি প্রধানতঃ পুরাণ থেকে তাঁর মত-স্থাপনের জন্ত শ্লোক উদ্ধৃত করেছেন। তিনি বলেন, এক মানে বিষ্ণু—শিব নন; কারণ বিষ্ণু ভিন্ন মৃক্তিদাতা আর কেউ নেই।

### দোমবার, ৮ই জুলাই

মধ্বাচার্যের ব্যাখ্যার ভিতর বিচারের স্থান নেই—তিনি শাল্পপ্রমাণেই স্ব গ্রহণ করেছেন।

রামাত্মজ বলেন, বেদই সর্বাপেক্ষা পবিত্র পঠনীয় গ্রন্থ। তৈবাণিক অর্থাৎ বাহ্মণ, ক্ষত্রিয় ও বৈশ্য—এই তিন উচ্চ বর্ণের সম্ভানদের যজ্ঞোপবীত-গ্রহণের পর অষ্ট্রম, দশম বা একাদশ বর্ধ বয়সে বেদাধ্যয়ন আরম্ভ করা উচিত। বেদাধ্যয়নের অর্থ গুরুগৃহে গিয়ে নিয়মিত স্থর ও উচ্চারণের সহিত বেদের শক্রাণি আছম্ভ কণ্ঠস্থ করা।

জপের অর্থ ভগবানের পবিত্র নাম পুন: পুন: উচ্চারণ; এই জপ করতে করতে সাধক ক্রমে ক্রমে সেই অনস্তরূপে উপনীত হন। যাগযজ্ঞাদি যেন ভঙ্গুর নৌকা। ব্রহ্মকে জানতে হ'লে ঐ যাগযজ্ঞাদি ছাড়া আরও কিছু চাই। আর ব্রহ্মজ্ঞানই মৃক্তি। মৃক্তি আর কিছু নয়—অজ্ঞানের বিনাশ; ব্রহ্মজ্ঞানেই এই অজ্ঞানের বিনাশ হয়। (বেদান্তের তাৎপর্য জানতে গেলে যে এই-সব যাগয়ক্ত করতেই হবে, তার কোন মানে নেই; কেবল ওকার জপ

ভেদ-দর্শনই সমৃদয় তৃ:থের কারণ, আর অজ্ঞানই এই ভেদ-দর্শনের কারণ।
এইজন্মই যাগ্যজ্ঞাদি অষ্ট্রানের কোন প্রয়োজন নেই; কারণ তাতে ভেদজ্ঞান
আরও বাড়িয়ে দেয়া ঐ-সকল যাগ্যজ্ঞাদির উদ্দেশ্য কিছু (ভোগস্থ্য)
লাভ করা—অথবা কোন কিছু (তৃ:থ) থেকে নিস্তার পাওয়া।

বন্ধ নিক্রিয়, আত্মাই ব্রহ্ম, এবং আমরাই সেই আত্মস্বরূপ—এই প্রকার জ্ঞানের ধারাই সকল ভ্রান্তি দূর হয়। এই তত্ত প্রথম শুনতে হবে, পরে মনন অর্থাৎ বিচার ধারা ধারণা করতে হবে, অবশেষে প্রত্যক্ষ উপলবি করতে হবে। মনন অর্থে বিচার করা—বিচার ধারা, যুক্তিতর্কের ধারা ঐ জ্ঞান নিজের ভিতর প্রতিষ্ঠিত করা। প্রত্যক্ষাহভূতি ও সাক্ষাৎকার অর্থে স্বলা চিন্তা বা ধ্যানের ধারা তাঁকে আমাদের।জীবনের অ্লীভূত ক'রে ফেলা।

এই অবিরাম চিস্তা বা ধ্যান যেন একপাত্র থেকে অপর পাত্রে ঢালা অবিচ্ছিন্ন বৈলধারার মতো। ধ্যান দিবারাত্র মনকে ঐ ভাবের মধ্যে রেখে দেয় এবং তাইতে আমাদের মৃক্তিলাভ করতে সাহায্য করে। সর্বদা 'সোহহম্' চিস্তা কর—অহরহ এইরপ চিস্তা মৃক্তির প্রায় কাছাকাছি। দিবারাত্র বলো—'সোহহম্, সোহহম্'। সর্বদা এইরপ চিস্তার ফলে অপরোক্ষাহ্বভৃতি লাভ হবে। ভগবানকে এইরপ তন্ময়ভাবে সদাস্বদা শ্বরণের নামই ভক্তি।

সব রকম শুভকর্ম এই ভক্তিলাভ করতে গৌণভাবে সাহায্য ক'রে থাকে।
শুভ চিস্তা ও শুভ কার্য অশুভ চিস্তা ও অশুভ কর্ম অপেক্ষা কম ভেদজ্ঞান
উৎপন্ন করে, স্থতরাং গৌণভাবে এরা মুক্তির দিকে নিয়ে যায়। কর্ম করে,
কিন্তু কর্মফল ভগবানে অর্পণ কর। কেবল জ্ঞানের ঘারাই পূর্ণতা বা
সিদ্ধাবস্থা লাভ হয়। যিনি ভক্তিপূর্বক সত্যস্বরূপ ভগবানের সাধনা করেন,
তাঁর কাছে সেই সত্যস্বরূপ ভগবান্ প্রকাশিত হন।

আমরা যেন প্রদীপ-স্বরূপ, আর ঐ প্রদীপের জ্বলাটাই হচ্ছে আমরা যাকে 'জীবন' বলি। যথনই অমুজান ফ্রিয়ে যাবে, তথনই আলোটাও নিবে যাবে। আমরা কেবল প্রদীপটাকে দাফ রাথতে পারি। জীবনটা কতকগুলি জিনিদের মিশ্রণে উৎপন্ন, স্ক্তরাং জীবন অবশ্রুই তার উপাদান-কারণগুলিতে লীন হবে।

## মঙ্গলবার, ৯ই জুলাই

আজা-হিসাবে মাহ্ব বান্তবিকই মুক্ত, কিন্তু মাহ্ব-হিসাবে সে বন্ধ, প্রতেকটি প্রাকৃতিক পরিবেশে দে পরিবর্তিত হচ্ছে। মাহ্ব-হিসাবে তাকে একটা যন্ত্রবিশেষ বলা যায়, শুধু তার ভিতর একটা মুক্তি বা বাধীনতার ভাব আছে, এই পর্যন্ত। কিন্তু জগতের সর্বপ্রকার শরীরের মধ্যে এই মহ্মানীরই শ্রেষ্ঠ শরীর, আর মহ্মানই শ্রেষ্ঠ মন। যথন মাহ্ব আজোপলন্ধি করে, তথন দে আবশ্রক্ষত যে-কোন শরীর ধারণ করতে পারে; তথন দে সব নিয়মের পারে। এটা প্রথমতঃ একটা উক্তিমাত্র; একে প্রমাণ ক'রে দেখাতে হবে। প্রত্যেক ব্যক্তিকে কার্যে এটা নিজে প্রমাণ ক'রে দেখাতে হবে। প্রত্যেক মনকে বুঝাতে পারি, কিন্তু

অপবের মনকে ব্ঝাতে পারি ন।। ধর্মবিজ্ঞানের মধ্যে একমাত্র রাজ্যোগই প্রমাণ ক'রে দেখানো ধেতে পারে, আর আমি নিজে প্রত্যক্ষ উপলব্ধি ক'রে যা ঠিক ব'লে জেনেছি, শুধু তাই শিক্ষা দিয়ে থাকি। বিচার-শক্তির সম্পূর্ণ বিকাশপ্রাপ্ত অবস্থাই প্রাতিভ জ্ঞান, কিন্তু তা কথন যুক্তিবিরোধী হ'তে পারে না।

কর্মের দারা চিত্ত শুদ্ধ হয়, স্থতরাং কর্ম বিছা। বা জ্ঞানের সহায়ক। বৌদ্ধদের মতে মাহ্ম ও জীবজন্তুর হিতসাধনই একমাত্র কর্ম; ব্রাহ্মণদের মতে উপাদনা ও সর্বপ্রকার যাগযজ্ঞাদি-অফুষ্ঠানও ঠিক সেইরূপ কর্ম এবং চিত্তশুদ্ধির সহায়ক। শহরের মতে, 'শুভাশুভ সর্বপ্রকার কর্মই জ্ঞানের প্রতিবন্ধক।' যে-সকল কর্ম অজ্ঞানের দিকে নিয়ে যায়, সেশুলো পাণ— দাক্ষাৎসম্বন্ধে নয়, কিন্তু কারণস্বরূপে, যেহেতু সেগুলির দারা রজঃ ও তমঃ বেড়ে যায়। সন্বের দারাই কেবল জ্ঞানলাভ হয়। পুণ্য ও শুভক্মের দারা জ্ঞানের আবরণ দ্র হয়, আর কেবল জ্ঞানের দারাই আমাদের ঈশ্বন-দর্শন হয়।

জ্ঞান কথন উৎপন্ন করা যেতে পারে না, তাকে কেবল অনাবৃত বা আবিদ্ধার করা যেতে পারে; যে-কোন ব্যক্তি কোন বড় আবিদ্ধিয়া করেন, তাঁকেই উব্দ্ধ বা অম্প্রাণিত (inspired) পুরুষ বলা হয়। কেবল যদি তিনি আধ্যান্থিক সত্য আবিদ্ধার করেন, আমর। তাকে ঋষি বা অবভার বলি; আর যথন সেটা কোন জড়জগতের সত্য হয়, তথন তাঁকে বৈজ্ঞানিক বলি। যদিও সকল সভ্যের মৃদ্ধ সেই এক ব্রহ্ম, তথাপি আমরা প্রথমোক্ত শ্রেণীকে উচ্চতর আসন দিয়ে থাকি।

শহর বলেন, এক্ষ সর্বপ্রকার জ্ঞানের সার—তত্ত্বরূপ; আর জ্ঞাতা-জ্ঞান-জ্ঞের-রূপ যে অভিব্যক্তি, তা বন্ধে কাল্পনিক ভেদমাত্র। রামাফ্জ বন্ধে জ্ঞানের অন্তিত্ব শীকার করেন। থাটা অহৈতবাদীরা ব্রন্ধে কোন গুণই শীকার করেন না—এমন কি সভা পর্যন্ত নয়, সভা বলতে আমরা ঘাই কেন বুঝি না। রামাফ্জ বলেন, আমরা সচরাচর ঘাকে জ্ঞান বলি, ব্রন্ধ তাঁরই সারশ্বরূপ। অব্যক্ত বা সাম্যভাবাপন্ন জ্ঞান ব্যক্ত বা বৈষম্যাবস্থা প্রাপ্ত হলেই জ্লাৎপ্রাপঞ্চের উৎপত্তি।

জগতের উচ্চতম দার্শনিক ধর্মসমূহের অক্সতম—বৌদ্ধর্ম ভারতের আপামর সাধারণ সকলের ভিতর ছড়িয়ে পড়েছিল। ভেবে দেখ দেখি, আড়াই হাজার বংসর পূর্বে আর্থদের সভ্যতা ও শিক্ষা কি অভ্ত ছিল, যাতে তারা এরূপ উচ্চ উচ্চ ভাব ধারণা করতে পেরেছিল!

ভারতীয় শ্রেষ্ঠ দার্শনিকগণের মধ্যে একমাত্র বৃদ্ধই জাতিভেদ স্বীকার করেননি, আর এখন ভারতে তাঁর একটিও অহুগামী দেখতে পাওয়া যায় না। অন্যান্ত দার্শনিকেরা সকলেই সামাজিক কুসংস্কারগুলোর অল্পবিশুর দালাল ছিলেন; তাঁরা ঘতই উচুতে উঠে থাকুন না কেন, তাঁদের মধ্যে একটু-আধটু চিল-শকুনির ভাব ছিলই। আমার গুলুদেব যেমন বলতেন, 'চিল-শকুনি এত উচুতে ওঠে যে, তাদের দেখা যায় না, তাদের নজর থাকে গো-ভাগাড়ে, কোথায় এক টুকরা পচা মাংস পড়ে আটুট !'

প্রাচীন হিন্দুরা অভুত পণ্ডিত ছিলেন—যেন জীবন্ত বিশ্বকোষ। তাঁরা বলতেন, বিভা যদি পুঁথিগত হয়, আর ধন যদি পরের হাতে থাকে, কার্যকাল উপস্থিত হ'লে সে বিভা বিভা নয়, সে ধনও ধন নয়।

শঙ্করকে অনেকে শিবের অবতার বলে জ্ঞান ক'রে থাকে।

## বুধবার, ১০ই জুলাই

ভারতে সাড়ে ছ-কোটি মৃসলমান আছে—তাদের মধ্যে কতক স্ফী আছে। এই স্ফীরা জীবাত্মাকে পরমাত্মার সহিত অভিন্ন জ্ঞান করে। আর তাদের মাধ্যমেই ঐ ভাব ইওরোপে এসেছে। তারা বলে, 'আন্ আল্ হক' অর্থাৎ আমিই সেই সভাবরূপ। তবে তাদের ভিতর বহিরঙ্গ (বা প্রকাশ্য), এবং অস্তরঙ্গ (বা গুহু) মত আছে। যদিও মহম্মদ নিজে এ মত পোষণ করতেন না।

'হাশানিন' শব্দ থেকে ইংরেজী assassin (হত্যাকারী) শব্দ এদেছে।
মুদলমানদের একটি প্রাচীন সম্প্রদায় ধর্মমতের অঙ্গ মনে ক'রে কান্দের বা
অবিশাদীদের হত্যা ক'রত।

পুত্তকন্থা তু যা বিভা পরহন্তগতং ধনস্। কার্যকালে সমুংপন্নে ন সা বিভা ন তন্ধনস্।—চাণকানীতি

মুসলমানদের উপাসনার সময় এক কুঁজো জল সামনে রাখতে হয়। ঈশর সমগ্র জগং পরিপূর্ণ ক'রে রয়েছেন, এটা তাঁরই প্রতীকল্বরূপ।

হিন্দুরা দশাবভারে বিশাস করেন তাঁদের মতে নয় জন অবভার হয়ে গেছেন, দশম অবভার পরে আসবেন।

বেদের সকল বাক্য তৎপ্রচারিত দর্শনের সমর্থক—এইটি প্রমাণ করতে শক্ষরকে কথন কথন কৃট তর্কের আশ্রাম নিতে হয়েছে। বৃদ্ধ অক্স সকল ধর্মাচার্ফের চেয়ে বেশী সাহসী ও অকপট ছিলেন। তিনি বলে গেছেন, 'কোন শাস্তে বিশ্বাদ ক'রো না। বেদ' মিথাা। যদি আমার উপলব্ধির সঙ্গে বেদ মেলে, সে বেদেরই সৌভাগ্য। আমিই সর্বশ্রেষ্ঠ শাস্ত্র; যাগয়জ্ঞ ও দেবোপাদনায় কোন ফল নেই।' মহুয়াজাতির মধ্যে বৃদ্ধই জগংকে প্রথমে সর্বাদ্দসম্পন্ন নীতিবিজ্ঞান শিক্ষা দিয়েছিলেন। মঙ্গলের জক্মই তিনি মঙ্গলময় জীবন যাপন করতেন, ভালবাদার জক্মই তিনি ভালবাসতেন; তাঁর অক্য অভিসন্ধি কিছু ছিল না।

শহর বলেন, ব্রহ্মকে যুক্তি দিয়ে বিচার করতে হবে, মনন করতে হবে, কারণ বেদ এইরূপ বলছেন। বিচার অতীক্রিয় জ্ঞানের সহায়ক। বেদ এবং অহুভূত যুক্তি বা ব্যক্তিগত অহুভূতি উভয়ই ব্রহ্মের অন্তিত্বের প্রমাণ। তাঁর মতে বেদ একপ্রকার অনন্ত জ্ঞানের সাকার বিগ্রহ-স্বরূপ। বেদের প্রমাণ এই যে, তা ব্রহ্ম হ'তে প্রস্তুত হয়েছে, আবার ব্রহ্মের প্রমাণ এই যে, বেদের মতো অভূত গ্রন্থ ব্রহ্ম ব্যতীত আর কারও প্রকাশ করবার সাধ্য নেই। বেদ সর্বপ্রকার জ্ঞানের খনিস্বরূপ; আর মাহুষ যেমন নিঃশাদের দারা বায়ু বাইরে প্রক্ষেপ করে, সেইরূপ বেদও তাঁর ভেতর থেকে প্রকাশিত হয়েছে; সেইজ্গুই আমরা জানতে পারি, তিনি সর্বশক্তিমান্ ও সর্বজ্ঞ। তিনি জগং স্থাই ক'রে থাকুন বা না থাকুন, তাতে বড় কিছু আদে যায় না; কিন্তু তিনি যে বেদ প্রকাশ করেছেন, এইটেই বড় জিনিস। বেদের সাহায্যেই জগৎ ব্রহ্ম-সহক্ষে জানতে পেরেছে—তাঁকে জানবার আর অন্ত উপায় নেই।

তুলনীয়: বৈদিক বা তান্ত্রিক ক্রিয়াকর্মে ঘটপাপন। এখানে বেদের কর্মকাণ্ডই লক্ষিত। শহরের এই মত, অর্থাৎ বেদ সম্দর জ্ঞানের খনি—এটা সমগ্র হিন্দুজাতির এমন মজ্জাগত হয়ে গেছে যে, তাদের মধ্যে একটা প্রবাদ এই যে, গরু হারালেও বেদে তা খুঁজে পাওয়া যায়।

শহর আরও বলেন, কর্মকাণ্ডের বিধিনিষেধ মেনে চলাই জ্ঞান নয়। ব্ৰহ্মজ্ঞান কোনপ্রকার নৈতিক বাধ্যবাধকতা, যাগষজ্ঞাদি-অফ্টান বা আমাদের মতামতের উপর নির্ভর করে না; ষেমন একটা স্থাণুকে একজন ভূত মনে করছে বা অপর একজন স্থাণুজ্ঞান করছে, তাতে স্থাণুর কিছু আদে যায় না।

বেদান্তবেভ জ্ঞান আমাদের বিশেষ প্রয়োজন, কারণ বিচার বা শান্তবারা আমাদের ব্রহ্ম উপলব্ধি হ'তে পারে না। তাঁকে সমাধি বারা উপলব্ধি করতে হবে, আর বেদান্তই ঐ অবস্থালাভের উপায় দেখিয়ে দেয়। আমাদের সগুণ ব্রহ্ম বা ঈশ্বরের ভাব অভিক্রম ক'রে সেই নিগুণ ব্রহ্মে পৌছতে হবে। সব অফুভৃতির ভেতর প্রত্যেক ব্যক্তিই ব্রহ্মকে অফুভব করছে'; ব্রহ্ম ছাড়া আর অফুভব করবার বিতীয় বস্তুই নেই। আমাদের ভিতর ষেটা 'আমি, আমি' করছে, সেটাই ব্রহ্ম। কিন্তু ষদিও আমরা দিনরাত তাঁকে অফুভব করিছি, তথাপি আমরা জানি না যে, তাঁকে অফুভব করিছি। যে মৃহুর্তে আমরা ঐ সত্য জানতে পারি, সেই মৃহুর্তেই আমাদের সব তৃঃথকট চলে যায়; স্কভরাং আমাদের ঐ সভ্যকে জানতেই হবে। একত্ব-অবস্থা লাভ কর, তা হ'লে আর বৈভভাব আসবে না। কিন্তু যাগহজাদি বারা জ্ঞানলাভ হয় না; আত্মাকে অবেষণ, উপাসনা এবং সাক্ষাৎ করা—এই-সকলের বারাই সেই জ্ঞানলাভ হবে।

ব্রন্ধবিভাই পরা বিভা; অপরা বিভা হচ্ছে বিজ্ঞান। মুণ্ডকোপনিষৎ অর্থাৎ সন্ন্যাসীদের জন্ম উপদিষ্ট উপনিষং এই উপদেশ দিচ্ছেন। তুই প্রকার বিভা আছে—পরা ও অপরা। তন্মধ্যে বেদের যে অংশে দেবোপাসনা ও নানাবিধ যাগষজ্ঞের উপদেশ—দেই কর্মকাও এবং স্ববিধ লোকিক জ্ঞানই অপরা বিভা। যে বিভা দারা সেই অক্ষর পুরুষকে লাভ করা যায়, তাই পরা বিভা। সেই অক্ষর পুরুষ নিজের মধ্য থেকেই সম্দন্ন স্প্তি করছেন—বাইরে অপর কিছু নেই, যা জগংকারণ হ'তে পারে। সেই ব্রন্ধই সম্দন্ন শক্তিক্রপ,

প্রতিবোধবিদিত: ----কেন উপ., ২।৪

২ মুপ্তক উপ., ১/১/৪

বন্ধই বা কিছু আছে—সব। যিনি আত্মবাজী, তিনিই কেবল ব্রন্ধকে জানেন।

ম্থেরিছি বাছ পূজাকে শ্রেষ্ঠ মনে করে, অজ্ঞানব্যক্তিরাই মনে করে, কর্মের

হারা আমাদের ব্রন্ধলাভ হ'তে পারে। যারা স্থ্যুমাবত্মে (যোগীদের মার্গে)

গমন করেন, তাঁরাই শুধু আত্মাকে লাভ করেন। এই ব্রন্ধবিভা শিক্ষা করতে

হ'লে গুরুর কাছে বেতে হবে। সমিটতেও যা আছে, ব্যাষ্টতেও তাই আছে;

আত্মা থেকেই সব কিছু প্রস্ত হয়েছে। (ওঙ্কার হচ্ছে যেন ধন্ম, আত্মা হচ্ছে

যেন তীর, আর ব্রন্ধ হচ্ছেন লক্ষ্য) অপ্রমন্ত হয়ে তাঁকে বিদ্ধ করতে হবে।

তাঁতে মিশে এক হয়ে যেতে হবে। সমীম অবস্থায় আমরা সেই অসীমকে

কথনও প্রকাশ করতে পারি না। কিন্তু আমরাই সেই অসীমন্বরূপ। এইটি

জানলে আর কারও সঙ্গে আমরা তর্ক করি না।

ভক্তি, ধ্যান ও ব্রহ্মচর্ষের দারা সেই দিব্যজ্ঞানলাভ করতে হবে। 'পত্যমেব জয়তে নানৃতম্, দত্যেনৈব পদ্বা বিততো দেবধানঃ।' সত্যেরই জয় হয় না। সত্যের ভিতর দিয়েই ব্রহ্মলাভের একমাত্র পথ বয়েছে; কেবল দেখানেই প্রেম ও সত্য বর্তমান।

## বৃহস্পতিবার, ১১ই জুলাই

মায়ের ভালবাসা ব্যতীত কোন স্পৃষ্টিই স্থায়ী হ'তে পারে না। জ্বগতের কোন কিছুই সপ্র্ল জড়ও নয়, আবার সম্পূর্ণ চিংও নয়। জ্বড়ও চিং পরস্পর-সাপেক্ষ—একটা ঘারাই অপরটার ব্যাখ্যা হয়। এই পরিদৃশ্যমান জগতের যে একটা ভিত্তি আছে, এ-বিষয়ে সকল আন্তিকই একমত, কেবল সেই ভিত্তিস্থানীয় বস্তুর প্রকৃতি বা স্বরূপ-সম্বজ্বেই তাঁদের মতভেদ। জড়বাদীরা জগতের এরূপ কোন ভিত্তি আছে বলে স্বীকারই করে না।

সক্ল ধর্মের জ্ঞানাতীত বা তুরীয় অবস্থা এক। দেহজ্ঞান অতিক্রম করলে হিন্দু, জ্রীষ্টান, মৃদলমান, বৌদ্ধ—এমন কি ধারা কোনপ্রকার ধর্মমত স্বীকার করে না, দকলের ঠিক একই প্রকার অন্থভৃতি হয়ে থাকে।

তুলনীয়: প্রণবো ধমু: শরো হায়া ব্রহ্ম তরকাম্চাতে।
 অপ্রমন্তেন বেদ্ধবাং শরবত্তয়য়ো ভবেং 1—ম্থক, ২:২।৪

২ মুগুক উপ., ৩০১৬

বীশুর দেহত্যাগের পঁচিশ বংসর পরে তাঁর শিশু টমাস (Apostle Thomas) কর্তৃক জগতের মধ্যে সব চেয়ে বিশুদ্ধ প্রীষ্টান সম্প্রদায় ভারতে প্রতিষ্ঠিত হয়েছিল। অ্যাংলো-স্থাক্সনরা (Anglo-Saxons) তথনও অসভ্য ছিল—গায়ে চিত্র-বিচিত্র আঁকত ও পর্বতগুহায় বাস ক'রত। এক সময়ে ভারতে প্রায় ৩০ লক্ষ প্রীষ্টান ছিল, কিন্তু এখন তাদের সংখ্যা প্রায় ১০ লক্ষ হবে।

গ্রীপ্তধর্ম চিরকালই তরবারির বলে প্রচারিত হয়েছে। কি আশ্চর্য, থ্রীপ্তের আয় নিরীহ মহাপুক্ষের শিশ্তেরা এত নরহত্যা করেছে! বৌদ্ধ, মুসলমান ও প্রীপ্ত ধর্ম—জগতে এই তিনটিই প্রচারশীল ধর্ম। এদের পূর্ববর্তী তিনটি ধর্ম, যথা—হিন্দু, য়াহুদী ও জরগুষ্ট্রের (পারদী) ধর্ম কথনও অপরকে ধর্মাস্তরিত ক'রে দলপুষ্টি করতে চেষ্টা করেনি। বৌদ্ধেরা কথনও নরহত্যা করেনি, তারা শুধু কোমল ব্যবহারের দ্বারাই এক সময় জগতের তিন-চতুর্থাংশ লোককে নিদ্ধমতে নিয়ে এসেছিল।

বৌদ্ধের। ছিল সবচেয়ে যুক্তিলক্ষত অজ্ঞেয়বাদী। বান্তবিকই শৃত্যবাদ বা অবৈতবাদ, এই হ্য়ের মাঝখানে সত্যি কোথাও থামতে পার না। বৌদ্ধেরা বিচারের দারা সব কেটে দিয়েছিল—তারা তাদের মত যুক্তিদারা যতদ্র নিয়ে যাওয়া চলে, তা নিয়ে গিয়েছিল। অদৈতবাদীরাও তাদের মত যুক্তির চরম সীমায় নিয়ে গিয়েছিল এবং সেই এক অখও অদ্বয় ব্রহ্মবস্ততে পৌছেছিল—যা থেকে সম্দয় জগৎপ্রপঞ্চ বাক্ত হচ্ছে। বৌদ্ধ ও অবৈতবাদী উভয়েরই একই সময়ে একত্ব ও পৃথক্ত বা বহুত্যবাধ আছে। এই হুটি অফুভ্তির মধ্যে একটি সত্যা, অপরটি মিথ্যা হবেই। শৃত্যবাদী বলেন, পৃথক্ত বা বহুত্যবাধ সত্যা; অদৈতবাদী বলেন, একত্যবোধই সত্যা; সমগ্র জগতে এই বিবাদই চলেছে। এই নিয়েই ধন্তাধন্তি (tug of war) চলেছে।

অবৈতবাদী জিজ্ঞাসা করেন, শৃহ্যবাদী একত্বের কোন ভাব পান কি ক'রে? ঘূর্ণমান আলোটা (অলাডচক্র) বৃত্তাকার মনে হয় কি ক'রে? একটা স্থিতি স্বীকার করলে তবেই গতির ব্যাখ্যা হ'তে পারে। সব জিনিসের পশ্চাতে একটা অথও সত্তা প্রভীয়মান হচ্ছে, সেটা শৃহ্যবাদী বলেন ভ্রমমাত্র; কিন্তু এক্কপ ভ্রমোৎপত্তির কারণ কি, তা ভিনি কোনক্রপে ব্যাখ্যা করতে পারেন না। আবার অবৈতবাদীও বোঝাতে পারেন না বে, এক

বহু হ'ল কি ক'রে। এর ব্যাখ্যা কেবলমাত্র পঞ্চেব্রিয়ের অতীত অবস্থায় গেলেই পাওয়া থেতে পারে। আমাদের তুরীয় ভূমিতে উঠতে হবে, একেবারে অতীন্দ্রিয় অবস্থায় যেতে হবে। ঐ অবস্থায় যাবার অতীন্দ্রিয় শক্তি যেন একটি যল্লফ্রপ, আর তার ব্যবহার অবৈত্বাদীরই করায়ত্ত। তিনিই ব্রহ্মসন্তাকে অমুভব করতে সমর্থ ; মাহুষ 'বিবেকানন্দ' নিজেকে ব্রহ্মসন্তাতে পরিণত করতে পারে, আবার সেই অবস্থা থেকে মানবীয় অবস্থায় ফিরে আসতে পারে। মুতরাং তার পক্ষে জগৎসমস্থার মীমাংসা হয়ে গেছে, আর গৌণভাবে অপরের পক্ষেত্র ঐ মীমাংসা হয়ে গেছে ; কারণ সে অপরকে ঐ অবস্থায় পৌছবার পথ দেখিয়ে দিতে পারে। এইরূপে বোঝা যাচ্ছে, যেখানে দর্শনের শেষ, সেখানে ধর্মের আরম্ভ। আর এইরূপ উপলব্ধি দারা জগতের কল্যাণ এই হবে যে, এখন যা জ্ঞানাতীত রয়েছে, কালে তা সর্বসাধারণের পক্ষে জ্ঞানগম্য হয়ে যাবে। মুতরাং জগতে ধর্মলাভই হচ্ছে সর্বশ্রেষ্ঠ কার্য ; আর মানব অজ্ঞাতসারে এইটি অমুভব করেছে বলেই সে আবহমান কাল ধর্মভাবকে আশ্রয় ক'রে রয়েছে।

ধর্ম যেন বহুগুণশালিনী পরস্থিনী গাভী; সে অনেক লাথি মেরেছে, কিন্তু তাতে কি ? সে অনেক ত্থও দেয়। যে গরুটা ত্থ দেয়, গোরাল। তার লাথি সহা ক'রে যায়।

'প্রবোধচন্দ্রোদয় নাটকে' আছে, মহামোহ ও বিবেক এই তুই রাজায়
লড়াই বেধেছিল। বিবেক রাজার সম্পূর্ণ জয় আর হয় না। অবশেষে
বিবেক-রাজার সঙ্গে উপনিষদ্-দেবীর পুনর্মিলন-হয়, এবং তাঁদের প্রবোধ-রূপ
পুত্রের জয় হ'ল। আর সেই পুত্রের প্রভাবে তাঁর শক্র ব'লে আর কেউ
রইল না। তথন তাঁরা পরমস্থাথে বাস করতে লাগলেন। আমাদের প্রবোধ-রূপ
বা ধর্মসাক্ষাৎকাররূপ মহৈশ্ববান্ পুত্রলাভ করতে হবে। ঐ প্রবোধ-রূপ
পুত্রকে থাইয়ে দাইয়ে মায়্র করতে হবে, তা হলেই সে মন্ত একটা বীর হয়ে
দাঁভাবে।

ভক্তি বা প্রেমের দারা বিনা চেষ্টায় মাহ্মেরে সমুদয় ইচ্ছাশক্তি একম্থী হয়ে পড়ে—স্ত্রী-পুরুষের প্রেমই এর দৃষ্টাস্ত। ভক্তিমার্গ স্বাভাবিক পথ এবং তাতে ষেভেও বেশ আরাম। জ্ঞানমার্গ কি রকম ?—না—ষেন একটা প্রবল বেগশালিনী পার্বভা নদীকে জোর ক'রে ঠেলে ভার উৎপত্তিস্থানে নিয়ে

যাওয়া। এতে অতি সহর বস্তলাভ হয় বটে, কিন্তু বড় কঠিন। জ্ঞানমার্গ বলে, 'সম্দয় প্রবৃত্তিকে নিরোধ কর।' ভক্তিমার্গ বলে, 'শ্রোতে গা ভাসিয়ে দাও, চিরদিনের জ্ঞা পূর্ণ আবাসমর্পণ কর।' এ পথ দীর্ঘ বটে, কিন্তু অপেকারুত সহজ ও স্থাকর।

ভক্ত বলেন: 'প্রভো, চিরকালের জন্ম আমি তোমার। এখন থেকে আমি ষা কিছু করছি বলে মনে করি, তা বাস্তবিকই তুমিই ক'রছ—আর 'আমি' বা 'আমার' বলে কিছু নেই।'

'হে প্রভা, আমার অর্থ নেই যে আমি দান ক'রব; আমার বৃদ্ধি নেই যে আমি শাস্ত্র শিক্ষা ক'রব; আমার সময় নেই যে যোগ-অভ্যাস ক'রব; হে প্রেমময়, আমি তাই তোমাকে আমার দেহমন অর্পণ করলাম।'

্ষতই অজ্ঞান বা ভ্রাস্তধারণা আহক, কিছুই জীবাত্মা ও পরমাত্মার মধ্যে ব্যবধান ঘটাতে পারে না। ঈশ্বর ব'লে কেউ ষদি নাও থাকেন, তবু প্রেমের ভাবকে দৃঢ়ভাবে ধ'রে থাকো। কুকুরের মতো পচা মড়া খুঁজে খুঁজে মরার চেয়ে ঈশ্বরের অন্বেষণ করতে করতে মরা ভাল। সর্বশ্রেষ্ঠ আদর্শ বৈছে নাও, আর সেই আদর্শকে লাভ করবার জন্ম সারা জীবন নিয়োজিত কর। মৃত্যু যথন এত নিশ্চিত, তথন একটা মহান্ উদ্দেশ্মের জন্ম জীবনপাত করার চেয়ে আর বড় জিনিস কিছু নেই।

ভক্তিদারা বিনা আয়াদে জ্ঞানলাভ হয়—এ জ্ঞানের পর পরাভক্তি আদে।
জ্ঞানী বড় স্ক্র বিচার করতে ভালবাদে, অতি সামান্ত বিষয় নিয়েও
একটা হৈ-চৈ বাধিয়ে দেয়; কিন্তু ভক্ত বলে, 'ঈশ্বর তাঁর যথার্থ শ্বরূপ
আমার কাছে প্রকাশ করবেন'; তাই দে সব কিছুই গ্রহণ করে।

#### রাবিয়া

ব্রাবিয়া বোগেতে হয়ে মৃহ্মান নিজ শয্যা'পরে আছিলা শয়ান। এহেন কালেতে নিকটে তাঁহার আগমন হ'ল হুই মহাত্মার;—

তুলনীয়: 'সন্নিমিন্তে বরং ত্যাগো বিনাশে নিয়তে সতি।'—ছিতোপদেশ

পৰিত্ৰ মালিক, জ্ঞানী সে হাদান, পুজেন বাঁদের দব মৃদলমান।

কহিলা হাসান সম্বোধিয়া তাঁরে, 'পবিত্র ভাবেতে প্রার্থনা যে করে, যে শান্তি ঈশর দিননা তাহারে, সহিঞ্জা-বলে বহন সে করে।'

পবিত্র মালিক—গভীরাত্মা যিনি, বলিলেন নিজ অমুভব-বাণী, 'প্রভূর যা ইচ্ছা, তাই প্রিয় যার, আনন্দ হইবে শান্তিতে তাহার।'

রাবিয়া শুনিয়া হন্ধনের বাণী,
স্বার্থগন্ধলেশ আছে তাহে গণি;
কহিলা, 'হে ঈশ, রূপার ভাজন,
হুঁহু প্রতি এক করি নিবেদন—
ধ্যে জন দেখেছে প্রভুর বদন,
আনন্দ-পাথারে হইবে মগন।
প্রার্থনার কালে মনেতে তাহার
উঠিবে না কভু এমত বিচার—
শান্তি পাইয়াছি আমি কোনকালে;
জানিবে না কভু শান্তি কারে বলে।

-পারদী কবিতা

## শুক্রবার, ১২ই জুলাই

( অভ বেদান্তস্ত্রের শাহরভাগ হইতে পড়া হইতে লাগিল।)
চতুর্থ ব্যাদস্ত্র—'তৎ তু সমন্বয়াৎ'—আত্মা বা ব্রন্ধই সমৃদ্র বেদান্তের
প্রতিপাল।

ন্ধারকে — বেদাস্থ থেকে জানতে হবে। সম্দন্ন বেদই জগৎকারণ স্টি-স্থিতি প্রালয়-কর্তা ন্ধাবের কথা বলছে। সম্দন্ন হিন্দু দেবদেবীর উপর ব্রহ্মা, বিষ্ণু ও শিব এই দেবতার রয়েছেন। ন্ধাব এই তিনের একীভাব।

বিদ ভোমাকে এক দেখিয়ে দিতে পারে না। তৃমি ভো দেই একাই রয়েছ। বেদ এইটুকু করতে পারে, যে-জাবরণটা আমাদের চোধের সামনে থেকে সত্যকে আড়াল ক'রে রেখেছে, দেইটেই দ্র ক'রে দিতে সাহায্য করতে পারে। প্রথম চলে যায় জ্ঞানাবরণ, তারপর যায় পাপ, তারপর বাসনা ও স্বার্থপরতা দ্র হয়; এইভাবে সব তৃঃখ-কটের অবসান হয়। এই জ্ঞানের তিরোভাব তথনই হ'তে পারে, যখন আমরা জানতে পারি য়ে, বর্দ্দ ও আমি এক; অর্থাৎ নিজেকে আত্মার সঙ্গে অভিন্ন ব'লে দেখ, মানবীয় উপাধিগুলির সঙ্গে নয় । দেহাত্মবৃদ্ধি দ্র ক'রে দাও দেখি, তা হলেই সব তৃঃখ দ্র হবে। মনের জোরে রোগ ভাল ক'রে দেওয়ার এই রহস্ত। এই জ্বণটো একটা সম্মোহনের (hypnotism) ব্যাপার; নিজের ওপর থেকে এই সম্মোহনের আবেশটা দ্র ক'রে ফেলো, তা হলেই তোমার আর কই থাকবে না।

মৃক্ত হ'তে গেলে প্রথমে পাণের মধ্য দিয়ে যেতে হয়, তারপর পূণ্য অর্জন করতে হয়, শেষে পাপপুণ্য উভয়ই ত্যাগ করতে হবে। প্রথমে রজঃ দ্বারা তমংকে জয় করতে হবে, পরে উভয়কেই সবগুণে লয় করতে হবে—সর্বশেষে এই তিন গুণকেই অতিক্রম করতে হবে। এমন একটা অবহা লাভ কর, ষেধানে তোমার প্রতি খাসপ্রখাদ তাঁর উপাসনা-স্বরূপ হবে।

যথনই দেখ যে অপরের কথা থেকে কোন কিছু শিখছ ( বা লাভ ক'রছ ), জেনো যে পূর্বজন্ম ভোমার সেই বিষয় সম্বন্ধে অভিজ্ঞতা হয়েছিল, কারণ অভিজ্ঞতাই আমাদের একমাত্র শিক্ষক।

যতই ক্ষমতালাভ হবে, ততই ত্বংধ বেড়ে যাবে, স্থতরাং বাসনাকে একেবারে নাশ ক'রে ফেলো। কোন কিছু বাসনা করা যেন ভীমরুলের চাকে কাটি দেওয়া। আর বাসনাগুলো সোনার পাতমোড়া বিষের বড়ি—এইটে জানার নামই বৈরাগ্য।

<sup>&</sup>gt; যথনই আমরা কোন ব্যক্তি স্থান বা বস্তুকে জানি, তা স্মৃতির মধ্য দিয়েই জানি, নতুবা বলি—জানি না। যার সম্বন্ধে অভিজ্ঞতা আছে, তার সম্বন্ধেই স্মৃতি সম্ভব, অতএব অভিজ্ঞতাই একমাত্র শিক্ষক।

'মন একা নয়।' 'তথ্যনি'—ত্মিই দেই, 'অহং একান্দি'—আমিই একা।

যথন মাহ্বৰ এইটি উপলব্ধি করে, তথন 'ভিভাতে হৃদয়গ্রহিন্ছিছাতে সর্বসংশ্রাং'।'

তার সব হৃদয়গ্রহি কেটে যায়, সব সংশয় ছিল হয়। যতদিন আমাদের
উপরে কেউ, এমন কি ঈশর পর্যন্ত থাকবেন, ততদিন অভয় অবস্থালাভ হ'তে
পারে না। আমাদের দেই ঈশর বা একা হয়ে থেতে হবে। যদি এমন
কোন বস্ত থাকে যা একা থেকে পৃথক্, তা চিরকালই পৃথক্ থাকবে; তৃমি ষদি
শক্ষপতঃ একা থেকে পৃথক্ হও, তৃমি কথনও তার দক্ষে এক হ'তে পারবে না;
আবার বিপরীতক্রমে যদি তৃমি এক হও, তা হ'লে কথনই পৃথক্ থাকতে
পার না। যদি পুণ্যবলেই তোমার এক্ষের সহিত যোগ হয়, তা হ'লে
পুণ্যক্রেই বিচ্ছেদ আগবে। আগল কথা, এক্ষের সহিত তোমার নিত্য যোগ
রয়েছে—পুণ্যকর্ম কেবল আবরণটা দ্র করবার সহায়তা করে। আমরা
'আজাদ' অর্থাং মৃক্ত, এইটি আমাদের উপলব্ধি করতে হবে।

'ষমেবৈষ রুণুতে'—থাঁকে এই আত্মা বরণ করেন'—এর তাৎপর্য, আমরাই আত্মা এবং আমরাই নিজেদের বরণ করি।

ব্রহ্মণর্শন কি আমাদের নিজেদের চেষ্টা ও পুরুষকারের উপর নির্ভর করছে, অথবা বাইরের কারও সাহায্যের উপর নির্ভর করছে ?—আমাদের নিজেদের চেষ্টার উপর এটা নির্ভর করছে। আমাদের চেষ্টার দ্বারা আরশির উপর ষে ময়লা পড়ে রয়েছে, সেইটে অপসারিত হয়—আরশি ষেমন তেমনি থাকে, পরিবর্তিত হয় না। জ্ঞাতা, জ্ঞান ও জ্ঞেয়—এ তিনের বাত্তবিক অভিত্য নেই। 'যিনি জানেন যে, তিনি জানেন না, তিনিই ঠিক ঠিক জানেন। যিনি কেবল একটা মত অবলম্বন ক'রে বসে আছেন, তিনি কিছুই জানেন না।'

আমরা বন্ধ-এই ধারণাটাই ভুল।

ধর্ম জিনিসটা জাগতিক নয়; ধর্ম হচ্ছে চিত্তভদ্ধির ব্যাপার; এই জগতের উপর এর প্রভাব গৌণ মাত্র। মৃক্তি জিনিসটা আত্মার স্বরূপ হ'তে অভিন্ন। আত্মা সদা শুর্জ, সদা পূর্ণ, সদা অপরিণামী। এই আত্মাকে তুমি

১ মুগুক উপ., হাহাদ

২ কঠ উপ., ১৷২৷২৩

ত ৰস্তামতং তম্ভ মতং মতং বস্তা ন বেদ সঃ।

অবিজ্ঞাতং বিজ্ঞানতাং বিজ্ঞাতমবিজ্ঞানতাম্ । —কেন উপ., ২।৩

কথনও জানতে পার না। আমরা এই আত্মার দম্বদ্ধে 'নেতি নেতি' ছাড়া আর কিছুই বলতে পারি না। শহর বলেন, 'বাকে আমরা মন বা কল্পনার সমূদ্য শক্তিপ্রয়োগ করেও দূর করতে পারি না, তাই ব্রহ্ম।'

এই জগৎপ্রপঞ্চ ভাবমাত্র, আর বেদ এই ভাবপ্রকাশক শব্দরাশিমাত্র।
আমরা ইচ্ছামত এই সমগ্র জগৎপ্রপঞ্চ হৃষ্টি করতে পারি, আবার লয় করতে
পারি। এক সম্প্রদায়ের কর্মী (কর্মাস্কানকারী)-দের মত এই যে, শব্দের
পূন: পূন: উচ্চারণে তার অব্যক্ত ভাবটি জাগরিত হয়, আর ফলস্বরূপ একটি
ব্যক্ত কার্য উৎপন্ন হয়। তাঁরা বলেন, আমরা প্রত্যেকেই এক একজন স্কৃষ্টিকর্তা। শব্দবিশেষ উচ্চারণ করলেই তৎসংশ্লিষ্ট ভাবটি উৎপন্ন হবে, আর তার
ফল দেখা বাবে। হিন্দু দর্শনের এক সম্প্রদায়—মীমাংসকগণ বলেন, ভাব হচ্ছে
শব্দের শক্তি, আর শব্দ হচ্ছে ভাবের অভিব্যক্তি।

## শনিবার, ১৩ই জুলাই

অামরা যা কিছু জানি, তাই মিশ্রণস্করণ; আর আমাদের সমৃদয় বিষায়ায়ভৃতি বিশ্লেষণ থেকেই এনে থাকে। মনকে অমিশ্র, স্বতন্ত্র বা সাধীন বস্তু ভাবাই বৈতবাদ। শাস্ত্র বা বই পড়ে দার্শনিক জ্ঞান বা তত্ত্তজান হয় না; বরং যত বই পড়বে, ততই মন গুলিয়ে যাবে। যে-সব দার্শনিক তত চিস্তাশীল নন, তাঁরা ভাবতেন—মনটা একটা অমিশ্র বস্তু; আর তাই থেকে তাঁরা 'স্বাধীন ইচ্ছা' নামক মতবাদে বিশ্বাসী হয়েছিলেন। কিন্তু মনোবিজ্ঞান (Psychology) মনের অবস্থাসমূহের বিশ্লেষণ ক'রে দেখিয়েছে যে, মন একটা মিশ্রবস্তু; আর যেহেতু প্রত্যেক মিশ্রবস্তু কোন না কোন বাহু শক্তিবলে বিশ্বত থাকে, সেই হেতু মন বা ইচ্ছাও বহিঃস্থ শক্তিসমূহের সংযোগে বিশ্বত রয়েছে। এমন কি, যতক্ষণ না মাছ্যের ক্ষা পাচ্ছে, ততক্ষণ সে থাবার ইচ্ছা করতেও পারে না। ইচ্ছা বা সক্ষয় (will) বাসনার (desire) অধীন। কিন্তু তব্তু আমরা স্বাধীন বা মৃক্তস্বভাব—সকলেই এটা অমুভব ক'রে থাকে।)

অজ্ঞেয়বাদী বলেন, এই ধারণাটা ভ্রমমাত্ত। তা হ'লে জগতের অন্তিথের প্রমাণ কিরূপে হবে ? এর এই মাত্র প্রমাণ যে, আমরা সকলেই জগং দেশছি ও তার অন্তিম অন্তত্তব করছি। তা হ'লে আমরা বে সকলেই
নিজেদের মৃক্তমতাব ব'লে অন্তত্তব করছি, এ অন্তত্তবও ষথার্থ না হবে
কেন ? বদি সকলে অন্তত্তব করছে ব'লে জগতের অন্তিম স্বীকার করতে
হয়, তবে সকলেই যথন নিজেদের মৃক্তমতাব বা স্বাধীনপ্রাকৃতি অন্তত্তব করছে,
তথন তারও অন্তিম স্বীকার করতে হয়। তবে ইচ্ছাটাকে আমরা বেমন
দেশছি, সেভাবে তার সম্বন্ধে 'স্বাধীন' কথাটা প্রয়োগ করা চলে না।
মাহ্যবের নিজ মৃক্ত স্বভাব সম্বন্ধে এই স্বাভাবিক বিশাসই সমৃদ্য় তর্ক মৃক্তি
বিচারের ভিত্তি। 'ইচ্ছা'— বদ্ধভাবাপয় হবার আগে বেয়প ছিল, তাই
মৃক্ত স্বভাব। এই যে মাহ্যবের স্বাধীন ইচ্ছার ধারণা—এতেই প্রতিমৃত্তর্ভে
দেশাচ্ছে যে, মাহ্যব বন্ধন কাটাবার চেষ্টা করছে। একমাত্র বস্তু, যা প্রকৃত
মৃক্তস্বভাব হ'তে পারে—তা অনস্ত, অসীম, দেশ-কাল-নিমিত্তের বাইরে।
মাহ্যবের ভিত্তর এখন যে স্বাধীনতা রয়েছে, সেটা একটা পূর্বস্থৃতিমাত্র,
স্বাধীনতা বা মৃক্তিলাভের চেষ্টামাত্র।

জগতে দকল জিনিদ যেন ঘূরে একটা বৃত্ত সম্পূর্ণ করবার চেটা করছে—
তার উৎপত্তিয়ানে যাবার, তার একমাত্র যথার্থ উৎস আত্মার কাছে যাবার
চেটা করছে। মাহ্য যে স্থের অন্বেষণ করছে, দেটা আর কিছু নয়—
সে যে সাম্যভাব হারিয়েছে, সেইটে ফিরে পাবার চেটা করছে। এই যে
নীতিপালন, এও বদ্ধভাবাপর ইচ্ছার মুক্ত হ্বার চেটা, আর এই থেকেই
প্রমাণিত হয় যে, আমরা পূর্ণবিস্থা থেকে নেমে এদেছি।

কর্তব্যের ধারণাটা যেন ছঃধরূপ মধ্যাহ্-মার্ডগু—আত্মাকেই ধেন দক্ষ ক'রে ফেলছে। 'হে রাজন্, এই এক বিন্দু অমৃত পান ক'রে হুখী হও।' আত্মা অকর্তা—এই ধারণাই অমৃত।

ক্রিয়া হ'তে থাক, কিন্তু তার প্রতিক্রিয়া যেন না আসে; ক্রিয়া থেকে স্থাই হয়ে থাকে, সমৃদয় হংথ হচ্ছে প্রতিক্রিয়ার ফল। শিশু আগুনে হাত দের—তার স্থা হয় বলেই; কিন্তু যথনই তার শরীক্র প্রতিক্রিয়া করে, তথনই পুড়ে যাওয়ার কটবোধ হয়ে থাকে। ঐ প্রতিক্রিয়াটা বন্ধ করতে পারলে আসাদের আর ভয়ের কারণ কিছু নেই। মতিক্রকে নিজের বর্ণে নিয়ে এস, যেন সে প্রতিক্রিয়াটার ধ্বর না রাথতে পারে। সাক্ষিত্রপ হও, দেখো যেন প্রাতক্রিয়া না আসে, কেবল তা হলেই তুমি স্থা হ'তে পারবে। আমাদের জীবনের সবচেয়ে স্থকর মূহুর্ত সেইগুলি, যথন আমরা নিজেদের একেবারে ভূলে বাই। স্থাধীন-ভাবে প্রাণ খুলে কাজ কর, কর্তব্যের ভাব থেকে কাজ কু'রো না। আমাদের কোনই কর্তব্য নেই। এই জগৎ তো একটা খেলার আখড়া— এখানে আমরা খেলছি; আমাদের জীবন তো অনস্ত আনন্দের অবকাশ!

জীবনের সমগ্র রহস্ত হচ্ছে নির্জীক হওয়া। তোমার কি হবে—এ ভয় কথনও ক'রো না, কারও উপর নির্ভর ক'রো না। যে মুহুর্তে তৃমি সকল সাহায্য প্রত্যোখ্যান কর, সেই মুহুর্তেই তুমি মুক্ত। যে স্পঞ্চী পুরোজন শুবেনিয়েছে, সে আর জন টানতে পারে না।

আত্মবক্ষার জন্মও লড়াই করা অন্যায়, যদিও গায়ে পড়ে অপরকে আক্রমণ করার চেয়ে সেটা উচু জিনিদ। 'ন্যায়দক্ষত ক্রোধ' ব'লে কোন জিনিদ নেই, কারণ দক্ষ বস্তুতে সমত্ববৃদ্ধির অভাব থেকেই ক্রোধ এদে থাকে।

## রবিবার, ১৪ই জুলাই

ভারতে দর্শন-শাস্তের অর্থ হচ্ছে—যে শাস্ত্র বা থে বিছা দারা আমরা ঈশ্বর দর্শন করতে পারি। দর্শন হচ্ছে ধর্মের যুক্তিসক্ষত ব্যাখ্যা। স্কুতরাং কোন হিন্দু কথনও ধর্ম ও দর্শনের ভিতর সাধ্যোগস্ত্র কি, তা জানতে চায় না।

দার্শনিক চিন্তাপ্রণালীর তিনটি সোপান আছে: (১) সুল বস্তুসমূহের পৃথক্ পৃথক্ জ্ঞান (concrete); (২) ঐগুলিকে এক এক শ্রেণীতে শ্রেণীত্ত্ব করা বা ঐগুলির মধ্যে সামান্ত' আবিষ্কার করা (generalised); (৩) সেই সামান্ত-গুলির ভিতর আবার স্ক্ষ বিচার বারা ঐক্য আবিষ্কার করা (abstract)। সম্দর বস্তু বেখানে একত্বপ্রাপ্ত হয়, সেই চূড়ান্ত বন্ধ হচ্চেন অবিতীয় ব্রহ্ম। ধর্মের প্রথমাবস্থায় ভিন্ন ভিন্ন প্রতীক বা রূপবিশেষের সহায়তা গৃহীত হয়ে থাকে, দেখা যায়; বিতীয় অবস্থায় নানাবিধ পোরাণিক বর্ণনা ও উপদেশের বাছলা; সর্বশেষ অবস্থায় দার্শনিক তত্ত্বসমূহের বির্তি। এদের মধ্যে প্রথম তৃটি ভর্ম সামন্ত্রক প্রয়োজনের জ্বন্ত, কিন্তু দশ্নই ঐ-সকলের মূল ভিত্তিক্রপ, আর জন্ত্বভিলি সেই চরমতত্ত্ব পৌছ্বার নোপান মাত্র।

পাশ্চাত্য দেশে ধর্মের ধারণা এই—বাইবেলের নিউ টেন্টামেন্ট ও প্রীষ্টার্
ব্যতীত ধর্মই হ'তে পারে না। য়াহুদীধর্মেও মুশা ও প্রফেটদের সম্বন্ধে এই
রক্ষম এক ধারণা আছে। এরূপ ধারণার হেতু এই যে, এই-সব ধর্ম কেবল
পৌরাণিক বর্ণনার উপর নির্ভির করে। প্রকৃত সর্বোচ্চ ধর্ম এই-সকল
পৌরাণিক বর্ণনার ছাড়িয়ে ৬ঠে; সে-ধর্ম কখনও শুধু এগুলিরই উপর নির্ভর
করতে পারে না। আধুনিক বিজ্ঞান বাশুবিকই প্রকৃত ধর্মের ভিত্তিকে আরও
দূচ করেছে। সমূদ্য ব্রহ্মাণ্ডটা যে এক অথও বস্তু, তা বিজ্ঞানের দারা প্রমাণ
করা থেতে পারে। দার্শনিক যাকে 'সন্তা' (being) বলেন, বৈজ্ঞানিক
তাকেই 'জড়' (matter) ব'লে থাকেন; কিন্তু ঠিক ঠিক দেখতে গেলে,
এদের ত্রন্ধনের মধ্যে কোন বিরোধ নেই, কারণ তত্ততঃ ত্ই-ই এক জিনিস।
দেখ না, পরমাণ্ অদৃশ্য ও অচিস্তা, অথচ তাতে ব্রহ্মাণ্ডের সমূদ্য শক্তি
ও সন্তাবনা রয়েছে। বেদান্তীরাও আত্মা সম্বন্ধ ঠিক এইভাবের কথাই
ব'লে থাকেন। প্রকৃতপক্ষে সব সম্প্রদায়ই বিভিন্ন ভাষায় ঐ এক কথাই
বঙ্গাহেন।

বেদান্ত ও আধুনিক বিজ্ঞান উভয়ই জগতের কারণস্বরূপ এমন এক বস্তবে নির্দেশ করছেন, যা হ'তে অন্ত কিছুর সাহায্য ব্যতীত জগতের প্রকাশ হয়েছে। দেই এক কারণই নিমিত্ত-কারণ, আবার সমবায়ী ও অসমবায়ী উপাদান-কারণ—সবই। যেন কুন্তকার মৃত্তিকা থেকে ঘট নির্মাণ করছে; এখানে কুন্তকার হচ্ছে নিমিত্ত-কারণ, মৃত্তিকা হচ্ছে সমবায়ী উপাদান-কারণ, আর কুন্তকারের চক্র অসমবায়ী উপাদান-কারণ। কিন্তু আত্মা এই তিনই। আত্মা কারণত্ত বটে, এবং অভিব্যক্তি বা কার্যও বটে। বেদান্তী বলেন, এই জগণটো সত্য নয়, আপাতপ্রতীয়মান মাত্র। প্রকৃতি আর কিছুই নয়, অবিভাবরণের মধ্য দিয়ে প্রকাশিত ব্রহ্মমাত্র। বিশিষ্টাইছতবাদীরা বলেন, ঈশ্বর প্রকৃতি বা এই জগৎপ্রপঞ্চ হয়েছেন। অইতবাদীরা সিন্ধান্ত করেন, ঈশ্বর এই জগৎপ্রপঞ্চরণে প্রতীয়মান হচ্ছেন বটে, কিন্তু তিনি এই জগৎ মন।

আমরা অন্তভ্তি-বিশেষকে একটা মানসিক প্রক্রিয়ারপেই জানতে পারি—, একে মানসিক একটি ঘটনারপে এবং মন্তিছের মধ্যে একটা দাগ্রপে জানতে পারি। আমরা মন্তিছকে সম্বধে বা পশ্চাতে চালাতে পারি না, কিছা মনকে ।

পারি। মনকে ভূত, ভবিশ্বং ও বর্তমান—সমৃদর কালেই প্রদারিত করা থেতে পারে; স্থতরাং মনের মধ্যে যা যা ঘটে, তা অনম্ভকালের জন্ম সঞ্চিত থাকে। মনের মধ্যে সব ঘটনা পূর্ব থেকেই সংস্কারের আকারে রয়েছে; মন সর্বব্যাপী কিনা।

'দেশ-কাল-নিমিত্ত যে চিন্তারই প্রণালীবিশেষ'—এই আবিক্রিয়াই ক্যাণ্টের শ্রেষ্ঠ কৃতিত্ব। কিন্তু বেদান্ত বহু পূর্বেই এই তত্ত্ব শিক্ষা দিয়েছে, আর একে 'মায়া' নামে অভিহিত করেছে। শোপেনহাওয়ার শুধু যুক্তির উপর দাঁড়িয়ে বেদোক্ত তত্ত্ত্তলির যুক্তিশঙ্কত ব্যাখ্যা করবার চেষ্টা করেছেন। শঙ্কর বেদকে আর্থ বলে গেছেন।

অনেকগুলি বৃক্ষ দেখে তাদের যে সাধারণ ধর্ম বৃক্ষত—এই আবিফারের নামই 'জ্ঞান'। আর সর্বোচ্চ জ্ঞান হচ্ছে অবৈত জ্ঞান।…

সমূদয় জগৎপ্রপঞ্চের চরম সামাত্ত বা সাধারণ ভাবই সপ্তণ ঈশ্বর ; কেবল সেটা অম্পাই, এবং স্থনিদিষ্ট ও দার্শনিক বিচারসম্মত নয়।…

সেই এক তত্ত্ব স্বয়ং অভিব্যক্ত হচ্ছে, তা থেকেই যা কিছু সব হয়েছে।…

পদার্থ-বিজ্ঞানের কাজ ঘটনাবলী আবিজ্ঞার করা, আর দর্শন যেন ঐ বিভিন্ন ঘটনাত্রণ ফুলগুলি নিয়ে তোড়া বাধবার হুতো। চিন্তাসহায়ে এক্য আবিজ্ঞারের চেষ্টামাত্রই দর্শনের এলাকায়। এমন কি, একটা গাছের গোড়ায় সার দেওয়ার ব্যাপারেও এইরূপ একটা প্রণালীর সহায়তা নিতে হয়।…

ধর্মের ভিতর স্থল, অপেক্ষাকৃত স্ক্র তত্ত্ব ও চরম একত্ব—এই তিনটি ভাবই আছে। কেবল স্থল বা বিশেষ নিয়েই পড়ে থৈকো না। সেই চরম স্ক্র্র তত্ত্ব—সেই একত্ত্বে চলে যাও।

অহবেরা তম:প্রধান যত্ত্ব, দেবতারা সন্তপ্রধান যত্ত্ব; কিন্তু তুই-ই যত্ত্ব; মাছ্যই কেবল চেতন, জীবন্ত। যত্ত্বং ভাবটাকে দূর ক'রে দাও; ধারণা কর, তুমি যত্ত্ব নিয়ে কাজ ক'রছ—তুমি যত্ত্ব নিজের মৃক্তি হ'তে পারবে। এই পৃথিবীই একমাত্র হান, বেথানে মাছ্য নিজের মৃক্তিসাধন করতে পারে।

'ব্যেবৈর বৃহতে তেন লভ্যঃ'—এই আত্মা বাকে বরণ করেন, এ কথাট। সভ্যা। ধরণ বা মনোনীত করাটা সভ্যা, কিন্তু ভিতরের দিক থেকে এর অর্থ করতে হবে। বাইরে থেকে কেউ বরণ করছে—কথাটার ষদি এইরূপ অদৃষ্টবাদমূলক ব্যাখ্যা করা যায়, তবে তো এটা ভয়ানক কথা হয়ে দাঁড়ায়।

## সোমবার, ১৫ই জুলাই

বেখানে স্থীলোকদের বছবিবাহপ্রথা প্রচলিত আছে, যেমন তিকাতে, লেখানে স্থীলোকদের শারীরিক শক্তি পুরুষের চেয়ে বেশী। যথন ইংরেজরা এ দেশে যায়, এই স্থীলোকেরা জোয়ান জোয়ান পুরুষদের ঘাড়ে নিয়ে পাছাড় চড়াই করে।

মালাবার দেশে অবশ্য মেয়েদের বছবিবাহ নাই, কিন্তু সেথানে দব বিষয়ে তাদের প্রাধায়। দেখানে দর্বত্রই বিশেষভাবে পরিষ্কার-পরিচ্ছন্ন রাথবার দিকে নজর দেখা যায়, আর বিভাচচর্বিয় যারপর নাই উৎসাহ। ঐ দেশে দেখেছি—অনেক মেয়ে ভাল সংস্কৃত বলতে পারে, কিন্তু ভারতের অন্তুত্ত দশ লক্ষের মধ্যে একটি মেয়েও সংস্কৃত বলতে পারে কি না, সন্দেহ। স্বাধীনতায় উন্নতি হয়, আর দাসত্ব থেকে অবনতিই হয়ে থাকে। পোর্জ্ গীক্ষ বা মুসলমান কারও ছারাই মালাবার কথনও বিক্ষিত হয়নি।

দ্রাবিড়ীরা মধ্য-এশিয়ার এক অনার্যজ্ঞাতি—আর্থদের পূর্বেই তারা ভারতে এসেছিল, আর দাক্ষিণাত্যের দ্রাবিড়ীরাই সব চেয়ে সভ্য ছিল। তাদের মধ্যে পুরুষের চেয়ে নারীর সামাজ্ঞিক অবস্থা উন্নত ছিল। পরে তারা ভাগ হয়ে গেল; কতকগুলি মিশরে, কতকগুলি বাবিলোনিয়ায় চলে গেল, অবশিষ্ট ভারতেই রইল।

# মঙ্গলবার, ১৬ই জুলাই

( শঙ্কর )

জদৃষ্ট (অর্থাৎ অব্যক্ত কারণ বা সংস্থার) আমাদের যাগবজ্ঞ উপাদনাদি করায়, তা থেকে ব্যক্ত ফল উৎপন্ন হয়ে থাকে। কিন্তু মৃক্তি লাভ করতে হ'লে আমাদের ব্রহ্ম সম্বন্ধে প্রথমে শ্রবণ, পরে মনন, ভারণর নিদিধ্যাসন করতে হবে। কর্মের ফল আর জ্ঞানের ফল সম্পূর্ণ পৃথক। সর্বপ্রকার নীতি-ধর্মের মূল হচ্ছে বিধিনিষেধ—'এই কাজ করো' এবং 'এই কাজ ক'রো না'; কিন্তু প্রকৃতপক্ষে দেহমনের সঙ্গেই এগুলির সম্বন্ধ। সর্বপ্রকার স্থাত্থ ইন্দ্রিয়ের সঙ্গে আছেগুভাবে জড়িত; স্থাতরাং স্থাত্থ ভোগ করতে গেলেই শরীরের প্রয়োজন। যার দেহ যত উন্নত, তার ধর্ম বা পুণ্যের আদর্শও তত উচ্চ; এই রকম ব্রহ্মা পর্যন্ত; এ পর্যন্ত সকলেরই শরীর আছে। আর যতক্ষণ শরীর আছে, ততক্ষণ স্থাত্থ থাকবেই; কেবল দেহভাবমৃত্ধ হলেই স্থাত্থ অতিক্রম করা যেতে পারে। শহর বলেন, আ্যা দেহহীন।

কোন বিধি-নিষেধের দারা মৃক্তিলাভ হ'তে পারে না। তুমি দলা মৃক্তই আছে। যদি তুমি পূর্ব হতেই মৃক্ত না থাকো, তবে কিছুই তোমায় মৃক্তি দিতে পারে না। আত্মা দ্বপ্রকাশ। কার্যকারণ আত্মাকে স্পর্শ করতে পারে না—এই দেহশৃত্ত ভাব বা বিদেহ অবস্থার নামই মৃক্তি। ভূত, ভবিত্তৎ ও বর্তমান—দব কিছুর পারে ব্রহ্ম। যদি মৃক্তি কোন কর্মের ফল হ'ত, তবে তার কোন মূল্যই থাকত না, দেটা একটা যৌগিক বস্তু হ'ত, স্ক্তরাং তার ভিতর বন্ধনের বীজ্ব নিহিত থাকত। এই মৃক্তিই আত্মার একমাত্র নিত্যভাব, তাকে লাভ করতে হয় না, দেটা আত্মার যথার্থ স্বরূপ।

তবে আত্মার উপর যে আবরণ পড়ে রয়েছে, দেইটে সরাবার জন্য—বন্ধন ও লম দ্ব করবার জন্য—কর্ম ও উপাসনার প্রয়োজন; এরা মুক্তি দিতে পারে না বটে, কিন্তু তথাপি আমরা যদি নিজেরা চেষ্টা না করি, তা হ'লে আমাদের চোথ কোটে না, আমরা আমাদের স্বরূপ জানতে পারি না। শহুর আরও বলেন, অহৈত্বাদেই বেদের গৌরব-মুকুট; কিন্তু বেদের নিয়তরভাগগুলিরও প্রয়োজন আছে, কারণ তারা আমাদের কর্ম ও উপাসনার উপদেশ দিয়ে থাকে, আর এইগুলির সাহাযোও অনেকে ভগবানের কাছে গিয়ে থাকে। তবে এমন অনেকে থাকতে পারে, যারা কেবল অহৈতবাদের সাহাযোই সেই অবস্থায় যাবে। অহৈতবাদ যে অবস্থায় নিয়ে যায়, কর্ম এবং উপাসনাও সেই অবস্থায় যাবে।

শাস্ত ব্রহ্মসহক্ষে কিছু শিক্ষা দিতে পারে না, কেবল জ্ঞান দূর ক'রে দিতে পারে। শাস্ত্রের কার্য নাশাস্ত্রক (negative)। শহরের প্রধান কডিছ এই বে, তিনি শাস্ত্রও মেনেছিলেন, আবার সকলের সামনে মুক্তির পথও

थूटन मित्रिक्टिनेन। किन्ह बाहे बटना, जाँक के नित्र हुन्छन्न। विहाब कब्रुट हरप्रदर्श अथरम माञ्चरक अकृष्टी युन जननयन माथ, जादभद धीरत धीरत তাকে সর্বোচ্চ অবস্থায় নিয়ে যাও। বিভিন্ন প্রকার ধর্ম এই চেষ্টাই করছে. আর এ প্রেকে বোঝা যায়—কেন ঐ-সকল ধর্ম জগতে এখনও রয়েছে এবং কি ক'রে প্রত্যেকটিই মাহুষের উন্নতির কোন না কোন অবস্থার উপযোগী। শাস্ত্র ব্দবিতা দূর করতে দাহাষ্য করে, কিন্তু শাস্ত্রও ঐ অবিতার অন্তর্গত। শাস্ত্রের कोक रुक्त कारने छेभन रुप अब्बानक्रभ आवत्र अरम भरफ्रह, छ। मृत कता। 'সত্য অসত্যকে দূর ক'রে দেবে।' তুমি মৃক্তই আছ, তোমাকে মৃক্ত করা ধার না। ষতক্ষণ পর্যস্ত তুমি ধর্মমতবিশেষ অবলম্বন ক'রে আছ, ততক্ষণ তুমি ব্রহ্মকে লাভ করনি। 'যিনি মনে করেন আমি জানি, তিনি জানেন না।'' যিনি স্বয়ং জ্ঞাতাস্বরূপ, তাঁকে কে জ্ঞানতে পারে ?' তুটি চিরস্তন বস্তু আছে — उन्न ७ कार। अथमि वर्षार उन्न व्यवनामी, विजीमि वर्षार कार পরিণামী। জগৎ অনস্তকাল ধ'রে রয়েছে। বেখানে পরিণাম কতথানি হচ্ছে, মন তা ধরতে পারে না, তোমরা তো তাকেই অনস্ত বলে থাকো। জগৎ ও ব্ৰহ্ম এক বটে, কিন্তু একই সময়ে তো তোমরা হুটো দেখতে পাও না – একথানা পাথরের উপর একটা ছবি বা মৃতি খোদাই করা রয়েছে; যথন তোমার পাথরের দিকে খেয়াল থাকে, তথন খোদাই-এর দিকে থাকে না; আবার যথন খোদাই-এর দিকে মন দাও, তথন পাথরের খেয়াল থাকে না; অথচ হুই-ই এক।

তৃমি কি এক মৃহর্তের জন্মও নিজেকে দম্পূর্ণ দ্বির শাস্ত করতে পারো ? সকল যোগীই বলেন, এটা করা সম্ভব।

সকলের চেয়ে বেশী পাপ হচ্ছে নিজেকে তুর্বল ভাবা। তোমার চেয়ে বড় আর কেউ নেই; উপলব্ধি কর যে, তুমি ব্রহ্মস্বরূপ। কোন বস্তুতে তুমি যে শক্তির বিকাশ দেখ, দে শক্তি তোমারই দেওয়া।

১ কেন উপ., ২া৩

२ 'विक्वाजात्रम्दत्र त्वन विकानीत्रार'-वृह. त., २१६।३६ ७ ६।६।३६

আমরা পূর্ব, চন্দ্র, তারা, এমন কি—সমগ্র জগৎপ্রপঞ্চ অভিক্রম ক'রে রয়েছি। শিকা দাও, মাছব ব্রহ্মস্বরূপ। মন্দ্র ব'বে কিছু আছে—এটি স্বীকার ক'রো না, যা নেই তাকে আর নৃতন ক'রে কৃষ্টি ক'রো না। সদর্পে বলো—আমি প্রভু, আমি সকলের প্রভু। আমরাই নিজেদের শৃত্বল নিজেরা গড়েছি, আর আমরাই কেবল ঐ শিকল ভাঙতে পারি ৮

কোন প্রকার কর্ম তোমায় মৃক্তি দিতে পারে না, কেবল জ্ঞানের ঘারাই মৃক্তি হ'তে পারে। জ্ঞান অপ্রতিরোধ্য; ইচ্ছা হ'ল তাকে গ্রহণ করলাম, ইচ্ছা হ'ল তাকে গ্রহণ করলাম—এরপ হ'তে পারে না। যথন জ্ঞানোদয় হবে, মনকে তা গ্রহণ করতেই হবে। স্থতরাং এই জ্ঞানলাভ মনের কার্য নয়, তবে মনে ঐ জ্ঞানের প্রকাশ হয়ে থাকে বটে।

কর্ম বা উপাসনার ফল এইটুকু যে, ওতে তোমার বে-স্বরূপ ভূলেছিলে, তা ফিরে পাও। আত্মা যে দেহ, এইটে মনে করাই সম্পূর্ণ ভ্রম; স্ক্তরাং আমরা এই শরীরে থাকতে থাকতেই মৃক্ত হ'তে পারি। দেহের সঙ্গে আত্মার কিছুমাত্র সাদৃশ্য নেই। মায়ার অর্থ 'কিছু না' নয়, 'অসং'কে 'সং' বা সভ্য ব'লে গ্রহণ করা।

## বুধবার, ১৭ই জুলাই

রামাত্মজ জগৎপ্রপঞ্চকে চিং (জীবাত্মা বা প্রাণী), অচিং (জড়প্রকৃতি), এবং ঈশর—এই তিন ভাগে ভাগ করেছেন; অথবা চেতন, অবচেতন ও অধিচেতন—এই তিন ভাগ। শহর কিন্তু বলেন: জীবাত্মা চিং ও (পরমাত্মা) ঈশর বা ব্রহ্ম এক বস্তু। ব্রহ্ম সত্যস্বরূপ, জ্ঞানস্বরূপ, অনস্তব্দরূপ; ঐ সত্য, জ্ঞান ও অনস্ত তাঁর গুণ নয়। ব্রহ্মকে চিন্তা করতে গেলেই তাঁকে বিশিষ্ট করা হয়; তাঁর সম্বন্ধে বড় জোর বলা যেতে পারে 'ওঁ তং সং'—অর্থাৎ তিনি সন্তাশ্বরূপ, তিনি অভিস্কর্প—এই মাত্র।

শহর আরও জিজ্ঞান। করেন, তুমি কি সন্তাকে আর দব বস্ত থেকে পৃথক্
ক'রে দেখতে পারো? তুটি বস্তর মধ্যে 'বিশেষ' বা পার্থক্য কোন্থানে?
ইন্দ্রিয়জ্ঞানে নয়, কারণ তা হ'লে দব জিনিসই এক রকম বোধ হ'ত।
আমাদের বিষয়-জ্ঞান একটার পর আর একটা, এই ক্রমে হয়ে থাকে। একটা
বস্তু কি, তা জানতে গেলেই সঙ্গে সঙ্গে জানতে হয়, দেটা কি নয়। তুটি বস্তুর

মধ্যে পার্থকাগুলি আমাদের শ্বৃতির মধ্যে অবস্থিত, আর চিত্তে যা সঞ্চিত্ত রয়েছে, তারই সঙ্গে তুলনা ক'রে আমরা এগুলি জানতে পারি। বস্তুর শ্বরূপের মধ্যে ভেদ নেই, সেটা আমাদের মন্তিকে রয়েছে। বাইরে এক অথও বস্তুই রয়েছে; ভেদ কেবল ভেতরে, আমাদের মনে; স্থুতরাং ব্রুজ্ঞান মনেরই

এই 'বিশেষ'গুলিই গুণপদবাচ্য হয়, যথন তারা পৃথক্ থাকে, অথচ কোন একটি জিনিসের সঙ্গে জড়িত থাকে। এই 'বিশেষ' জিনিসটা কি, তা আমরা ঠিক ক'রে বলতে পারি না। আমরা বিভিন্ন বস্তুর মধ্যে দেখতে পাই ও অহুতব করি কেবল সত্তা বা একটা 'অন্তি'ভাব। আর যা কিছু সব আমাদেরই মধ্যে রয়েছে। কোন বস্তুর সন্তাসহদ্ধেই শুধু আমরা নিঃসংশন্ধ প্রমাণ পেয়ে থাকি। বিশেষ বা ভেদগুলি প্রকৃতপক্ষে গৌণভাবে সত্য— যেমন রজ্তে সর্পজ্ঞান, কারণ এ সর্পজ্ঞানেরও সত্যতা আছে; ভূলভাবে হলেও একটা কিছু তো দেখা যাছে। যথন রজ্জান বাধিত হয়, তথনই সর্পজ্ঞানের আবির্ভাব হয়, আবার বিপরীতক্রমে সর্পজ্ঞানের লোপে রজ্জানের আবির্ভাব। কিছু তুমি একটা মাত্র জিনিস দেখছ ব'লে প্রমাণিত হয় না যে, অন্ত জিনিসটা নেই। জগৎ-জ্ঞান বন্ধজ্ঞানের প্রতিবন্ধক হয়ে তাকে আবরণ ক'রে রেখেছে, তাকে দ্র করতে হবে, কিছু তার যে অন্তিত্ব আছে, এ-কথা স্বীকার করতেই হবে।

শকর আরও বলেন যে, অহভৃতিই (perception) অন্তিত্বের চরম প্রমাণ। অহভৃতি ব্যাংজ্যোতিঃ ও আত্মসচেতন, কারণ ইন্দ্রিয়জ্ঞানের বাইরে থেতে গেলে আমরা তাকে ছাড়তে পারি না। অহভৃতি কোন ইন্দ্রিয়- বা করণ-সাপেক্ষ নয়, সম্পূর্ণ নিরপেক্ষ। চেডনা (consciousness) ব্যতীত অহভৃতি হ'তে পারে না; অহভব স্থপ্রকাশ, তারই নিমতর মাত্রার প্রকাশকে 'চেডনা' বলে। কোন প্রকার অহভব-ক্রিয়াই চেডনারহিত হ'তে পারে না, প্রকৃতপক্ষে প্রভ্যেক অহভৃতির স্বরূপই হচ্ছে চেতনা। সত্তা আর অহভব এক বস্ত, তৃটি পৃথক্ পৃথক্ ভাব এক সকে জোড়া নয়। যার কোন কারণ বা প্রয়োজন নেই, তাই অনম্ভ; স্তরাং অহভৃতি ব্যন নিজেই নিজের চরম প্রমাণ, তথন অহভৃতিও অনম্ভন্তর ; অহভৃতি সর্বদাই স্বসংবেতা। অহভৃতি নিজেই নিজের জ্ঞাতাত্বরূপ; এটা মনের ধর্ম নয়, কিছে তা থেকেই মন হয়েছে;

অমুভৃতি নিরপেক, পূর্ণ—একমাত্র জ্ঞাতা, স্থতরাং প্রকৃতপক্ষে অমুভৃতিই আছা। অমুভৃতি স্বয়ং অমুভব করে, কিন্তু আছাকে 'জ্ঞাতা' বলা বেতে পারে না; কারণ 'জ্ঞাতা' বললে জ্ঞানরূপ ক্রিয়ার কর্তাকে বুঝায়। কিন্তু শহর বলেন, আ্থা 'অহং' নন, কারণ তাঁতে 'আমি আছি' এই ভাবটি নেই। আমরা (অহং ভাব) সেই আ্থার প্রতিবিহমাত্র, আ্থা ও ব্রন্ধ এক।

যথনই তুমি সেই পূর্ণব্রহ্ম সহয়ে কিছু বলো বা ভাবো, তথনই আপেক্ষিক-ভাবে ঐ কাজগুলি করতে হয়, স্থতরাং দেখানে এই-সকল যুক্তিবিচার থাটে। কিছু যোগাবস্থায় অন্থত্ব ও অপরোক্ষাস্থভূতি এক হয়ে যায়। রামান্তুজ-ব্যাখ্যাত বিশিষ্টাহৈতবাদ আংশিকভাবে একছদর্শন, এবং অহৈতাবস্থার অভিমুখে একটি দোপানস্বরূপ। 'বিশিষ্ট' মানেই ভেদ বা পৃথক্করণ। 'প্রকৃতি' মানে জগৎ, আর তার সদা পরিণাম বা পরিবর্তন হচ্ছে। পরিবর্তন-শীল চিস্তারাণি পরিবর্তনশীল শব্দরাশি ভারা অভিব্যক্ত হয়ে কখনও দেই পূর্ণস্বরূপকে প্রমাণ করতে পারে না। ঐরপ ক'রে আমরা শুধু এমন একটা বছতে উপনীত হই, যা থেকে কতকগুলি শুণ বাদ দেওয়া হয়েছে, কিছু যা স্বয়ং ব্রহ্মস্বরূপ নয়। আমরা কেবল শব্দগত একছে পৌছই, তার চেয়ে আর চরম ঐক্য বার করা যায় না, কিছু তাতে আপেক্ষিক জগতের বিলোপসাধন হয় না।

## বৃহস্পতিবার, ১৮ই জুলাই

( অভ্যকার আলোচ্য বিষয়: প্রধানত: সাংখ্যদর্শনের সিদ্ধান্তের বিরুদ্ধে শক্ষাচার্বের যুক্তি।)

সাংখ্যেরা বলেন, জ্ঞান একটি মিশ্র বা যৌগিক পদার্থ, আর তারও পারে বিশ্লেষণ করতে করতে শেষে আমরা সাক্ষিত্বরূপ পুরুষের অন্তিম্ব অবগত হই। এই পুরুষ সংখ্যার বহু; আমরা প্রত্যেকেই এক-একটি পুরুষ। অহৈত-বেদান্ত কিন্তু এর বিরুদ্ধে বলেন, পুরুষ কেবল একটিই হ'তে পারেন, সেই পুরুষ চেতন; তিনি অচেতন বা কোন গুল-সম্পন্ন হ'তে পারেন না, কারণ গুণ থাকলেই সেগুলি তাঁর বন্ধনের কারণ হবে, পরিণামে সেগুলির লোপও হবে। অতএব সেই এক বন্ধ অবশুই সর্বপ্রকারগুণরহিত, এমন কি জান পর্যন্ত ভাতে থাকতে পারে না, এবং সেই পুরুষ জ্বাং বা আর কিছুর কারণ

হ'তে পারে না। বেদ বলেন, 'সদেব সোমোদমগ্র আদিীদেকমেবাদিভীয়ম্'— হে সৌমা, প্রথমে দেই এক অদিভীয় সংই ছিলেন।

বেধানে সবস্তুণ, সেইখানেই জ্ঞান দেখা বায় ব'লে প্রমাণিত হয় না ষে, সন্থই জ্ঞানের কারণ; বরং মাহুষের ভিতর জ্ঞান পূর্ব হতেই রয়েছে, সন্থের সায়িধ্যে সেই জ্ঞান উদ্বৃদ্ধ হয় মাত্র। যেমন আগুনের কাছে একটা লোহ-গোলক রাখলে ঐ আগুন লোহগোলকটার ভিতর পূর্ব হতেই যে ভেজ অব্যক্তভাবে ছিল, তাকেই ব্যক্ত ক'রে গোলকটাকে উত্তপ্ত করে—ভার ভিতরে প্রবেশ করে না, সেই রকম।

শহর বলেন, জ্ঞান একটা বন্ধন নয়, কারণ জ্ঞান সেই পুরুষ বা ব্রহ্মের স্বরূপ। জ্বাৎ ব্যক্ত বা অবাধ্তরপে সর্বদাই রয়েছে, স্তরাং চিরস্তন জ্ঞেয় বস্তু একটি আছেই।

জ্ঞান-বল-ক্রিয়াই ঈশ্বর। জ্ঞানলাভের জন্ম তাঁর দেহেন্দ্রিয়াদি কোন আকারেরই প্রয়োজন নেই—যে সদীম, তার পক্ষে দেই অনস্ক জ্ঞানকে ধরে রাথবার জন্ম একটা প্রতিবন্ধকের ( অর্থাৎ দেহেন্দ্রিয়াদির ) প্রয়োজন আছে বটে, কিন্তু ঈশরের ঐরপ সহায়তার আদৌ কোন আবশ্যকতা নেই। বাহুবিক এক আত্মাই আছেন, বিভিন্ন-লোকগামী 'সংসারী' জীবাত্মা ব'লে স্বতন্ত্র আত্মাকিছু নেই। পঞ্চ প্রাণ গাঁতে একীভূত হয়েছে, এই দেহের দেই চেতন নিয়স্কাকেই 'জীবাত্মা' বলে, কিন্তু দেই জীবাত্মাই পরমাত্মা, যেহেতু আত্মাই সব। তুমি তাকে যে অন্তর্ন্নপর বোধ ক'রছ, দে ভ্রান্তি ভোমারই, জীবে সে ভ্রান্তি নেই। তুমিই ব্রহ্ম, আর তুমি নিজেকে আর যা কিছু ব'লে ভাবছ, তা ভূল। কৃষ্ণকে রুষ্ণ ব'লে পূজা ক'রো না, রুষ্ণের মধ্যে যে আত্মা রয়েছেন, তাঁরই উপাসনা কর। শুধু আত্মার উপাসনাতেই মুক্তিলাভ হবে। এমন কি, সগুণ ঈশ্বর পর্যন্ত সেই আত্মার বহিঃপ্রকাশমাত্র। শঙ্কর বলেছেন, 'ব্যরন্ধায়সন্ধানং ভক্তিরিত্যভিধীয়তে।'—নিজস্বরূপের আস্কারিক অন্ত্রন্ধানকেই ভক্তি বলে।

আমরা ঈশবলাভের জন্ম যত বিভিন্ন উপায় অবলম্বন ক'রে থাকি, সে দব সত্য। যেমন গ্রুবতারাকে দেখাতে হ'লে তার আশপাশের নক্ষত্রগুলির সাহাষ্য নিতে হয়, এও তেমনি।

<sup>\* \* \*</sup> ভগ্ৰদাীতা বেদাস্তদম্বদ্ধে শ্ৰন্ঠ প্ৰামাণিক গ্ৰন্থ।

শুক্রবার, ১৯শে জুলাই

যতদিন আমার 'আমি, তুমি' এইরূপ ভেদজ্ঞান রয়েছে, ততদিন একজন ভগবান্ আমাদের রক্ষা করছেন, এ-কথা বলবার অধিকারও আমার আছে। যতদিন আমার এইরূপ ভেদবোধ রয়েছে, ততদিন এই ভেদবোধ থেকে যে-সকল অনিবার্ধ দিছান্ত আদে, দেগুলিও নিতে হবে, 'আমি, তুমি' স্বীকার করলেই আমাদের আদর্শস্থানীয় আর একটি তৃতীয় বস্তু স্বীকার করতে হবে, যা আমি-তুমির মাঝখানে আছে; সেইটিই— ত্রিভুজ্বের শীর্ধবিন্দুস্বরূপ। যেমন বাষ্প তৃষার হয়, তৃষার থেকে জল হয়, সেই জল আবার গলাদি নানা নামে প্রদিদ্ধ হয়; কিন্তু যথন বাষ্পাবিদ্ধা, তথন আর গলা নেই; আবার যথন জল, তথন তার মধ্যে বাষ্প চিন্তা করি না।

স্টি বা পরিণামের ধারণার সঙ্গে ইচ্ছাশক্তির ধারণা অচ্ছেগ্যভাবে জড়িত।
যতদিন পর্যন্ত আমরা জগংকে গতিশীল দেখছি, ততদিন তার পশ্চাতে
ইচ্ছাশক্তির অন্তিত্ব আমাদের ত্বীকার করতে হয়। ইক্রিয়জ জ্ঞান যে সম্পূর্ণ
ল্রম, পদার্থবিজ্ঞান তা প্রমাণ ক'রে দেয়; আমরা কোন জিনিসকে যেমন
দেখি, ভানি, ম্পর্শ লাণ বা আহাদ করি, ত্বরপতঃ জিনিসটা বাত্তবিক তা নয়।
বিশেষ বিশেষ প্রকারের স্পন্দন বিশেষ বিশেষ ফল উৎপন্ন করছে, আর
সেইগুলি আমাদের ইক্রিয়ের উপর ক্রিয়া করছে; আমরা কেবল আপেক্ষিক
সত্যই জানতে পারি।

'সত্য' শব্দ 'সং' থেকে এসেছে। যা 'সং' অর্থাৎ 'আছে,' যেটি 'অন্তিষক্রপ' সেটিই সত্য। আমাদের বর্তমান দৃষ্টি থেকে এই জগৎপ্রপঞ্চ ইচ্ছা ও জ্ঞানশক্তির প্রকাশ ব'লে বোধ হচ্ছে। আমাদের কাছে আমাদের অন্তিম্ব বতটুকু
সত্য, তাঁর নিজের কাছে সগুল ঈশরের অন্তিম্বও ততটুকু সত্য, তদপেক্ষা অধিক
সত্য নয়। আমাদের ক্রপ ধেমন দেখা যায়, ঈশরকেও তেমনি সাকারভাবে
দেখা যেতে পারে। মাহ্ম্ব-হিসাবে আমাদের একটি ঈশরের প্রয়োজন;
আত্মস্বরপে আমাদের ঈশরের প্রয়োজন থাকে না। সেজ্ফাই প্রীরামকৃষ্ণ সেই
অগজ্জননীকে সদাসর্বদা তাঁর কাছে বর্তমান দেখতেন—তাঁর চারপাশের
অ্যান্ত সকল বস্ত অপেক্ষা তাঁকেই বেশী বান্তব ব'লে দেখতেন; কিন্তু
সমাধি-অবস্থায় তাঁর আত্মা ব্যতীত আর কিছুর অন্তত্ব থাকত না। সেই

সগুণ ঈশর ক্রমশঃ আমাদের কাছে এগিরে আসতে থাকেন, শেষে তিনি বেন গলে বান, তখন 'ঈশর'ও থাকেন না, 'আমি'ও থাকে না—সব সেই আত্মায় লীন হয়ে যায়।

চেতনার জ্ঞান একটা বন্ধন। 'সৃষ্টি দেখে স্রষ্টার কল্পনা'-রূপ এক মত আছে, তাতে রূপাদি-সৃষ্টির পূর্বে বৃদ্ধির অন্তিম্ব স্বীকার ক'রে নেওয়া হয়। কিন্তু বৃদ্ধি যদি কিছুর কারণ হয়, তবে তা আবার অপর কিছুর কার্যস্বরূপ। একেই বলে 'মায়া'। देश्वत आমাদের সৃষ্টি করেন, আবার আমরা देशवरक স্ষ্টি করি—এই হ'ল মায়া। সর্বতা এইরূপ চক্রগতি দেখা যায়: মন দেহ স্ষ্টি করছে, আবার দেহ মন স্মৃষ্টি করছে; ডিম থেকে পাখি, আবার পাখি থেকে ভিম; গাছ থেকে বীজ, আবার বীজ থেকে গাছ। এই জগৎপ্রপঞ্চ একেবারে বৈষম্যে পূর্ণ নয়, আবার পুরোপুরি সমভাবাপয়ও নয়। মাতুষ স্বাধীন—তাকে এই ছই-ভাবের উপরে উঠতে হবে। এ ছটোই নিজ নিজ প্রকাশভূমিতে সত্য বটে, কিন্তু সেই ষথার্থ সত্য, সেই অন্তি-ম্বরূপকে লাভ করতে গেলে আমরা এখন যা কিছু অন্তিম্ব, ইচ্ছা, চেতনা, করা, যাওয়া, জানা ব'লে জানি, দে-সৰ অতিক্রম করতে হবে। (পুথক বা শ্বতন্ত্র) জীবাত্মার প্রকৃত ব্যক্তিত্ব নেই—ওটা মিশ্র বন্ধ হ'লে তো কালে থণ্ড থণ্ড হয়ে নষ্ট হয়ে যাবে। যাকে আর কোনরূপে বিশ্লেষণ করা যায় না, কেবল সেই বস্তুই অমিশ্র এবং কেবল সেইটিই সত্যুম্বরূপ, মুক্তম্বভাব, অমৃত ও আনন্দস্বরূপ। এই ভ্রমাত্মক স্বাভন্তাকে রক্ষা করবার জ্বন্ত বত চেন্টা, সবই বান্তবিক পাপ, আর ঐ স্বাভন্ত্রাকে নাশ করবার সমূদ্য চেটাই ধর্ম বা পুণ্য। এই জগতে দব কিছুই জ্ঞাতদারে বা অজ্ঞাতদারে এই স্বাতন্ত্রকে ভাঙবার চেষ্টা করছে। চারিজ্যনীভির (morality) ভিত্তি হচ্ছে এই পার্থক্যজ্ঞান বা ভ্রমাত্মক স্বাতন্ত্রকে ভাঙবার চেষ্টা, কারণ এইটিই সকল প্রকার পাপের মূল; চারিত্রানীতি আগে থেকেই রয়েছে, ধর্মশাস্ত্র ঐ নীতি পরবর্তী কালে বিধিবদ্ধ করেছে মাত্র। প্রথমে সমাজে নানাবিধ প্রথা স্বভাবতই উৎপন্ন হয়ে থাকে, দেওলি ব্যাখ্যা করার অন্ত পরে পুরাণের উৎপত্তি। যথন ঘটনাসমূহ ঘটে যায়, তথন সেগুলি যুক্তি-বিচারের চেয়ে উচ্চতর কোন নিয়মেই ঘটে থাকে, युक्तिविहादात चाविकीव हम्र भदा-धेक्षित व्यायवात्र क्रिष्टेम । युक्तिविहादतन कान किছू घटावात मिक तन्हें, व रान घटना थिन घटे वाबात भरक

দেওলির জাবরকাটা। যুক্তিতর্ক যেন মাহুষের কার্যকলাপের ঐতিহাসিক ( historian )।

বৃদ্ধ একজন মহা বৈদান্তিক ছিলেন (কারণ বৌদ্ধর্ম প্রাক্তওপক্ষে বেদান্তের একটি শাখা মাত্র), আর শবরকেও কখন কখন 'প্রচ্ছর বৌদ্ধ' বলা হয়। বৃদ্ধ বিশ্লেষণ করেছিলেন, শহর সেইগুলি সংশ্লেষণ বা সময়য় করলেন। বৃদ্ধ কখনও কারও কাছে মাথা নোয়াননি—বেদ, জাতিভেদ, পুরোহিত বা সামাজিক প্রথা—কারও কাছে নয়। যতদ্র পর্যন্ত যুক্তিবিচার চলতে পারে, ততদ্র নির্ভীকভাবে তিনি যুক্তিবিচার ক'রে গেছেন। এরপ নির্ভীক সভ্যাহ্মদ্ধান, আবার সকল প্রাণীর প্রতি এমন ভালবাসা জগতে কেউ কখনও দেখেনি। বৃদ্ধ ঘেন ধর্মজগতের ওয়াশিংটন ছিলেন, তিনি সিংহাসন জয় করেছিলেন শুধু জগৎকে দেবার জন্ত, যেমন ওয়াশিংটন মার্কিনজাতির জন্ত করেছিলেন। তিনি নিজের জন্ত কোন কিছুর আকাজ্যা করতেন না।

## শনিবার, ২০শে জুলাই

প্রত্যক্ষাহভূতিই ষথার্থ জ্ঞান বা যথার্থ ধর্ম। অনস্ত যুগ ধ'রে আমরা ধর্ম দম্বন্ধে যদি কেবল কথা ব'লে যাই, তাতে কখনই আমাদের আত্মজান হ'তে পারে না। কেবল মতবাদে বিশ্বাদী হওয়া ও নান্তিকতায় কিছু তফাত নেই। মাছ্য-হিসাবে এ ছয়ের মধ্যে নান্তিকই বেশী থাঁটি। সেই প্রত্যক্ষাহভূতির আলোকে আমি যে কয় পা অগ্রসর হবো, তা থেকে কোন কিছুই আমাকে কখনও হটাতে পারবে না। কোন দেশ যখন ত্মি যয়ং গিয়ে দেখলে, তখনই তোমার তার দম্বন্ধে যথার্থ জ্ঞান হ'ল। আমাদের প্রত্যেককে নিজে নিজে দেখতে হবে। শুরু কেবল আমাদের কাছে 'আধ্যান্থিক থাবার' এনে দিতে পারেন—এ থাছ থেকে প্রটলাভ করতে গেলে আমাদের তা থেতে হবে। তর্কয়ৃত্তি কখনও ঈশ্রক্তে প্রমাণ করতে পারে না, কেবল যুক্তিদক্ত একটা সিদ্ধান্তরূপে তাঁকে উপস্থাণিত করে।

ভগবান্কে আমাদের বাইরে পাওয়া অসভব। বাইরে বা উত্তর্ভাবের উপলব্ধি হয়, তা আমাদের আআারই প্রকাশনাত্ত। আমরাই হচ্ছি ভগবানের সর্বশ্রেষ্ঠ মন্দির। বাইরে যা দেখা যায়, তা আমাদের ভিতরের জিনিসেরই অতি অস্পষ্ট অফুকরণ-মাত্র।

আমাদের মনের শক্তিগুলির একাগ্রতাই আমাদের ঈশরদর্শনে সহায়তা করবার একমাত্র যন্ত্র। যদি তুমি একটি আত্মাকে (নিজ আত্মাকে) জানতে পারো, তা হ'লে তুমি ভূত, ভবিশ্বং, ও বর্তমানে সকল আত্মাকেই জানতে পারবে। ইচ্ছাশক্তি ঘারাই মনের একাগ্রতাসাধন হয়—যুক্তি, বিচার, ভক্তি, ভালবাসা, প্রাণায়াম ইত্যাদি বিভিন্ন উপারের ঘারা এই ইচ্ছাশক্তি উদ্বুদ্ধ ও নিয়ন্ত্রিত হ'তে পারে। একাগ্র মন যেন একটি প্রদীপ—এর ঘারা আত্মার স্বরূপ তন্ন তন্ন ক'রে দেখা যায়

একপ্রকার সাধনপ্রণালী সকলের উপযোগী হ'তে পারে না। কিন্তু এইসকল বিভিন্ন সাধনপ্রণালী যে সোপানের মতো একটার পর একটা অবলম্বন
করতে হবে, তা নয়। ক্রিয়াকলাপ অমুষ্ঠানাদি সর্বনিম্ন সাধন, তারপর
ঈশ্বরকে আমাদের বাইরে দেখা, তারপর অন্তর্গামিরপে দেখা। স্থলবিশেষে,
একটার পর আর একটা—এইরপ ক্রম আবশুক হ'তে পারে, কিন্তু
অধিকাংশ হলে কেবল একটা পথই প্রয়োজন। 'জ্ঞানলাভ করতে হ'লে
ভোমাকে কর্ম ও ভক্তির পথ দিয়ে প্রথমে ষেতেই হবে'—সকলকেই এ-কথা
বলা চরম মূর্থতা।

যতদিন না যুক্তিবিচারের অতীত কোন তথলাত ক'রছ, ততদিন তুমি তোমার যুক্তিবিচার ধ'রে থাকো, আর ঐ অবস্থার পৌছলে তুমি বুঝরে বে, দেটা যুক্তিবিচারের চেয়ে শ্রেষ্ঠ জিনিস, কারণ ঐ অবস্থা তোমার যুক্তির বিরোধী হবে না। যুক্তিবিচার বা জ্ঞানের অতীত এই ভূমি হচ্ছে সমাধি, কিছ মায়বীয় রোগের তাড়নার মূর্ছাবিশেষকে সমাধি ব'লে ভূল ক'রো না। আনেকে মিছামিছি সমাধি হরেছে ব'লে দাবি ক'রে থাকে, খাভাবিক বা সহল জ্ঞানকে সমাধি-অবস্থা ব'লে ভ্রম ক'রে থাকে—এ বড় ভ্রমানক কথা। বাইরের কোন লক্ষণ দেখে নির্ণয় করবার উপায় নেই—যথার্থ সমাধি হয়েছে কি না, নিজে নিজেই তা টের পাওয়া বায়। তবে যুক্তিবিচারের সাহায্য নিলে ভূলভ্রান্তি থেকে রক্ষা পাওয়া বায়, হতরাং একে ব্যতিরেকী পরীক্ষা বলা বেতে পারে; ধর্মলাভ মানে হচ্ছে যুক্তিভর্কের বাইরে যাওয়া, কিছ ঐ ধর্মলাভ করবার পথ একমাত্র যুক্তিবিচারেরই ভিতর দিয়ে। সহক্ষাত জ্ঞান

বেন বরফ, যুক্জিবিচার বেন জল, জার অলোকিক জ্ঞান বা সমাধি বেন বাপা—সব চেয়ে প্ল অবস্থা। একটার পর আর একটা আদে। সব জায়গাতেই এই নিত্য পৌর্বাপর্য বা ক্রম রয়েছে, যেমন অক্ষান, সংজ্ঞা বা আপেন্দিক জ্ঞান ও বোধি; জড় পদার্থ, দেহ, মন। আর আমরা এই শৃত্ধলের যে পাবটা (link) প্রথম ধরি, সেইটা থেকেই শিকলটা আরম্ভ হয়েছে, আমাদের কাছে এই রকম বোধ হয়। অর্থাৎ কেউ বলে—দেহ থেকে মনের উৎপত্তি, কেউ বা ব'লে থাকে—মন থেকে দেহ হয়েছে। উভয় পক্ষেই যুক্তির সমান মূল্য, আর উভয় মতই সত্য। আমাদের ঐ ছটোরই পারে যেতে হবে—এমন জায়গায় যেতে হবে, যেথানে দেহ বা মন কোনটি-ইনেই। এই যে ক্রম—এও মায়া।

(ধর্ম যুক্তিবিচারের পারে, ধর্ম অতিপ্রাকৃতিক। বিশ্বাস-অর্থে কিছু মেনে নেওয়া নয়—বিশাদের অর্থ দেই চরম পদার্থকে ধারণা করা—এতে হৃদয়-কন্দরকে উদ্ভাদিত ক'রে দেয়।) প্রেথমে সেই আত্মতত্ত্ব সহজে শোন, তারপর বিচার কর-বিচার দ্বাবা উক্ত আত্মতত্ত্ব সম্বন্ধে কতদূর জানতে পারা যায় তা দেখ; এর উপর দিয়ে বিচারের বক্সা বয়ে যাক-তারপর বাকী যা थांक, त्रहें हुँ शहन कर। यहि किছू वांकी ना थांक, उत्त जनवानक ধক্সবাদ দাও যে, তুমি একটা কৃসংস্কারের হাত থেকে বেঁচেছ) আর ষধন তুমি স্থির সিদ্ধান্ত করবে যে, কিছুই আত্মাকে উড়িয়ে দিতে পারে না, যথন আত্মা দর্বপ্রকার পরীক্ষায় উত্তীর্ণ হবে, তথন তাকে দৃচ্ভাবে ধ'রে থাকো এবং সকলকে এ আত্মতত্ত্ব শিক্ষা দাও; সত্য কথন পক্ষপাতী হ'ডে পারে না, এতে সকলেরই কল্যাণ হবে। সবশেবে স্থিরভাবে ও শাস্তচিত্তে তাঁর উপর নিদিধ্যাসন কর বা তাঁর ধ্যান কর, তোমার মনকে তাঁর উপর একাগ্র কর, ঐ আত্মার সহিত নিজেকে একভাবাপর ক'রে ফেলো। দ্বধন আর বাক্যের কোন প্রয়োজন থাকবে না, তোমার ঐ মৌনভাবই অপরের ভিতর সত্য তত্ব সঞ্চার করবে। বুথা কথা ব'লে শক্তিক্ষম ক'রো না, চুণচাগ ধানি কর। আর বহির্জগতের গণ্ডগোল খেন ভোমাকে বিভূত না করে। যথন তোমার মন সর্বোচ্চ অবস্থায় উপনীত হয়, তথন তুমি তা জানতে পার না। চুপচাপ থেকে শক্তিসঞ্য কর, আর আধ্যাত্মিকভার বিহ্যুদ্ধির (dynamo) হয়ে যাও। ভিগারী আবার কি দিভে পারে? রামাই

কেবল দিতে পারে—দেও আবার শুধু তখনই দিতে পারে, যখন দে নিজে কিছু চায় না i)

তোমার যা টাকাকড়ি, তা তোমার নিজের মনে ক'রে। না, নিজেকে ভগবানের ভাগোরী ব'লে মনে কর। ধনের প্রতি আদক্ত হ'য়ো না। নামযশ টাকাকড়ি সব যাক্, এগুলি সব ভয়ানক বন্ধন। মৃক্তির অপূর্ব পরিবেশ অহভব কর। তুমি তো মৃক্ত, মৃক্ত, মৃক্ত; অবিরত বলো, আমি ধন্ত, আমি আনন্দময়, আমি মৃক্তবরূপ, আমি অনস্তস্বরূপ, আমার আত্মাতে আদি নেই, অস্ত নেই; সবই আমার আত্মস্বরূপ)।

রবিবার, ২১শে জুলাই ( পাতঞ্জল যোগস্ত্ত্র )

চিত্ত বা মন যাতে বৃত্তিরূপে বিভক্ত না হয়ে পড়ে, যোগশান্ত তাই শিক্ষা দিয়ে থাকে—'যোগশিত বৃত্তিনিরোধঃ।' মনটা বিষয়-সমূহের ছাপ ও অহুভৃতির, অর্থাৎ ক্রিয়া ও প্রতিক্রিয়ার মিশ্রণস্বরূপ, স্বতরাং তা নিত্য হ'তে পারে না। মনের একটা স্ক্র্ম শরীর আছে, সেই শরীর দারা মন স্থূল দেহের উপর কার্য ক'রে থাকে। বেদান্ত বলেন, মনের পশ্চাতে যথার্থ আত্মা আছেন। বেদান্ত অপর তৃটিকে—অর্থাৎ দেহ ও মনকে স্বীকার ক'রে থাকেন; আর একটি তৃতীয় পদার্থ স্বীকার করেন—যা অনন্ত, চরমতত্বস্ক্রপ, বিশ্লেষণের শেষ ফলস্ক্রপ, এক অথও বস্তু—যাকে আর ভাগ করা যেতে পারে না। জ্রম হচ্ছে পুনর্যোজন, মৃত্যু হচ্ছে বিয়োজন, সব কিছু বিশ্লেষণ করতে করতে শেষে আত্মাকে পাওয়া যায়। আত্মাকে আর ভাগ করতে পারা যায় না, স্বতরাং আত্মাতে পৌছলে নিত্য সনাতন তত্বে পৌছানো গেল।

প্রত্যেক তরঙ্গের পশ্চাতে সমগ্র সম্প্রটা রয়েছে— যত কিছু অভিব্যক্তি, দবই তরঙ্গা, তবে কতকগুলি থ্ব বড় আর কতকগুলি ছোটা, এইমাত্র। কিন্তু প্রকৃতপক্ষে ঐদব তরঙ্গ অরুপতঃ সম্দ্র—সমগ্র সম্দ্র ; কিন্তু তরঙ্গ-হিদাবে প্রত্যেকটি অংশ মাত্র। তরঙ্গসমূহ যথন শাস্ত হয়ে যায়া, তথন সব এক। পতঞ্জালি বলেন—'দৃশ্যবিহীন দ্রষ্টা'। যথন মন ক্রিয়াশীল থাকে, তথন আত্মা



ভার সঙ্গে মিশিয়ে থাকেন। অহুভূত পুরাতন বিষয়গুলির দ্রুত পুনরার্ত্তিকে 'স্মৃতি' বলে।

খনাসক্ত হও। জ্ঞানই শক্তি খার জ্ঞানলাভ করলেই তোমার শক্তিও খাসবে। জ্ঞানের দারা এমন কি এই জড় জগৎটাও তুমি উড়িয়ে দিতে পারো। যথন তুমি মনে মনে কোন বস্তু থেকে এক একটা ক'রে গুণ বাদ দিতে দিতে ক্রমে সব গুণই বাদ দিতে পারবে, তথন তুমি ইচ্ছা করলেই সমগ্র জ্ঞিনিসটাকে তোমার জ্ঞান থেকে দ্ব ক'রে দিতে পারবে)

যারা উত্তম অধিকারী, তারা যোগে থুব শীঘ্র শীঘ্র উন্নতি করতে পারে—ছ-মাদে তারা যোগী হ'তে পারে। যারা তদপেক্ষা নিমাধিকারী, তাদের যোগে দিদ্ধিলাভ করতে কয়েক বৎসর লাগতে পারে, আর যে-কোন ব্যক্তি নিষ্ঠার সঙ্গে সাধন করলে, অহ্য সব কাজ ছেড়ে দিয়ে কেবল সদাসর্বদা সাধনে রত থাকলে ঘাদশ বর্ষে দিদ্ধিলাভ করতে পারে। এই-সব মানদিক ব্যায়াম না ক'রে কেবল ভক্তি ঘারাও ঐ অবস্থায় যেতে পারা যায়, কিন্তু তাতে কিছু বিলম্ব হয়।

্মনের দারা দেই আত্মাকে ষেভাবে দেখা বা ধরা যেতে পারে, তাকেই 'ঈশ্ব' বলে। তাঁর দর্বশ্রেষ্ঠ নাম 'ওঁ', স্থতরাং ঐ ওকার জ্ঞপ কর, তার ধ্যান কর, তার ভিতর যে অপূর্ব অর্থসমূহ নিহিত রয়েছে, তা ভাবনা কর। সর্বদা ওকার-জপই যথার্থ উপাসনা। ওকার সাধারণ শক্ষমাত্র নয়, স্বয়ং ঈশ্বরম্বরূপ)

ধর্ম তোমায় নৃতন কিছুই দেয় না, কেবল প্রতিবন্ধগুলি সরিয়ে দিয়ে তোমার নিজের স্বরূপ দেখতে দেয়। ব্যাধিই প্রথম মন্ত বিদ্ধ—স্কৃত্ব শরীরই সেই যোগাবছা লাভ করবার দর্বোৎকৃত্ত যন্ত্রস্বরূপ। দৌর্মনস্ত বা মন খারাপ হওয়া-রূপ বিদ্বটিকে দ্র করা একরকম অসম্ভব বললেই হয়। তবে একবার যদি তুমি ব্রহ্মকে জানতে পারো, পরে আর তোমার মন খারাপ হবার সন্তাবনা থাকবে না। সংশয়, অধ্যবসায়ের অভাব, ভ্রান্ত ধারণা—এগুলিও অভাত বিদ্ব।)

প্রাণ হচ্ছে দেহস্থ অতি স্ক্ষ শক্তি—দেহের সর্বপ্রকার গতির উৎস। প্রাণ সর্বস্থদ্ধ দশটি—তন্মধ্যে পাঁচটি অন্তর্ম্থ আর পাঁচটি বহির্ম্থ। একটি প্রধান প্রাণপ্রবাহ উপরের দিকে প্রবাহিত হচ্ছে, অপরগুলি নীচের দিকে। প্রাণায়ামের অর্থ খাসপ্রখাসের নিয়মনের ধারা প্রাণসমূহকে নিয়মিত করা। খাস যেন ইন্ধন, প্রাণ বাষ্প এবং শরীরটা যেন ইঞ্জিন। প্রাণায়ামে তিনটি ক্রিয়া আছে: পূরক—খাসকে ভিতরে টানা, কুন্তক—খাসকে ভিতরে ধারণ করে রাখা, আর রেচক—বাইরে খাসনিক্ষেপ করা।

শুরু হচ্ছেন সেই আধার, বাঁর মধ্য দিয়ে আধ্যাত্মিক শক্তি তোমার কাছে পৌছয়। বে-কেউ শিক্ষা দিতে পারে বটে, কিন্তু গুরুই শিয়ে আধ্যাত্মিক শক্তি সঞ্চার ক'রে থাকেন, তাতেই আধ্যাত্মিক উন্নতিরূপ ফল হয়ে থাকে। শিশুদের মধ্যে পরস্পর ভাই-ভাই-সম্বন্ধ, আর ভারতের আইন এই সম্বন্ধ স্বীকার ক'রে থাকে। গুরু তাঁর পূর্ব পূর্ব আচার্যদের কাছ থেকে যে মন্ত্র বা ভাবশক্তিময় শব্দ পেয়েছেন, তাই শিশ্রে সংক্রামিত করেন—গুরু ব্যতীত সাধনভন্ধন কিছু হ'তে পারে না; বরং বিপদের আশক্ষা যথেই আছে। সাধারণতঃ গুরুর সাহায্য না নিয়ে এই-সকল যোগ অভ্যাস করতে গেলে কামের প্রাবল্য হয়ে থাকে, কিন্তু গুরুর সাহায্য থাকলে প্রায়ই এটা ঘটে না। প্রত্যেক ইইদেবতার এক-একটি মন্ত্র আছে। ইই-অর্থে বিশেষ উপাসকের বিশেষ আদর্শ ব্রিয়ে থাকে। মন্ত্র হছেছ ঐ ভাববিশেষব্যঞ্জক শব্দ। ঐ শব্দের ক্রমাগত জপের দ্বারা আদর্শটিকে মনে দৃঢ়ভাবে রাথবার সহায়তা হয়ে থাকে। এইরূপ উপাসনাপ্রণালী ভারতের সকল সাধকের মধ্যে প্রচলিত।

মঙ্গলবার, ২৩শে জুলাই (ভগবদ্গীতা—কর্মযোগ)

কর্মের হারা মৃদ্ধিলাভ করতে হ'লে নিজেকে কর্মে নিযুক্ত কর, কিন্ত কোন কামনা ক'রো না—ফলাকাজ্ঞা যেন তোমার না থাকে। এইরপ কর্মের হারা জ্ঞানলাভ হয়ে থাকে—এ জ্ঞানের হারা মৃদ্ধি হয়। জ্ঞানলাভ করবার পূর্বে কর্মত্যাগ করলে তাতে তৃঃথই এসে থাকে। 'আআ'র জন্ম কর্ম করলে তা থেকে কোন বন্ধন আদে না। কর্ম থেকে হুখের আকাজ্ঞাও ক'রো না; আবার কর্ম করলে কট্ট হবে—এ ভয়ও ক'রো না। দেহ-মনই কাজ ক'রে থাকে, আমি করি না। সদাসর্বদা নিজেকে এই কথা বলো এবং এটি প্রত্যক্ষ করতে চেটা কর। চেটা কর—যাতে তোমার বোধই হবে না বে, তৃমি কিছু ক'রচ।

সমৃদয় কর্ম ভগবানে অর্পণ কর। সংসারে থাকো, কিন্তু সংসারের হয়ে ষেও না-পদাপত্তের মূল যেমন পাঁকের মধ্যে থাকে, কিন্তু তা যেমন সদাই শুদ্ধ থাকে, সেইরূপ লোকে তোমার প্রতি যেরূপ ব্যবহার করুক না, তোমার ভালবাদা যেন কারও প্রতি কম না হয়। যে অন্ধ, তার রঙের জ্ঞান নেই, স্থতরাং আমার নিজের ভিতর দোষ না থাকলে অপরের ভিতর দোষ দেখব কি ক'রে ? আমরা আমাদের নিজেদের ভিতর যা রয়েছে, তার সঙ্গে বাইরে ষা দেখতে পাই, তার তুলনা করি এবং তদকুসারেই কোন বিষয়ে আমাদের মতামত দিয়ে থাকি। যদি আমরা নিজেরা পবিত্র হই, তবে বাইরে অপবিত্রতা দেখতে পাবো না। বাইরে অপবিত্রতা থাকতে পারে, কিন্তু আমাদের পক্ষে তার অন্তিত্ব থাকবে না। (প্রত্যেক নরনারী, বালকবালিকার ভিতর ব্রহ্মকে দর্শন কর, 'অন্তর্জ্যোতিং' দারা তাঁকে দেখ ; যদি সর্বত্র দেই ত্রহ্মদর্শন হয়, তবে আমরা আর অন্ত কিছু দেখতে পাবো না। এই সংসারটাকে চেও না, কারণ যে যা চায়, সে তাই পায়। ভগবান্কে-কেবল ভগবান্কেই অন্বেষণ কর। ষত অধিক শক্তিলাভ হবে, ততই বন্ধন আদবে, ততই ভয় আদবে। একটা দামান্ত পিঁপড়ের চেয়ে আমরা কত অধিক ভীত ও ছংখী। এই সমস্ত জগৎপ্রপঞ্চের বাইরে ভগবানের কাছে যাও। প্রষ্টার তত্ত্ব জানবার চেষ্টা কর. স্টের তত্ত জানবার চেষ্টা ক'রো না।

'আমিই কর্তা ও আমিই কাষ।' 'যিনি কামক্রোধের বেগধারণ করতে পারেন, তিনি মহাযোগী পুরুষ।''

'অভ্যাস ও বৈরাগ্যের দারাই কেবল মনকে নিরোধ করা যেতে পারে )'

আমাদের পূর্বপুরুষেরা ধীর স্থির হ'য়ে বসে ধর্ম ও ঈশ্বর সম্বন্ধে চিন্তা ক'রে গেছেন, ফলে আমাদেরও ঐ উদ্দেশ্যে ব্যবহার করবার জন্ম মন্তিক্টুকু রয়েছে। কিন্তু এখন আমরা লাভের আশায় যে রকম ছুটোছুটি আরম্ভ করেছি, তাতে সেটি নই হবার জোগাড় হচ্ছে।

১ গীতা, এ২৩

ર હે. હાહલ

শরীরের নিজেরই নিজেকে আরোগ্য করবার একটা শক্তি আছে—আর মানসিক অবস্থা, ঔষধ, ব্যায়াম প্রভৃতি নানা বিষয় এই আরোগ্য-শক্তিকে জাগিয়ে দিতে পারে। যতদিন আমরা প্রাকৃতিক অবস্থাচক্রের দারা বিচলিত হই, ততদিন আমাদের জড়ের সহায়তা প্রয়োজন। আমরা যতদিন না স্নায়্-সম্হের দাসত্ব কাটাতে পারছি, ততদিন জড়ের সাহায্য আমরা উপেক্ষা করতে পারি না।

আমাদের দাধারণ জ্ঞানভূমির নীচে মনের আর এক ভূমি আছে—তাকে 'অজ্ঞানভূমি' বা 'অবচেতন মন' বলা যেতে পারে; আমরা যাকে সমগ্র মানুষ বলি, জ্ঞান তার একটা অংশমাত। দর্শনশাস্ত্র মন সম্বন্ধে কতকগুলি আন্দাজ-মাত্র। ধর্ম কিন্তু প্রত্যক্ষাহুভূতির উপর প্রতিষ্ঠিত—প্রত্যক্ষদর্শন, যা জ্ঞানের একমাত্র ভিত্তি—তারই উপর প্রতিষ্ঠিত। মন যথন জ্ঞানেরও অতীত ভূমিতে চলে যায়, তথন দে ষথার্থ বস্তু—যথার্থ বিষয়কেই উপলব্ধি করে। 'আপ্ত' তাঁদের বলে, যাঁরা ধর্মকে প্রত্যক্ষ করেছেন। তাঁরা যে উপলব্ধি করেছেন, তার প্রমাণ এই যে, তুমিও যদি তাঁদের প্রণালী অমুসরণ কর, তুমিও প্রত্যক্ষ করবে। প্রত্যেক বিজ্ঞানেরই নিজম্ব বিশেষ প্রণালী ও বিশেষ যন্ত্রের প্রয়োজন। একজন জ্যোতির্বিদ্ রানাঘরের সমস্ত হাঁড়িকুড়ির সাহায্য নিয়ে শনিগ্রহের বলয়গুলি দেখাতে পারেন না, তার জন্ম দূরবীক্ষণযন্ত্র প্রয়োজন। সেইরপ ধর্মের মহান সত্যসমূহ দেখতে হলে, যাঁরা পূর্বেই সেগুলি প্রত্যক্ষ করেছেন, তাঁদের প্রণালীগুলি অমুসরণ করতে হবে। যে বিজ্ঞান যত বড়, তার শিক্ষা করবার উপায়ও তত নানাবিধ। আমরা সংসারে আস্বার পূর্বেই ভগবান এ থেকে বেরুবার উপায়ও ক'রে রেথেছেন। স্থতরাং আমাদের চাই শুধু দেই উপায়টাকে জানা। তবে বিভিন্ন প্রণালী নিয়ে মারামারি ক'রো না। কেবল যাতে তোমার অপরোক্ষাহুভূতি হয়, তার চেষ্টা কর, আর যে দাধনপ্রণালী তোমার পক্ষে সবচেয়ে উপযোগী হয়, তাই অবলম্বন কর। তুমি আম থেয়ে যাও, অপরে থীষ্টান হবে। আর সবই বাজে কথামাত্র—কথা যত কম হয়, ততই ভাল।

জগতে যার কিছু বার্ডা বহন করবার বা শিক্ষা দেবার থাকে, তাকেই বার্তাবহ বা দৃত বলা ষেতে পারে; দেবতা থাকলে তবেই তাকে মন্দির বলা ষেতে পারে, এর বিপরীতটা সত্য নয়। ততদিন পর্যন্ত শিক্ষা কর, যতদিন পর্যন্ত না তোমার মুখ ব্রহ্মবিদের মতো প্রতিভাত হয়, যেমন সত্যকামের ইয়েছিল।

আহুমানিক জ্ঞানের বিরুদ্ধে আহুমানিক জ্ঞান নিয়ে কথা বললেই ঝগড়া বাধে। কিন্তু যা প্রত্যক্ষ দর্শন করেছ, তারই সম্বন্ধে কথা বলো দেখি— কোন মহয়হদয়ই তাকে স্বীকার না ক'রে পারবে না। প্রত্যক্ষাহভূতি করাতেই দেণ্ট পল্কে (St. Paul) ইচ্ছার বিরুদ্ধে এইধর্ম গ্রহণ করতে হয়েছিল।

### ঐ, অপরাহু

(মধ্যাহুভোজনের পর অল্পকণ কথাবার্তা হয়—দেই কথাবার্তা-প্রদক্ষে স্বামীদ্ধী বলেনঃ)

ভ্রমই ভ্রমকে সৃষ্টি ক'রে থাকে। ভ্রম নিজেকেই নিজে সৃষ্টি করে, আবার নিজেকেই নিজে ধ্বংস করে। একেই বলে মায়া। যেহেতু তথাকণিত সমৃদয় জ্ঞানেরই ভিত্তি মায়া, ঐ জ্ঞান অক্যোক্যাশ্রমদোষত্ই। এমন এক সময় আসে—বখন ঐ জ্ঞান নিজেই নিজেকে নট করে। 'ছেড়ে দাও রজ্জ্ — বাহে আকর্ষণ।' ভ্রম কখনও আত্মাকে স্পর্শ করতে পারে না। যথনই আমরা সেই দড়িটাকে ধরি, মায়ার সহিত নিজেদের এক ক'রে ফেলি, তথনই মায়া আমাদের উপর শক্তি বিস্তার করে। মায়াকে ছেড়ে দাও, কেবল সাক্ষিম্বরূপ হয়ে থাকো। তা হলেই অবিচলিত থেকে জ্বাৎপ্রপঞ্জরপ ছবির সৌন্দর্যে মৃগ্র হ'তে পারবে।

# বুধবার, ২৪শে জুলাই

ষিনি যোগে সম্পূর্ণ দিদ্ধিলাভ করেছেন, তাঁর পক্ষে যোগদিদ্ধিগুলি বিম্ন নম্ম, কিন্তু প্রবর্তকের পক্ষে সেগুলি বিম্নয়রপ হ'তে পারে, কারণ ঐগুলি প্রয়োগ করতে করতে ঐসবে একটা আনন্দ ও বিশ্ময়ের ভাব আসতে পারে। দিদ্ধি বা বিভৃতিগুলি যোগসাধনার পথে যে ঠিক ঠিক অগ্রসর হওয়া যাচ্ছে, তারই চিহ্নযুক্তপ; কিন্তু সেগুলি মন্ত্রজ্ঞপ, উপবাসাদি, তপস্থা, যোগসাধন, এমন কি ঔষধ-বিশেষের ব্যবহারের ঘারাও আসতে পারে। যে যোগী যোগদিদ্ধিসমূহেও বৈরাগ্য অবলম্বন করেন এবং সমৃদ্য কর্মফল ত্যাগ করেন, তার 'ধর্মমেয' নামে সমাধিলাভ হয়। যেমন মেঘ বৃষ্টি বর্ষণ করে, তেমনি তিনি যে যোগাবছা লাভ করেন, তা চারিদিকে ধর্ম বা পবিত্রতার প্রভাব বিস্তার করতে থাকে।

ষধন একরূপ প্রত্যয়ের ক্রমাগত আবৃত্তি হ'তে থাকে, তথনই সেটা ধ্যান-পদবাচ্য, কিন্তু সমাধি এক বস্তুতেই হয়ে থাকে।

মন আত্মার জ্ঞেয়, কিন্তু মন স্বপ্রকাশ নয়। আত্মা কোন বস্তুর কারণ হ'তে পারে না। কিন্ধপে হবে ? পুরুষ প্রকৃতিতে যুক্ত হবে কিন্ধপে ? পুরুষ প্রকৃতিপক্ষে কখনও প্রকৃতিতে যুক্ত হন না—স্ববিবেকের দক্ষন বোধ হয় পুরুষ প্রকৃতিতে যুক্ত হয়েছে।

লোককে করুণার চক্ষে না দেখে, অথবা তারা অতি হীনদশায় পড়ে আছে—এ-রকম মনে না ক'রে, অপরকে সাহাষ্য করতে শিক্ষা কর। শক্রমিত্র উভয়ের প্রতি সমদৃষ্টি হ'তে শিক্ষা কর; যখন তা হ'তে পারবে, আর যখন তোমার কোন বাসনা থাকবে না, তখন তোমার চরমাবহা লাভ হয়েছে বৃষ্তে হবে।

বাসনারূপ অশ্বথরক্ষকে অনাসক্তিরূপ কুঠার দ্বারা কেটে ফেল, তা হলেই ভা একেবারে চ'লে দাবে—ও তো একটা ভ্রমনাত্র। 'হার মোহ ও শোক চ'লে গেছে, দ্বিনি সঙ্গদোষ জয় করেছেন, তিনিই কেবল 'আজাদ' বা মুক্ত।'

(কোন ব্যক্তিকে বিশেষভাবে—ব্যক্তিগতভাবে ভালবাসা হচ্ছে বন্ধন। সকলকে সমানভাবে ভালবাসো, তা হ'লে সব বাসনা চ'লে যাবে )

ন্বভক্ষক কাল এলে সকলকেই যেতে হবে। অতএব পৃথিবীর উন্নতির
অন্ত, ক্ষণস্থায়ী প্রজাপতিকে রঙচঙে করবার জন্ত কেন চেষ্টা কর? সবই
তো শেষে চলে যাবে। সাদা ইত্রের মতো থাঁচায় ব'সে কেবল ডিগবাজি
থেও না; সদাই ব্যস্ত অথচ প্রকৃত কাজ কিছু হচ্ছে না। বাসনা
ভালই হোক, আর মন্দই হোক, বাসনা জিনিসটাই থারাপ। এ যেন
ক্কুরের মতো মাংসথও পাবার জন্ত দিন-রাত লাফানো, অথচ মাংসের

টুকরোটা ক্রমাগত সামনে থেকে সরে যাচ্ছে, আর শেষ পর্যস্ত কুকুরের মতো মৃত্যু। ৩৪-রকম হ'য়োনা। সমস্ত বাসনানট ক'রে ফেলো।)

পরমাত্মা যথন মারাধীশ, তথন তিনি ঈশব; পরমাত্মা যথন মারার অধীন, তথন তিনিই জীবাত্মা। সমৃদয় জগৎপ্রপঞ্চের সমষ্টিই মায়া, একদিন সেটা একেবারে উড়ে ধাবে।

বৃক্ষের বৃক্ষণ্ডটা মায়া—গাছ দেখবার সময় আমরা প্রকৃতপক্ষে ব্রহ্মস্বরূপকেই দেখছি, মায়া-আবরণে ঢাকা। কোন ঘটনা সহস্কে 'কেন' এই প্রশ্ন জিজ্ঞাসাটাই মায়ার অস্তর্গত। স্বতরাং মায়া কিরুপে এল ?—এ প্রশ্ন জিজ্ঞাসা করা বৃথা, কারণ মায়ার মধ্য থেকে ওর উত্তর কখন দেওয়া যেতে পারে না; আর মায়ার পারে কে ঐ প্রশ্ন জিজ্ঞাসা করবে? মন্দ বা মায়া বা অসদ্দৃষ্টিই 'কেন' এই প্রশ্নের স্পৃষ্টি করে, কিন্তু 'কেন' প্রশ্ন থেকে মায়া আদে না—মায়াই ঐ 'কেন' জিজ্ঞাসা করে। ভ্রমই ভ্রমকে নই ক'রে দেয়। যুক্তি-বিচার নিজেই একটা বিরোধের উপর প্রতিষ্ঠিত, স্বতরাং এটা একটা চক্রন্থক, কাজেই যুক্তি নিজেই নিজেকে ধ্বংস করবে। ইক্রিয়ঙ্গ অন্তর্ভূতি একটা আহ্মমানিক জ্ঞান, আবার সব আহ্মমানিক জ্ঞানের ভিত্তি অন্থভ্তি।

ষ্মজ্ঞানে যথন ব্রশ্বজ্যোতিঃ প্রতিবিধিত হয়, তথনই তাকে দেখা যায়— স্বতম্বভাবে ধরলে সেটা শৃক্ত ছাড়া কিছুই নয়। মেঘে স্থকিরণ প্রতিফলিত না হ'লে মেঘকে দেখাই যায় না।

চারজন লোক দেশভ্রমণ করতে করতে একটা খুব উচু দেয়ালের কাছে এসে উপস্থিত হ'ল। প্রথম পথিকটি অতি কটে দেয়াল বেয়ে উঠল, আর পেছন দিকে চেয়ে না দেথেই দেয়ালের ওপারে লাফ দিয়ে প'ড়ল। দিতীয় পথিকটি দেওয়ালে উঠল, ভেতরের দিকে দেখলে, আর আনন্দধ্বনি ক'রে ভেতরে প'ড়ল। তারপর তৃতীয়টিও দেয়ালের মাথায় উঠল, তার সঙ্গীরা কোথায় গিয়েছে সে দিকে লক্ষ্য ক'রে দেখলে, তারপর আনন্দে হাং হাং ক'রে হেসে তাদের অনুসরণ করলে। কিন্তু চতুর্থ পথিকটি দেয়ালে উঠে তার সঙ্গীরে কি হ'ল জেনে লোককে তা জানাবার জন্ম ফিরে এল। এই সংসার-প্রপঞ্চের বাইরে যে কিছু আছে, আমাদের কাছে তার প্রমাণ হচ্ছে—

বে-সকল মহাপুরুষ মায়ার দেয়াল বেয়ে ভেতরের দিকে পড়েছেন, তাঁরা পড়বার আগে যে আনন্দে হাঃ হাঃ ক'রে হেদে উঠেন, সেই হাস্ত।

আমরা যথন সেই পূর্ণ সন্তা থেকে নিজেদের পৃথক্ ক'রে তাতে কতকগুলি গুণের আরোপ করি, তথন তাঁকেই আমরা ঈশ্বর বলি। ঈশ্বর হচ্ছেন— আমাদের মনের দারা দৃষ্ট এই জগৎপ্রপঞ্চের মূল সত্তা। জগতের সমৃদ্র মন্দ ও ত্থেরাশিকে কুসংস্থারাচ্ছন্ন মন যেভাবে দেখে, তাকেই 'শয়তান' বলে।

বৃহস্পতিবার, ২৫শে জুলাই

( পাতঞ্জল যোগস্ত্ৰ )

কার্য তিন প্রকারের হ'তে পারে—ক্বত ( যা তুমি নিজে ক'রছ ), কারিত ( যা অপরের দারা করাচ্ছ ), আর অমুমোদিত ( অপরে করছে তাতে তোমার অমুমোদন আছে, কোন আপত্তি নেই )। আমাদের উপর এই তিন প্রকার কার্যের ফল প্রায় একরূপ।

পূর্ণ ব্রন্ধচর্যের দারা মানসিক ও আধ্যাত্মিক শক্তি খ্ব প্রবল হয়ে থাকে।
ব্রন্ধচারীকে কায়মনোবাক্যে মৈথুনবর্জিত হ'তে হবে। দেহটার ষত্ন ভূলে
যাও। যতটা সম্ভব, দেহচেতনা ভূলে যাও।

ষে অবস্থায় স্থিরভাবে ও স্থথে অনেকক্ষণ বদে থাকতে পারা যায়, তাকেই 'আসন' বলে। সর্বদা অভ্যাদের দ্বারা এবং মনকে অনস্তভাবে ভাবিত করতে পারলে এটি হ'তে পারে)

একটা বিষয়ে সর্বদা চিত্তবৃত্তি প্রবাহিত করার নাম 'ধ্যান'। স্থির জলে যদি একটা প্রস্তর্যগু ফেলা যায়, তা হ'লে জলে অনেকগুলি বৃত্তাকার তরক উৎপন্ন হয়—বৃত্তগুলি দব পৃথক্ পৃথক্, অথচ পরস্পার পরস্পারের উপর কার্য করছে। আমাদের মনের ভেতরও এইরপ বৃত্তিপ্রবাহ চলেছে; তবে আমাদের ভেতর দেটি অজ্ঞাতদারে হচ্ছে, আর যোগীদের ভেতর ঐরপ কার্য তাঁদের জ্ঞাতদারে হয়ে থাকে। আমরা যেন মাকড়দার মতো নিজের জালের মধ্যে রয়েছি, যোগ-অভ্যাদের ভারা আমরা মাকড়দার মতো জালের যে অংশে

ইচ্ছা বেতে পারি। যারা যোগী নয়, তারা বেখানে রয়েছে, সেই নির্দিষ্ট স্থল-বিশেষেই আবদ্ধ থাকতে বাধ্য হয়।

(অপরকে হিংসা করলে বন্ধন হয় ও আমাদের সামনে থেকে সভ্য ঢাকা পড়ে ষায়। উধু নিষেধাত্মক ধর্মসাধনাই যথেষ্ট নয়। মায়াকে আমাদের জয় করতে হবে, তা হলেই মায়া আমাদের অহুসরণ করবে। যথন কোন বস্তু আমাদের আর বাঁধতে না পারে, তথনই আমরা সেই বস্তু পাবার যোগ্যতা লাভ করি। যথন ঠিক ঠিক বন্ধন ছুটে ষায়, তথন সবই আমাদের নিকট এসে উপস্থিত হয়। ষারা কোন কিছু চায় না, শুধু তারাই প্রকৃতিকে জয় করেছে।

(এমন কোন মহাত্মার শরণাগত হও, যিনি নিজের বন্ধন ছিন্ন করেছেন, কালে তিনিই কুপাবশে তোমায় মৃক্ত ক'রে দেবেন। ঈশবের শরণাগত হওয়া এর চেয়ে উচ্চভাব, কিন্তু অতি কঠিন। প্রকৃতপক্ষে এটি কার্যে পরিণত করেছে—এমন লোক শতাব্দীর ভিতর বড়জোর একজন দেখা যায়। কিছু অহতেব ক'রো না, কিছু জেনো না, কিছু ক'রো না, নিজের ব'লে কিছু রেখো না—সব কিছু ঈশবে সমর্পণ কর আর সর্বাস্তঃকরণে বলো, 'তোমারই ইচ্ছা পূর্ণ হোক।'

আমরা বন্ধ-এই ভাব আমাদের স্থপ্নমাত্র। জেগে ওঠ-বন্ধন চ'লে যাক। ঈশরের শরণাপন্ন হও, এই মায়া-মরু অতিক্রম করবার এই একমাত্র উপায়।

'ছেড়ে দাও বজ্জ, বলো হে সন্মাসি, ওঁ তৎ সৎ ওঁ।'

আমরা যে অপরের সেবা করতে পারছি, এ আমাদের একটা বিশেষ সৌভাগ্য—কারণ ঐরপ অন্থল্ভানের দারাই আমাদের আত্মোন্নতি হবে। লোকে যে কট পাচ্ছে, তার কারণ তার উপকার ক'রে আমাদের কল্যাণ হবে। অতএব দাতা দান করবার সময় গ্রহীতার সামনে হাঁটু গেড়ে বহুন এবং তাকে ধস্তবাদ দিন, গ্রহীতা সম্মুখে দাঁড়িয়ে থেকে দান করতে অহুমতি

<sup>&</sup>gt; 'সন্ন্যাসীর গীতি' ( Song of the Sannyasin ) হইতে। ক্ৰিডাটি সহস্ৰদ্বীপোতানে এইকালেই রচিত।

দিন। সব প্রাণীর মধ্যে সেই প্রভুকে দর্শন ক'রে তাঁকেই দান কর। যখন আমরা আর মন্দ কিছু দেখতে পাব না, তখন আমাদের পক্ষে জগৎপ্রপঞ্চই আর থাকবে না, কারণ প্রকৃতির অন্তিত্বের উদ্দেশ্যই হচ্ছে এই ভ্রম থেকে আমাদের মৃক্ত করা। অপূর্ণতা ব'লে কিছু আছে, এইটে ভাবাই অপূর্ণতা স্প্রিকরা। আমরা পূর্ণব্বরূপ ও ওজঃস্বরূপ, এই চিস্তাতেই কেবল এটা দূর হ'তে পারে। ্যতই ভাল কাজ কর না কেন, কিছু না কিছু মন্দ তাতে লেগে থাকবেই থাকবে। তবে সমৃদয় কার্য নিজের ব্যক্তিগত ফলাফলের দিকে দৃষ্টি না রেখে ক'রে যাও, সব ফল ঈশ্বরে সমর্পণ কর, তা হ'লে ভাল-মন্দ কিছুই তোমায় অভিভূত করতে পারবে না।

কাজ করাটা ধর্ম নয় বটে, তবে ঠিক ঠিক ভাবে অম্প্রেটিত কাজ মৃক্তির দিকে নিয়ে যায়। প্রকৃতপক্ষে অপরকে করুণার চক্ষে দেখা অজ্ঞানমাত্র, কারণ আমরা করুণা ক'বব কাকে? তুমি ঈখরকে করুণার চক্ষে দেখতে পার কি ? আর ঈখর ছাড়া আর কিছু আছে কি ? ঈখরকে ধল্লবাদ দাও যে, তিনি ভোমাকে তোমার আত্মোয়তির জল্ল এই জগৎকে পএকটি নৈতিক ব্যায়ামশালা দিয়েছেন, কিন্তু কথনও ভেবো না—তুমি এই জগৎকে দাহায়্য করতে পারো। তোমায় যদি কেউ অভিশাপ দেয়, তার প্রতি রুভক্ত হও, কারণ গালাগালি বা অভিশাপ জিনিসটা কি, তা দেখবার জল্ল সে যেন তোমার সম্মুথে একথানি আরশি ধরছে, আর তোমাকে আত্মসংযম অভ্যাস করবার অবসর দিছে। স্থতরাং তাকে আশীর্বাদ কর ও স্থবী হও। অভ্যাস করবার অবকাশ না হ'লে শক্তির বিকাশ হ'তে পারে না, আর আরশি সামনে না ধরলে আমরা নিজের মুথ নিজে দেখতে পাই না )

অপবিত্র চিস্তা ও কল্পনা অপবিত্র ক্রিয়ার মতোই দোষাবহ। কামনা দমন করলে তা থেকে উচ্চতম ফললাভ হয়। কামশক্তিকে আধ্যাত্মিক শক্তিতে পরিণত কর, কিন্তু নিজেকে পুরুষত্বহীন ক'রো না, কারণ তাতে কেবল শক্তির অপচয় হয়। এই শক্তি যত প্রবল থাকবে, এর দারা তত অধিক কান্ত সম্পদ্ধ হ'তে পারবে। প্রবল জলের স্রোত পেলে তবেই জ্বলশক্তির সাহায্যে থনির কান্ত করা যেতে পারে।

আজকাল আমাদের বিশেষ প্রয়োজন এই ষে, আমাদের জানতে হবে, একজন ঈশ্বর আছেন, আর এথানে এবং এথনই আমরা তাঁকে অস্তুত্তব করতে —দেখতে পারি। চিকাগোর একজন অধ্যাপক বলেন, 'এই জগতের তত্তাবধান তুমি কর, পরলোকের খবর ঈশ্বর নেবেন।' কি আহাম্মকি কথা! যদি আমরা এই জগতের সব বন্দোবস্ত করতে পারি, তবে পরলোকের ভার নেবার জন্ম আবার অকারণ একজন ঈশবের কি দরকার ?

শুক্রবার, ২৬শে জুলাই ( বুহদারণ্যক উপনিষং )

দব কিছুকে ভালবাদো, কেবল আত্মার ভিতর দিয়ে এবং আত্মার জন্ত । যাজবন্ধ্য তাঁর স্থা মৈত্রেয়ীকে বলেছিলেন, 'আত্মার দারাই আমরা দব জিনিদ জানতে পারছি।' আত্মা কথনও জ্ঞানের বিষয় হ'তে পারে না—যে নিজে জ্ঞাতা, দে কি ক'রে জ্ঞেয় হবে ?' যিনি নিজেকে আত্মা ব'লে জানতে পারেন, তাঁর পক্ষে আর কোন বিধিনিষেধ থাকে না। তিনি জানেন—তিনিই এই জগৎপ্রপঞ্চ, আবার এর স্রষ্টাপ্ত বটে।

পুরাতন পৌরাণিক ব্যাপারগুলিকে রূপকের আকারে চিরস্থায়ী করবার চেষ্টা করলে এবং তাদের নিয়ে বেশী বাড়াবাড়ি করলে কুসংস্কারের উৎপত্তি হয়, আর এটা বাস্তবিক তুর্বলতা। সত্যের সঙ্গে যেন কখন কিছুর আপস'না করা হয়। সত্যের উপদেশ দাও, আর কোন প্রকার কুসংস্থারের দোহাই দিতে চেষ্টা ক'রো না, অথবা সত্যকে শিক্ষার্থীর ধারণাশক্তির উপযোগী করবার জন্ত নামিয়ে এনো না)

শনিবার, ২৭শে জুলাই ( কঠোপনিবং )

অপরোক্ষাস্থৃতিসম্পন্ন ব্যক্তি ব্যতীত অপর কারও কাছে আত্মতত্ত শিক্ষা করতে বেও না। অপরের কাছে তা কেবল কথার কথামাত্র। প্রত্যক্ষাস্থ-ভৃতি হ'লে মাস্থ্য ধর্মাধর্ম, ভৃত-ভবিশ্বং—সর্বপ্রকার দ্বন্দের পারে চলে ধায়। 'নিষ্কাম ব্যক্তি সেই আত্মাকে দর্শন করেন, আর তাঁর আত্মার শাশ্বতী শাস্তি এসে থাকে।'' শুধু কথা বলা, বিচার, শাস্ত্রপাঠ ও বৃদ্ধির চূড়ান্ত পরিচালনা করা, এমন কি বেদ পর্যন্ত মাহুষকে সেই আত্মজান দিতে পারে না।

আমাদের ভিতর পরমাত্মা ও জীবাত্মা—ত্ই-ই আছেন। জ্ঞানীরা জীবাত্মাকে ছায়াস্বরূপ, আর পরমাত্মাকে যথার্থ সূর্যস্বরূপ ব'লে জানেন।

আমরা যদি মনটাকে ইন্দ্রিয়গুলির দক্ষে সংযুক্ত না করি, তা হ'লে আমরা চক্ষ্, কর্ণ, নাসিকা প্রভৃতি ইন্দ্রিয় ঘারা কোন জ্ঞানই লাভ করতে পারি না। মনের শক্তি ঘারাই বহিরিন্দ্রিয়গুলিকে ব্যবহার করা হয়ে থাকে। ইন্দ্রিয়-গুলিকে বাইরে যেতে দিও না, তা হ'লে দেহ এবং বহির্জগং—এই উভয়েরই হাত থেকে মুক্তি পারে।

এই যে অজ্ঞাত বস্তুটাকে আমরা বহির্জগৎ ব'লে দেখছি, মৃত্যুর পর নিজ নিজ মনের অবস্থামুদারে একেই কেউ স্বর্গ, কেউ বা নরক ব'লে দেখে। ইহলোক পরলোক—এ ছটোই স্বপ্নমাত্র, পরেরটি আবার প্রথমটির ছাঁচে গড়া। ঐ হুই প্রকার স্বপ্ন থেকেই মৃক্ত হও, জানো—সবই সর্ব্যাপী, সবই বর্তমান। প্রকৃতি, দেহ ও মনেরই মৃত্যু হয়, আমাদের মৃত্যু হয় না; আমরা ঘাই-ও না, আদি-ও না। এই যে মাহ্য 'স্বামী বিবেকানন্দ'—এর সত্তা প্রকৃতির ভিতর, স্বত্রাং এর জন্মও হয়েছে এবং মৃত্যুও হবে। কিন্তু আত্মা— বাকে আমরা স্বামী বিবেকানন্দ-রূপে দর্শন করছি—তাঁর কথনও জন্ম হয়নি; তিনি কথনও মরবেন না—তিনি অনস্ত ও অপরিণামী সত্তা)

আমরা মন:শক্তিকে পাঁচটা ইন্দ্রিয়শক্তিতেই ভাগ করি, বা একটা শক্তিরপেই দেখি, মন:শক্তি একরকমই থাকে। একজন অন্ধ বলে, 'প্রত্যেক জিনিসের ভিন্ন রকমের প্রতিধ্বনি আছে, স্থতরাং আমি হাততালি দিয়ে বিভিন্ন জিনিসের প্রতিধ্বনি ধারা আমার চতুদিকে কোথায় কি আছে, ঠিক ঠিক বলতে পারি।' স্থতরাং ঘন কুয়াদার ভিতর একজন অন্ধ একজন চক্ষুমান্ লোককে অনায়াদে পথ দেখিয়ে নিয়ে যেতে পারে, কারণ ভার কাছে কুয়াদা বা অন্ধ্বারে কিছু তফাত হয়না।

মিনকে সংষত কর, ইন্দ্রিয়গুলিকে নিরোধ কর, তা হলেই তুমি যোগী; তারপর বাকি যা কিছু—সবই হবে। শুনতে, দেখতে, দ্রাণ বা স্বাদ নিতে

অস্বীকার কর; বহিরিদ্রিয়গুলি থেকে মনঃশক্তিকে সরিয়ে নাও। তুমি তো
অজ্ঞাতসারে এটি সদাসর্বদাই ক'রছ—ধেমন ষথন তোমার মন কোন বিষয়ে
ময় থাকে; স্থতরাং তুমি জ্ঞাতসারেও এটি করবার অভ্যাস করতে পারো।
মন ধেখানে ইচ্ছা ইদ্রিয়গুলিকে প্রয়োগ করতে পারে। দেহের সাহাষ্যেই
বে আমাদের কান্ধ করতে হবে, এই মূল কুসংস্কারটি একেবারে ছেড়ে দাও।
তা তো করতে হয় না। নিজের ঘরে গিয়ে বসো, আর নিজের অস্তরাত্মার
ভিতর থেকে উপনিষদের তত্বগুলি আবিদ্ধার কর। তুমি সকল বিষয়ের
অনস্বধনি-স্বরূপ, ভূত-ভবিয়ৎ সকল গ্রন্থের মধ্যে তুমিই শ্রেষ্ঠ গ্রন্থ। ষতদিন না
সেই ভিতরের অস্বর্থামী গুরুর প্রকাশ হচ্ছে, ততদিন বাহিরের উপদেশ সব
ব্থা। বাহিরের শিক্ষাদারা যদি হদয়রূপ গ্রন্থ খুলে যায়, তবেই তার কিছু
মূল্য আছে—বলা থেতে পারে।

আমাদের ইচ্ছাশক্তিই সেই 'ক্ষুদ্র মৃত্ বাণী'; সেই যথার্থ নিয়স্তা, যে আমাদের বলছে—এই কাজ কর, এই কাজ ক'রো না। এই ইচ্ছাশক্তি আমাদের যত বন্ধনের মধ্যে এনেছে। অজ্ঞ ব্যক্তির ইচ্ছাশক্তি তাকে বন্ধনে ফেলে, আর সেইটেই জ্ঞানপূর্বক পরিচালিত হ'লে আমাদের মৃক্তি দিতে পারে। দহস্র উপায়ে ইচ্ছাশক্তিকে দৃঢ় করা যেতে পারে, প্রত্যেক উপায়ই এক এক প্রকার যোগ; তবে প্রণালীবন্ধ যোগের ঘারা এটা খুব শীঘ্র সাধিত হ'তে পারে। ভক্তিযোগ, কর্মযোগ, রাজ্যোগ ও জ্ঞানযোগের ঘারা খুব নিশ্চিত-রূপে কৃতকার্য হওয়া যায়। মৃক্তিলাভ করবার জন্ত তোমার যত প্রকার শক্তি আছে সব প্রয়োগ কর; জ্ঞানবিচার, কর্ম, উপাসনা, ধ্যান—সমৃদ্য অবলম্বন কর, সব পাল এক সঙ্গে তুলে দাও, সব কলগুলি পুরাদ্যে চালাও, আর গন্ধবাস্থানে উপনীত হও। যত শীঘ্র পারো, ততই ভাল।

থীষ্টানদের ব্যাপ্টিজ্মু (baptism) সংস্কার একট। বাহুগুদ্ধি-স্বরূপ—এটি অস্কঃগুদ্ধির প্রতীক। বৌদ্ধর্য থেকে এর উৎপত্তি।

প্রীষ্টানদের ইউকাসরিষ্ট নামক অমুষ্ঠান অ্বসভ্য জাতিসমূহের একটি অতি প্রাচীন প্রথার অবশেষ। ঐ-সব অসভ্য জাতি—কথন কথন তাদের বড় বড় নেতারা যে-সব গুলে মহৎ হয়েছেন, সেইগুলি পাবার আশায় তাঁদের মেরে ফেলত এবং তাঁদের মাংস থেত। তাদের বিশাস ছিল, যে-সকল শক্তিতে

তাদের নেতা বীর্ষবান্, সাহসী ও জ্ঞানী হয়েছিলেন, এই উপায়ে সেই শক্তিগুলি তাদের ভিতর আসবে, আর কেবল এক ব্যক্তি এরপ বীর্ষবান্ ও জ্ঞানী না হয়ে সমগ্র জাতিটাই এরপ হবে। নরবলিপ্রথা য়াহুদীজাতির ভিতরও ছিল, আর তাঁদের দশর জিহোবা ঐ প্রথার জন্ম তাদের অনেক শান্তি দিলেও সেটা তাদের ভিতর থেকে একেবারে লোপ পায়নি। যীশু নিজে শান্তপ্রকৃতি ও প্রেমিক প্রক্ষ ছিলেন, কিন্তু তাঁকে য়াহুদীজাতির বিশ্বাসের সঙ্গে থাপ থাইয়ে প্রচার করবার চেটার ফলে এটানদের মধ্যে এই মতবাদের উৎপত্তি হ'ল যে, যীশু ক্রুশে বিদ্ধ হয়ে সমগ্র মানবজাতির প্রতিনিধি-রূপে নিজেকে বর্লি দিয়ে ঈশরকে সম্ভই করলেন। য়াহুদীদের মধ্যে পূর্বে এক প্রথা ছিল—তাঁদের প্রেরিভিরা মন্ত্রপাঠ ক'রে ছাগলের উপর মাহুষের পাপ চাপিয়ে দিয়ে তাকে জঙ্গলে তাড়িয়ে দিতেন—এখানে ছাগলের বদলে মান্ত্র্য, এই তফাত। এই নিষ্ঠ্র ভাব প্রবেশ করার দক্ষন এট্রধর্ম যীশুর ষথার্থ শিক্ষা থেকে অনেক দ্বে সরের তাব এবং তার ভিতর পরের উপর অত্যাচার করবার ও অপরের রক্তপাত করবার ভাব এল।

কোন কাজ করবার সময় ব'লো না, 'এটা আমার কর্তব্য'; বরং বলো, 'এটা আমার স্বভাব'।

'সত্যমেব জ্বয়তে নান্তম্'—সত্যেরই জ্বন্ন হয়, মিথ্যার হয় না। সত্যের উপর প্রতিষ্ঠিত হও, তা হলেই তুমি ভগবানকে লাভ করবে।

অতি প্রাচীনকাল থেকে ভারতে ব্রাহ্মণজাতি নিজেদের সর্বপ্রকার বিধিনিয়েধের অতীত ব'লে ঘোষণা করেছেন, তাঁরা নিজেদের 'ভূদেব' ব'লে দাবি করেন। তাঁরা খ্ব দরিদ্রভাবে থাকেন, তবে তাঁদের দোষ এই যে, তাঁরা আধিপত্য বা প্রভূত্ব থোঁজেন। যাই হোক, ভারতে প্রায় ছয় কোটা ব্রাহ্মণের বাস; তাঁদের কোনপ্রকার বিষয়-আশয় নেই, অথচ তাঁরা বেশ ভাল লোক, নীতিপরায়ণ। আর এইরূপ হ্বার কারণ এই যে, বাল্যকাল থেকেই তাঁরা শিক্ষা পেয়ে আসছেন যে, তাঁরা বিধিনিয়েধের অতীত, তাঁদের কোন প্রকার শান্তির বিধান নেই। তাঁরা নিজেদের 'বিজ্ঞ' বা ঈশ্বতনয় জ্ঞান ক'রে থাকেন।

রবিবার, ২৮শে জুলাই

( দন্তাত্তেয় '-কৃত অবধৃত-গীতা )

'মনের স্থিরতার উপর সমৃদয় জ্ঞান নির্ভর করছে।'

'ষিনি সমগ্র জগৎপ্রপঞ্চে পূর্ণভাবে বিরাজ করছেন, যিনি স্মাত্মার মধ্যে আত্ম-স্বরূপ, তাঁকে আমি নমস্কার করি কিরুপে ?'

আত্মাকে আমার নিজের স্বভাব—নিজের স্বরূপ ব'লে জানাই পূর্ণজ্ঞান এবং প্রত্যক্ষান্তভূতি। 'আমিই তিনি, এ-বিষয়ে কিছুমাত্র সংশয় নেই।'

'কোন চিস্তা, কোন বাক্য বা কোন কার্যই আমার বন্ধন উৎপন্ন করতে পারে না। আমি ইন্দ্রিয়াতীত, আমি চিদানন্দস্বরূপ।'

'অন্তি নান্তি' কিছুই নেই, সবই আত্ম-স্বরূপ। সবই আপেক্ষিক ভাব।
সমূদয় দ্ব ক'রে দাও, সব কুসংস্কার ঝেড়ে ফেলো, জাতি কুল দেবতা—
আর যা কিছু—সব চ'লে যাক। এক হওয়া বা হয়ে যাওয়া—এ-সবের
কথা কেন বলো? হৈত অহৈত বাদের কথাও ছেড়ে দাও। তুমি ছই ছিলে
কবে যে তুই ও একের কথা ব'লছ? এই জগৎপ্রপঞ্চ সেই নিত্যশুদ্ধ
বক্ষমাত্র, তিনি ছাড়া আর কিছু নয়। যোগের ঘারা শুদ্ধ হবো, এ-কথা
ব'লোনা—তুমি সয়ং যে শুদ্ধ-স্থভাব। কেউ তোমায় শিক্ষা দিতে পারে না।

ষিনি এই গীতা লিখেছেন, তাঁর মতো লোকই ধর্মটাকে জীবস্ত রেখেছেন। তাঁরা বান্তবিকই সেই ব্রহ্মস্থরপ উপলব্ধি করেছেন। তাঁরা কোন কিছু প্রাহ্ম করেন না, শরীরের স্থ্যভ্যথ প্রাহ্ম করেন না, শীত-উষ্ণ বা বিপদ-আপদ বা . অন্ত কিছু মোটেই প্রাহ্ম করেন না। জলস্ত অঙ্গার তাঁদের দেহকে দগ্ধ করতে থাকলেও তাঁরা স্থির হয়ে ব'সে আত্মানন্দ সন্তোগ করেন, গা ষে পুড়ছে, তা তাঁরা টেরই পান না।

'জ্ঞাতা, জ্ঞান ও জ্ঞেয়-রূপ ত্রিবিধ বন্ধন যথন দূর হয়ে যায়, তথনই আ্থা-স্বরূপের প্রকাশ হয়।'

'ষ্থন বন্ধন ও মৃক্তিরূপ ভ্রম চলে যায়, তথনই আত্মন্বরূপের প্রকাশ হয়।' 'মন:দংষ্ম ক'রে থাকো তাতেই বা কি, না ক'রে থাকো তাতেই বা কি ? ' তোমার অর্থ থাকে তাতেই বা কি, না থাকে তাতেই বা কি ? তুমি নিত্যশুদ্ধ

দন্তাত্তের মৃনি—অতি ও অনপ্রার পুত্র, এক শরীরে ব্রহ্মা বিষ্ণু মহেশ্বরের অবতার।

। বলো আমি আত্মা, কোন বন্ধন কথনও আমার কাছে ঘেঁষডে পারেনি। আমি অপরিণামী নির্মল আকাশস্বরূপ; নানাবিধ বিশাস বা ধারণারূপ মেঘ আমার উপর দিয়ে চলে যেতে পারে, কিন্তু আমাকে তারা স্পর্শ ই করতে পারে না।'

'ধর্মাধর্ম—পাপপুণ্য উভয়কেই দগ্ধ ক'রে ফেলো। মৃক্তি ছেলেমাসুষী কথামাত্র। আমি সেই অবিনাশী জ্ঞানস্বরূপ, আমি সেই পবিত্রতাস্বরূপ।'

'কেউ কখন বন্ধ হয়নি, কেউ কখন মৃক্তও হয়নি। আমি ছাড়া কেউ নেই। আমি অনস্কম্বন্ধপ, নিত্যমৃক্তম্বভাব। আমাকে আর শেখাতে এসোঃ না—আমি চিদ্ঘনম্বভাব, কিলে আমার এই ম্বভাব বদলাতে পারে ? কাকেই বা শেখানো মেতে পারে ? কে শেখাতে পারে ?'

তর্কযুক্তি, জ্ঞানবিচার ছুঁড়ে আঁন্তাকুড়ে ফেলে দাও।

'বদ্ধস্বভাব লোকই অপরকে বদ্ধ দেখে, ভ্রাস্ত ব্যক্তিই অপরকে ভ্রাস্ত মনে করে, যে অপবিত্র দেই অপবিত্রতা দেখে থাকে।'

দেশ-কাল-নিমিত্ত—এ সবই ভ্রম। তুমি যে মনে ক'রছ তুমি বদ্ধ আছে,
মৃক্ত হবে—এটা তোমার রোগ। তুমি অপরিণামী সন্তা। কথা বদ্ধ কর,
চুপ ক'রে ব'লে থাকো—সব জিনিস তোমার সামনে থেকে উড়ে যাক—
ওগুলি স্বপ্নমাত্র। পার্থক্য বা ভেদ ব'লে কোন কিছু নেই, ও-সব কুসংস্কারমাত্র।
অতএব মৌনভাব অবলয়ন কর, আর নিজের স্বরূপ অবগত হও।

'আমি আনন্দ্যনশ্বরূপ।' কোন আদর্শের অমুসরণ করবার দরকার নেই

—তুমি ছাড়া আর কি আছে ? কিছুতে ভয় পেও না। তুমি সারসভাশ্বরূপ।
শাস্তিতে থাকো—নিজেকে ব্যতিব্যস্ত ক'রো না। তুমি কখনও বদ্ধ হওনি।
পুণ্য বা পাপ ভোমাকে স্পর্শ করেনি। এই সমস্ত ভ্রম দূর ক'রে দিয়ে
শাস্তিতে থাকো। কাকে উপাসনা করবে ? কেই বা উপাসনা করে ? সবই
তো আআ। কোন কথা কওয়া, কোনরূপ চিস্তা করাই কুসংস্কার। বার
বার বলো—'আমি আআা, আমি আআা'। আর সব উড়ে যাক

সোমবার, প্রাতঃকাল, ২৯শে জুলাই

আমরা কথন কথন কোন জিনিদ নির্ণয় করতে হ'লে তার পরিবেশ বর্ণনা ক'রে থাকি। একে ভটস্থ লক্ষণ বলে। আমরা যথন ব্রহ্মকে 'সচিদানন্দ' নামে অভিহিত করি, প্রাকৃতপক্ষে আমরা তথন সেই অনির্বাচ্য সর্বাতীত সন্তারূপ সমুদ্রের তটের কিছু কিছু বর্ণনা করছি মাত্র। আমরা একে 'অন্তি' বলতে গোলেই তার বিপরীত 'নান্তি'র জ্ঞানও হয়ে থাকে, স্কৃতরাং তাও আপেক্ষিক। তাঁর সম্বন্ধে কোন ধারণা, কোন প্রকার কল্পনা ঠিক ঠিক হ'তে পারে না। কেবল 'নেতি, নেতি'—এ নয়, ও নয়—এই বলেই তাঁকে বর্ণনা করা যেতে পারে, কারণ তাঁকে চিস্তা করতে গোলেও সীমাবন্ধ করতে হয়; স্কৃতরাং চিস্তা ছারা তাঁকে পাওয়া যায় না।

ইন্দ্রিয়গুলো দিবারাত্র ভোমায় ( ভুলজান এনে দিয়ে ) প্রভারিত করছে। বেদাস্ত অনেককাল আগে এটি আবিষ্কার করেছেন। আধুনিক বিজ্ঞান স্বেমাত্র ঐ তত্তটি বুঝতে আরম্ভ করেছে। একথানা ছবির প্রকৃতপক্ষে কেবল দৈৰ্ঘ্য ও প্ৰান্থ আছে। কিন্তু চিত্ৰকর ছবিধানিতে কৃত্ৰিমভাবে গভীরতার ভাব ফলিয়ে প্রকৃতির প্রতারণা অমুকরণ ক'রে থাকে। হুজন লোক কথনও এক জগৎ দেথে না। চূড়ান্ত জ্ঞানলাভ হ'লে তুমি দেখতে পাবে—কোন বম্বতে কোন প্রকার গতি, কোন প্রকার পরিণাম নেই। কোন প্রকার গতি বা পরিবর্তন আছে, আমাদের এই ধারণাই মায়া। প্রকৃতিকে সমষ্টিভাবে আলোচনা কর অর্থাৎ গতির তত্ত আলোচনা কর। দেহ ও মন কোনটাই আমাদের যথার্থ আত্মা নয়—ছই-ই প্রকৃতির অন্তর্গত, কিন্তু কালে আমরা এদের ভিতরের সারসত্য—যথার্থ তত্তকে জানতে পারি। তথন আমরা দেহ-মনের পারে চলে যাই, স্থতরাং দেহ-মনের ঘারা যা কিছু অমুভব হয়, ভাও চলে যায়। যথন তুমি এই জগৎপ্রপঞ্চকে দেখতে পাবে না বা জানতে পারবে না, তথনই তোমার আত্মোপলন্ধি হবে। আমাদের বাস্তবিক প্রয়োজন এই বৈত বা আপেক্ষিক জ্ঞানকে অতিক্রম করা। অনস্ত মন বা অনস্ত জ্ঞান ব'লে কিছুই নেই, কারণ মন ও জ্ঞান উভয়ই সদীম। আমরা এখন আবরণের মধ্য দিয়ে দেখছি—তারপর ক্রমশঃ আবরণকে অতিক্রম ক'রে আমরা আমাদের সমূদয় জ্ঞানের সারসত্যস্বরূপ সেই অজ্ঞাত বস্তুর কাছে পৌছব।

্যদ্রি আমরা একটা কার্ডবোর্ডের ছোট ফুটোর মধ্য দিয়ে একখানা ছবি দেখি, তা হ'লে আমরা ঐ ছবির সম্বন্ধে একটা সম্পূর্ণ ভ্রান্ত ধারণা লাভ করি; তথাপি আমরা যা দেখি, তা বাস্তবিক ছবিটাই। ফুটোটা যত বড় করতে থাকি, ততই আমরা ছবিটার সম্বন্ধে পরিকার ধারণা পেতে থাকি। আমাদের নামরূপের অমাম্বাক উপলব্ধি অনুসারে আমরা সত্য জিনিসটারই সম্বন্ধে বিভিন্ন ধারণা ক'রে থাকি। আবার: যথন আমরা কার্ডবোর্ডখানা ফেলে দিই, তথনও আমরা সেই একই ছবি দেখে থাকি, কিন্তু এবার ছবিটাকে ঠিক ঠিক দেখতে পাই। আমরা ঐ ছবিটাতে যত বিভিন্ন প্রকার গুণ বা অমাম্বাক ধারণা আরোপ করি না কেন, তা ঘারা ছবিটার কিছু পরিবর্তন হয় না। এইরূপ আয়াই সকল বস্তুর মূল সত্যম্বরূপ—আমরা যা কিছু দেখছি, সবই আ্বা; কিন্তু আমরা বেভাবে এদের নামরূপাকারে দেখছি, সেভাবে নয়। ঐ নামরূপ আবরণের অন্তর্গত—মায়ার অন্তর্গত।

ঐগুলি যেন দ্রবীনের কাচের উপরের দাগ; আবার যেমন স্থের আলোকের ঘারাই আমরা ঐ দাগগুলি দেখতে পাই, সেইরূপ ব্রহ্মরূপ শতাবন্ধ পশ্চাতে না থাকলে আমরা মায়াটাকেও দেখতে পেতাম না। 'ষামী বিবেকানন্দ' ব'লে মাহ্যটা ঐ দ্রবীনের কাচের উপর একটা দাগমাত্র। প্রকৃত 'আমি' সত্যুস্থরূপ অপরিণামী আত্মা, আর কেবল সেই সত্যুবস্থটাই আমাকে — (নামরূপাত্মক) স্বামী বিবেকানন্দ দেখতে সমর্থ করছে। প্রত্যেকটি ভ্রমেরও সারসত্তা আত্মা—আর যেমন স্থ্য কথন ঐ কাচের উপরের দাগগুলির সঙ্গে এক হয়ে যায় না, দাগগুলি আমাদের দেখিয়ে দেয় মাত্র, সেইরূপ আত্মাও কথনও নামরূপের সঙ্গে মিশিয়ে যান না। আমাদের শুভ ও অশুভ কর্মসমূহ ঐ দাগগুলিকে যথাক্রমে কমায় বাড়ায় মাত্র, কিন্তু তারা আমাদের অন্তর্গামী ঈশ্বরের উপর কোন প্রভাব বিস্তার করতে পারে না। মনের দাগগুলি সম্পূর্ণরূপে পরিকার ক'রে ফেলো। তা হলেই আমরা দেখব—'আমি ও আমার পিতা এক।'

আগে আমাদের অহত্তি হয়, যুক্তিবিচার পরে এনে থাকে। আমাদের এই অহত্তি লাভ করতে হবে, আর এই প্রত্যক্ষাহ্নভৃতিই হ'ল বাস্তবিক ধর্ম। কোন ব্যক্তি শাস্ত্র, বিভিন্ন ধর্মমত বা অবতারের কথা না শুনে থাকতে পারে, কিন্তু তার যদি প্রত্যক্ষ অহত্তি হয়ে থাকে, তবে আর কিছু দরকার নেই। চিত্ত শুদ্ধ কর—এই হচ্ছে ধর্মের সার কথা; আর আমরা নিজেরা যতক্ষণ না মনের ঐ দাগগুলো দূর করছি, ততক্ষণ আমরা সেই সভ্যম্বরূপকে ঠিক ঠিক দিশন করতে পারি না। শিশু কোথাও কোন পাপ দেখতে পায় না, কারণ

বাইরের পাপটার পরিমাণ নির্ণয় করবার কোন মাপকাঠি তার নিজের ভিতর নেই। তোমার ভিতর যে দোষগুলি আছে, সব দ্র ক'রে ফেলো—তা হলেই তুমি আর বাইরে কোন দোষ দেখতে পাবে না। ছোটছেলের সামনে চুরিঢাকাভি হয়ে যাছে, তার কাছে এর কোন অর্থ ই নেই, সে এর ক্লিছুই বোঝে
না। ধাঁধার ছবির ভিতর লুকানো জিনিসটা একবার যুদি দেখতে পাও,
তা হ'লে পরেও সর্বদাই দেখতে পাবে। এইরূপে যথন তুমি একবার মুক্ত ও
নির্দোষ হয়ে যাবে, তথন জগৎপ্রপঞ্চের ভিতর তুমি মুক্তি ও গুক্কতা ছাড়া
আর কিছু দেখতে পাবে না। সেই মৃহুর্তেই হদয়ের গ্রন্থি সব ছিল্ল হয়ে যায়,
সব বাঁকাচোরা দিধা হয়ে যায়, আর এই জ্বগংপ্রপঞ্চ খপ্রের মতো মিলিয়ে
যায়। আর ঘুম ভাঙলে ভেবে আশ্চর্য হই যে কি ক'রে এই সব বাজে স্বপ্র

'হাঁকে লাভ করলে পর্বতপ্রমাণ হঃখও হদয়কে বিচলিত করতে পারে না', তাঁকে লাভ করতে হবে।'

জ্ঞানকুঠার দ্বারা দেহমনরূপ চক্রদ্বয়কে পৃথক্ ক'রে ফেলো, তা হলেই আ্মা মৃক্রন্থরূপ হয়ে পৃথক্তাবে দাঁড়াতে পারবে—বদিও পুরাতন বেগে তথনও দেহমনরূপ-চক্র থানিকক্ষণের জন্ত চলবে। তবে তথন চাকাটি সোজাই চলবে, অর্থাৎ এই দেহমনের দ্বারা তথন শুভ কার্যই হবে। যদি সেই শরীরের দ্বারা কিছু মন্দ কার্য হয়, তা হ'লে জেনো, সে ব্যক্তি জীবমুক্ত নয়—যদি সে আপনাকে 'জীবমুক্ত' ব'লে দাবি করে, তবে সে মিথাা কথা বলছে। এটাও ব্রতে হবে যে, যথন চিত্তভদ্ধির দ্বারা চক্রের বেশ সরল গতি এসে গেছে, সেই সময়ই তার উপর কুঠারপ্রয়োগ সম্ভব। সকল শুদ্ধিকর কর্মই জ্ঞাতসারে বা অজ্ঞাতসারে ভ্রম বা অজ্ঞানকে নই করছে। অপরকে পাণী বলাই সবচেয়ে গর্হিত কাজ। ভাল কাজ না জেনে করলেও তার ফল একই প্রকার হয়—তা বন্ধন-মোচনের সহায়তা করে।

দ্রবীনের কাচের দাগগুলি দেখে স্থিকেও দাগযুক্ত মনে করাই আমাদের মৌলিক ভ্রম। সেই 'আমি'-রূপ স্থ কোনপ্রকার বাহু-দোষে লিগু নন— এইটি জেনে রাথো, আর নিজেকে ঐ দাগগুলি তুলতে নিযুক্ত কর। যত

১ গীতা, ধা২২

প্রাণী সম্ভব, তার মধ্যে মাছ্যই শ্রেষ্ঠ। কৃষ্ণ, বৃদ্ধ ও প্রীষ্টের স্থায় মহুয়ের উপাসনাই সর্বশ্রেষ্ঠ উপাসনা। তোমার যা কিছুরই অভাব বোধ হয়, তাই তুমি স্বাষ্ট ক'রে থাকো,—বাসনামূক্ত হও।

দেবতারা ও পরলোকগত ব্যক্তিরা দকলে এখানেই রয়েছেন—এই জগৎকেই তাঁরা মর্গ ব'লে দেখছেন। একই অজ্ঞাত বস্তুকে দকলে নিজ নিজ মনের ভাব অফ্যায়ী ভিন্ন ভিন্ন রূপে দেখছে। এই পৃথিবীতেই কিন্তু ঐ অজ্ঞাত বস্তুর উৎকৃষ্ট দর্শনলাভ হ'তে পারে। কখনও মর্গে যাবার ইচ্ছা ক'রো না—এইটেই দব চেয়ে নিকৃষ্ট ভ্রম। এই পৃথিবীতেও খুব বেশী পর্যা থাকাও ঘোর দারিন্দ্র, চুই-ই বন্ধন—চুই-ই আমাদের ধর্মপথ থেকে, মৃক্তিপথ থেকে দ্রে রাথে। তিনটি জিনিস এ পৃথিবীতে বড় চুর্লভ: প্রথম—মহয়তদেহ (মহয়ামনেই ঈশরের উৎকৃষ্ট প্রতিবিদ্ধ বিভ্যমান; বাইবেলে আছে, 'মাহ্যুষ্ট্রের প্রতিমৃতিস্বরূপ')। দিতীয়—মৃক্ত হবার জন্ম প্রবল আক্রাণ। তৃতীয়—মহাপুক্ষেরে আশ্রয়লাভ, যিনি স্বয়ং মান্নামোহ-সমৃত্র পার হয়ে গেছেন, এমন মহাম্মাকে গুরুরূপে পাওয়া'। এই তিনটি যদি পেয়ে থাকো, তবে ভগবান্কে ধন্মবাদ দাও, তৃমি মৃক্ত হবেই হবে।

কেবল তর্কযুক্তির দারা তোমার যে সত্যের জ্ঞান লাভ হয়, তা একটা নৃতন যুক্তিতর্কের দারা উড়ে যেতে পারে, কিন্তু তুমি যা সাক্ষাৎ প্রত্যক্ষ অন্থভব কর, তা তোমার কোনকালে যাবার নয়। ধর্মসহদ্ধে কেবল বচনবাগীশ হ'লে কিছু ফল হয় না। যে-কোন বস্তুর সংস্পর্শে আসবে—যেমন মানুষ, জানোয়ার, আহার, কাজকর্ম—সকলের পশ্চাতে ব্রহ্মদৃষ্টি কর; আর এইরূপ সর্বত্র ব্রহ্মদৃষ্টি করাকে একটা অভ্যাসে পরিণত কর।

ইঙ্গারসোল ৰামায় একবার বলেন, 'এই জগংটা থেকে যতদ্র লাভ করা যেতে পারে, তার চেষ্টা সকলের করা উচিত—এই আমার বিশাস। কমলালেবুটাকে নিংড়ে যতটা সম্ভব রস বার ক'রে নিতে হবে, যেন এক ফোঁটা

ছুর্লন্থং অয়মেবৈতং দেবামুগ্রহহেতৃকষ্।

মনুয়ত্বং মৃষ্কুত্বং মহাপুরুষদাংশ্রয়: । —বিবেকচ্ড়ামণি, ৩

२ Robert Ingersoll—আমেরিকার বিখ্যাত অজ্ঞেরবাদী।

রসও বাদ না যায়; কারণ এই জগং ছাড়া অপর কোন জগতের অন্তিম্ব সম্বন্ধে আমরা স্থানিচিত নই।' আমি তাঁকে উত্তর দিয়েছিলাম : এই জগংরূপ কমলালেরু নিংড়াবার যে প্রণালী আপনি জানেন, তার চেয়ে ভাল প্রণালী আমি জানি, আর আমি তা দ্বারা বেশী রস পেয়ে থাকি। আমি জানি আমার মৃত্যু নেই, স্থতরাং আমার ঐ রস নিংড়ে নেবার তাড়া নেই। আমি জানি ভয়ের কোন কারণ নেই, স্থতরাং বেশ ক'রে ধীরে ধীরে আনন্দ ক'রে নিংড়াছি। আমার কোন কর্তব্য নেই, আমার স্তীপুলাদি ও বিষয়সম্পত্তির কোন বন্ধন নেই, আমি সকল নরনারীকে ভালবাসতে পারি। সকলেই আমার পক্ষে বন্ধস্বরূপ। মাহুষকে ভগবান্ ব'লে ভালবাসলে কি আনন্দ— একবার ভেবে দেখুন দেখি! কমলালেরুটাকে এইভাবে নিংড়ান দেখি— অন্তভাবে নিংড়ে যা রস পান, তার চেয়ে দশহাজারগুণ রস পাবেন—একটি কোঁটাও বাদ যাবে না। প্রভ্যেকটি কোঁটাই পাবেন।

ষাকে আমাদের 'ইচ্ছা' ব'লে মনে হচ্ছে, দেটা প্রকৃতপক্ষে আমাদের অন্তরালস্থ আত্মা, এবং বান্তবিকই মুক্তস্বভাব ।

#### সোমবার, অপরাহু

যীশুঞ্জীষ্ট অসম্পূর্ণ ছিলেন, কারণ তিনি যে আদর্শ প্রচার করেছিলেন, তদহসারে সম্পূর্ণভাবে জীবনযাপন করেননি, আর সর্বোপরি তিনি নারীগণকে পুরুষের তুল্য মর্থানা দেননি। মেয়েরাই তাঁর জন্ম সব করলে, কিন্তু তিনি মাহুণীদের দেশাচার দারা এতদ্র বন্ধ ছিলেন ধে, একজন নারীকেও তিনি 'প্রেরিত শিশ্র' (Apostle) পদে উন্নীত করলেন না। তথাপি উচ্চতম চরিত্র হিসাবে বুজের পরেই তাঁর স্থান— আবার বুজও যে একেবারে সম্পূর্ণ নিধ্ত ছিলেন, তা নয়। যাই হোক, বুদ্ধ ধর্মরাজ্যে পুরুষের সহিত জীলোকের সমানাধিকার স্থাকার করেছিলেন, আর তাঁর নিজের স্তাই তাঁর প্রথম ও একজন প্রধানা শিশ্রা। তিনি বৌদ্ধ ভিক্ষ্ণীদের অধিনায়িকা হয়েছিলেন। আমাদের কিন্তু এই-সকল মহাপুরুষের সমালোচনা করা উচিত নয়, আমাদের শুধু উচিত—তাদের আমাদের চেয়ে অনস্কণ্ডণে শ্রেষ্ঠ জ্ঞান করা। তা হলেও কিন্তু যিনি যত বড়ই হোন না কেন, কোন মাহুষকেই আমাদের শুধু বিশ্বাস ক'রে পড়ে থাকলে চলবে না, আমাদেরও বৃদ্ধ ও ঞ্জীই হ'তে হবে।

কোন ব্যক্তিকেই তার দোষ বা অসম্পূর্ণতা দেখে বিচার করা উচিত নয়।
মাহ্যের যে বড় বড় গুণগুলি দেখা যায়, দেগুলি তার নিজের, কিন্তু তার
দোষগুলি মহয়জাতির সাধারণ তুর্বলতা মাত্র; স্কুরাং তার চরিত্র বিচার
করবার সময় দেগুলি কখন গণনা করতে নেই।

ইংরেজী ভাচু (virtue)-শব্দি সংস্কৃত 'বীর' শব্দ থেকে এসেছে; কারণ প্রাচীনকালে শ্রেষ্ঠ যোদ্ধাদেরই লোকে শ্রেষ্ঠ ধার্মিক লোক ব'লে বিবেচনা ক'রত

### মঙ্গলবার, ৩০শে জুলাই

খ্রীষ্ট ও বৃদ্ধের মতো মহাপুরুষেরা কেবল বহিরবলম্বন; তাঁদের উপর আমাদের ভিতরের শক্তিগুলি আমরা আরোপ ক'রে থাকি মাত্র। প্রকৃতপক্ষে আমরাই আমাদের প্রার্থনার উত্তর দিয়ে থাকি।

খীত যদি না জন্মাতেন, তবে মহয়জাতির কথন উদ্ধার হ'ত না—এরপ ভাবা ঈশবনিন্দার সমান। মহয়-শভাবের ভিতর যে ঐশবিক ভাব অন্ধর্নিহিত রয়েছে, তাকে এরপে ভূলে যাওয়া বড় ভয়ানক—ঐ ঐশবিক ভাব কোননা-কোন সময়ে প্রকাশিত হবেই হবে। মহয়-শভাবের মহত্ব কথনও ভূলোনা। দশবর অতীতে যা হয়েছেন, ভবিয়তে যা হবেন, তার মধ্যে শ্রেষ্ঠ প্রকাশ আমরাই। 'আমি'ই সেই অনস্ক মহাসমূদ্র—এই ও বৃদ্ধাণ তারই উপরে তরক-মাত্র। তোমার নিজের অন্তর্মাত্রা ব্যতীত আর কারও কাছে মাথা নত ক'রো না। যতক্ষণ না তুমি নিজেকে সেই দেবদেব ব'লে জানতে পারছ, ততক্ষণ তোমার মৃক্তি হ'তে পারে না।

আমাদের সকল অতীত কর্মই বাস্তবিক ভাল, কারণ কর্মগুলিই আমাদের চরম আদর্শ লাভ করিয়ে দেয়। কার কাছে আমি ভিক্ষা ক'রব ?—আমিই যথার্থ সন্তা, আর ষা কিছু আমার স্বব্ধণ থেকে ভিন্ন ব'লে প্রতীয়মান হয়, তা স্থপ্রমাত্র। আমি সমগ্র সমৃত্র; তুমি নিজে ঐ সমৃত্রে যে একটি ক্ষুত্র তরক্ষের স্থিষ্টি করেছ, সেটাকে 'আমি' ব'লো না। সেটা ঐ তরক ছাড়া আর কিছুই নয় ব'লে ক্লেনো। সত্যকাম (অর্থাৎ সত্যলাভের জন্ম বার প্রবল আকাজ্ঞা হয়েছে) শুনতে পেলেন—তাঁর অস্তবের বাণী তাঁকে বলছে, 'তুমি অনস্বত্ধপ,

সেই সর্বব্যাপী সত্তা তোমার ভিতরে রয়েছে।' নিজেকে সংষ্ত কর, আর তোমার ষ্থার্থ আত্মার বাণী শ্রবণ কর।

যে-সকল মহাপুরুষ প্রচারকার্যের জন্ম প্রাণপাত ক'রে যান, তাঁরা যে-সকল মহাপুরুষ নির্জনে নীরবে মহাপবিত্র জীবনযাপন করেন, বড় বড় তাব চিন্তা ক'রে যান এবং ঐরপে জগতের সাহায্য করেন, তাঁদের তুলনায় অপেক্ষাকৃত অসম্পূর্ণ। ঐ-সকল শান্তিপ্রিয় নির্জনবাসী মহাপুরুষ একের পর এক আবিভূতি হন—শেষে তাঁদের শক্তিরই চরমফলম্বরপ এমন এক শক্তিসম্পন্ন পুরুষের আবির্ভাব হয়, যিনি সেই তত্তগুলি চারিদিকে প্রচার ক'রে বেড়ান।

জ্ঞান স্বতই বর্তমান রয়েছে, মামুষ কেবল সেটা আবিষ্কার করে মাত্র। বেদসমূহই এই চিরস্তন জ্ঞান—ধার সহায়তায় ঈশ্বর এই জগৎ স্পষ্ট করেছেন। ভারতের দার্শনিকগণ উচ্চতম দার্শনিক তত্ত্ব ব'লে থাকেন, আর এই প্রচণ্ড দাবিও ক'রে থাকেন।

সত্য যা, তা সাহসপূর্বক নির্ভীকভাবে লোকের কাছে বলো,—এ সত্য প্রকাশের জন্ম ব্যক্তিবিশেষের কট হ'ল বা না হ'ল, সে দিকে থেয়াল ক'রো না। তুর্বলভাকে আমল দিও না। সভ্যের জ্যোভি: বৃদ্ধিমান্ লোকদের পক্ষেও যদি অতিমাত্রায় প্রথর বোধ হয়, তাঁরা যদি তা সহু করতে না পারেন, সভ্যের বল্লায় যদি তাঁদের ভাসিয়ে নিয়ে যায়, তা যাক— যত শীদ্র যায়, ততই ভাল। তিলেমাহুয়ী ভাব সব শিশুদের ও বুনো অসভ্যদেরই শোভা পায়; কিছু দেখা যায়, এসব ভাব কেবল শিশুমহলে বা জললেই আবদ্ধ নয়, এ-সকল ভাবের অনেকগুলি ধর্মপ্রচারকের আসনেও উঠেছে।

আধ্যান্মিক উন্নতিলাভ হ'লে আর সম্প্রদায়ের গণ্ডির মধ্যে আবদ্ধ থাকা খারাপ। তা থেকে বেরিয়ে এসে স্বাধীনতার মুক্ত বাতাসে দেহপাত কর।

উন্নতি ষা কিছু, তা এই ব্যাবহারিক বা আপেক্ষিক জগতেই হয়ে থাকে।
মানবদেহই দর্বশ্রেষ্ঠ দেহ এবং মান্ত্বই দর্বোচ্চ প্রাণী, কারণ এই মানবদেহে এই
জন্মেই আমরা এই আপেক্ষিক জগতের সম্পূর্ণরূপে বাইরে বেতে পারি,
সত্যসত্যই মৃক্তির অবস্থা লাভ করতে পারি, আর ঐ মৃক্তিই আমাদের চরম
লক্ষ্য। তথু বে আমরা পারি তা নয়, অনেকে সত্যসত্যই ইহজীবনে

মৃক্তাবস্থা লাভ করেছেন, পূর্ণতা প্রাপ্ত হয়েছেন। স্থতরাং কেউ এ দেহ ত্যাগ ক'রে যতই স্ক্ষ্ম—স্ক্ষ্মতর দেহ লাভ করুক, সে তথনও এই আপেক্ষিক জগতের ভিতরই রয়েছে, সে আর আমাদের চেয়ে বেশী কিছু করতে পারে না, কারণ মৃক্তিলাভ করা ছাড়া আর কি উচ্চাবস্থা লাভ করা যেতে পারে।

দেবতারা (angels) কখনও কোন অন্তায় কাজ করেন না, কাজেই তাঁরা শান্তিও পান না; স্থতরাং তাঁরা মুক্ত হতেও পারেন না। সংসারের ধাকাই আমাদের জাগিয়ে দেয়, এই জগংম্বপ্ন ভাঙবার সাহায্য করে। এরপ ক্রমাগত আঘাতই এই জগতের অসম্পূর্ণতা ব্ঝিয়ে দেয়, আমাদের এ সংসার থেকে পালাবার—মুক্তিলাভ করবার আকাজ্ঞা জাগিয়ে দেয়।

কোন বস্তু যথন আমরা অস্পষ্টভাবে উপলব্ধি করি, তথন আমরা তার এক নাম দিই, আবার সেই জিনিসকেই যথন সম্পূর্ণ উপলব্ধি করি, তথন অগ্র নাম দিই। আমাদের নৈতিক প্রকৃতি যত উন্নত হয়, আমাদের উপলব্ধিও তত উৎকৃষ্ট হয়, আমাদের ইচ্ছাশক্তিও তত অধিক বলবতী হয়।

#### মঙ্গলবার, অপরাহু

আমরা যে জড় ও চিস্তারাশির ভিতর সামঞ্জস্ত দেখতে পাই, তার কারণ উভয়ই এক অজ্ঞাত বস্তুর ছটি দিকমাত্র, সেই জিনিসটাই হুভাগ হয়ে বাহু ও আস্তুর হয়েছে।

ইংরেজী 'প্যারাডাইন' ( Paradise )-শবটি সংস্কৃত 'পরদেশ' শব্দ থেকে এনেছে, ঐ শব্দটা পারশু ভাষায় চলে গিয়েছিল—(ফার-দৌস)-এর শব্দার্থ হচ্ছে দেশের পারে, অথবা অক্ত দেশ বা অক্ত লোক। প্রাচীন আর্থেরা বরাবরই আজায় বিশাদ করতেন, তাঁরা মাহুষকে কেবল দেহ ব'লে কখনও ভাবতেন না। তাঁদের মতে শ্বর্গ নরক—হুই-ই অনিত্য ও সান্ত, কারণ কোন কার্যই কখনও তার কারণ-নাশের পর স্থায়ী হ'তে পারে না, আর কোন কারণই কখনও চিরস্থায়ী নয়; স্কৃতরাং কার্য বা ফলমাত্রের নাশ হবেই। এই উপাধ্যানটিতে সমগ্র বেদান্তদর্শনের সার রয়েছে:

সোনার মতে। পালকযুক্ত তৃটি পাঝি একটা গাছে বলে আছে। উপরে যে পাঝিটা বলে আছে, দে হির শান্তভাবে নিজ মহিমায় নিজে বিভার হয়ে রয়েছে; আর যে পাঝিটা নীচের ভালে রয়েছে, দে সদাই চঞ্চল—ৄ এ গাছের ফল খাচ্ছে—কখন মিট ফল, কখন বা কটু ফল। একবার দে একটা অভিরিক্ত কটু ফল খেলে, তখন দে একটু স্থির হয়ে উপরের সেই মহিমময় পাঝিটার দিকে চাইলে। কিন্তু আবার দে শীঘ্রই ভাকে ভূলে গিয়ে পূর্বের মতো সেই গাছের ফল খেতে লাগলো। আবার একটা কটু ফল খেলে—এইবার দে টুপ টুপ ক'রে লাফিয়ে উপরের পাঝিটার তৃ-এক ভাল কাছে গেল। এইরূপ অনেকবার হ'ল, অবশেষে নীচের পাঝিটা একেবারে উপরের পাঝিটার জায়গায় গিয়ে ব'সল, আর নিজেকে হারিয়ে ফেলল। দে অমনি ব্রালে যে, তুটো পাঝি কোন কালেই ছিল না, দে নিজেই বরাবর শান্ত – স্থিরভাবে নিজ মহিমায় নিজে মগ্র—উপরের পাঝিই ছিল।

# বুধবার, ৩১শে জুলাই

প্রটেস্টান্টধর্ম-সংস্থাপক লুথার ধর্মসাধনের ভিতর থেকে সন্থ্যাস বা ত্যাগ বাদ দিয়ে তার স্থানে কেবল নীতিমাত্র প্রচার ক'রে ধর্মের সর্বনাশ ক'রে গেলেন। নান্তিক ও জড়বাদীরাও নীতিপরায়ণ হ'তে পারে, কেবল ঈশ্বরবিশাসীরাই ধর্মলাভ করতে পারে।

সমাজ যাদের অসৎ বলে, তারা মহাপুরুষদের পবিত্রতার মূল্য দেয়—স্করাং তাদের দেখলে তাদের দ্বণা না ক'রে ঐ কথা ভাবা উচিত। যেমন গরীব লোকের পরিশ্রমের ফলে বড় লোকের বিলাদিতা সম্ভব হয়, আধ্যাত্মিক জগতেও সেইরূপ। ভারতের সাধারণ লোকের যে এত অবনতি দেখা যায়, দেটা মীরাবাঈ, বৃদ্ধ প্রভৃতি মহাত্মাদের উৎপন্ন করার জন্ম যেন প্রকৃতিকে তার মূল্য ধরে দিতে হয়েছে।

'আমিই পবিত্রাঝাদের পবিত্রতা' 'আমিই সকলের মূল, প্রত্যেকে নিজের মতো ক'রে দেটি ব্যবহার ক'রে থাকে, কিন্তু সবই আমি।' 'আমিই সব করছি, তুমি নিমিত্তমাত্র।''

১ গীতা, ১১।৩৩

বিশী কথা ব'লো না, তোমার নিজের ভিতর যে আত্মারয়েছেন, তাঁকে
অমভব কর, তবেই তুমি জ্ঞানী হবে। এই হ'ল জ্ঞান, আর সব অজ্ঞান।
জ্ঞানবার বস্তু একমাত্র বন্ধ, তিনিই সব

সূত্র মাহ্যকে স্থপ ও জ্ঞানের অন্নেষণে বন্ধ করে, রজঃ বাসনা ছারা বন্ধ করে, তমঃ ভ্রমজ্ঞান আলহ্ম প্রভৃতি ছারা বন্ধ করে। বন্ধঃ ও তমঃ—এই তৃটি নিমতর গুণকে সত্তের ছারা জয় কর, তারপর সমৃদয় ঈশবে সমর্পণ ক'রে মৃক্ত হও।

ভক্তিযোগের দারা সাধক অতি শীঘ্র ব্রেমাপলন্ধি করেন ও তিন গুণের পারে চলে যান।

ইচ্ছা, চেতনা, ইন্দ্রিয়, বাসনা, রিপু—এইগুলি মিলিত হয়ে যা হয়েছে, তাকে আম্রা 'জীবাত্মা' ব'লে থাকি।)

প্রথম হচ্ছে প্রতীয়মান আত্মা (দেহ); দ্বিতীয়, মানদ আত্মা—বে ঐ দেহটাকে 'আমি' ব'লে মনে করে (এইটি মায়াবদ্ধ ব্রহ্ম); তৃতীয়, যথার্থ আত্মা, যিনি নিত্যশুদ্ধ, নিত্যমূক্ত। তাঁকে আংশিকভাবে দেখলে 'প্রকৃতি' ব'লে বোধ হয়, আবার তাঁকেই পূর্ণভাবে দেখলে সমন্ত প্রকৃতি উড়ে যায়; এমনকি তাঁর শ্বৃতি পর্যন্ত হয়ে যায়। প্রথম—পরিণামী ও অনিত্য (মরণধর্মী বা ধ্বংসশীল), দ্বিতীয়—সদা পরিবর্তনশীল, কিন্তু প্রবাহরূপে নিত্য (প্রকৃতি), তৃতীয়—কৃট্যু নিত্য (আত্মা)।

(আশা সম্পূর্ণরূপে ত্যাগ কর, এই হ'ল সর্বোচ্চ অবস্থা। আশা করবার কি আছে? আশার বন্ধন ছিঁড়ে ফেলো, নিজের আত্মার উপর দাঁড়াও, স্থির হও; যাই কর না কেন, সব ভগবানে অর্পণ কর, কিন্তু তার ভিতর কোন কপটতা রেখো না।)

ভারতের কার্ত্ত কুশল জিজ্ঞানা করতে 'স্বস্থ' (যা থেকে 'স্বাস্থা' কথাটা এনেছে ) এই সংস্কৃত শন্ধটি ব্যবস্থাত হয়ে থাকে। 'স্বস্থ' শন্ধের অর্থ—স্ব অর্থাৎ

১ গীতা, ১৪।৯

২ গীতা, ১৪।২৬

আত্মাতে প্রতিষ্ঠিত থাকা। কোন জিনিস দেখেছি, এটা ব্ঝাতে হ'লে হিন্দুরা ব'লে থাকে, 'আমি একটা পদার্থ দেখেছি।' 'পদার্থ' কি না পদ বা শব্দের অর্থ, অর্থাৎ শব্দপ্রতিপাছ ভাববিশেষ। এমন কি এই জুগৎপ্রপঞ্চী তাদের কাছে একটা 'পদার্থ' ( অর্থাৎ শব্দের অর্থ )।

জীবন্ত নিদ্ধ পুরুষের দেহ আপনা-আপনি ন্যায় কার্যই ক'রে থাকে (তার দারা অন্যায় কার্য হয় না)। তাঁর শরীর কেবল শুভ কার্যই করতে পারে, কারণ তা সম্পূর্ণ পবিত্র হয়ে গেছে। অৃতীত সংস্কাররূপ যে বেগের দারা তাঁদের দেহচক্র পরিচালিত হ'তে থাকে, তা সব শুভ সংস্কার। মন্দ সংস্কার সব দগ্ধ হ'য়ে গেছে।

দেই দিনকেই ষথার্থ তুর্দিন বলা যায়, যে দিন আমর। ভগবৎ-প্রসঙ্গ না করি; কিন্তু যে দিন মেঘ-ঝড়-বৃষ্টি হয়, সে দিনকে প্রকৃতপক্ষে তুর্দিন বলা যায় না।

সেই পরম প্রভুর প্রতি ভালবাসাকে যথার্থ 'ভক্তি' বলা যায়। অক্স কোন প্রুষের প্রতি ভালবাসাকে—তিনি যত বড়ই হোন না কেন—ভক্তি বলা যায় না। এখানে 'পরম প্রভু' বলতে পরমেশরকে বুঝাচ্ছে, ভোমরা পাশ্চাত্য দেশে ব্যক্তি-ভাবাপন্ন ঈশর (Personal God) বলতে যা বোঝ, তাকে অতিক্রম ক'রে আছে এই ধারণা। 'যা হ'তে এই জগংপ্রপঞ্চের উৎপত্তি হচ্ছে, বাঁতে এর স্থিতি, আবার বাঁতে লয় হয়, তিনিই ঈশর—নিত্য, শুদ্ধ, সর্ব-শক্তিমান্, সদাম্কুস্বভাব, দয়াময়, সর্বজ্ঞ, সকল শুকর শুক্ত, অনির্বচনীয়-প্রেমস্বরূপ।'

মাহ্য নিজের মন্তিষ্ক থেকে ভগবান্কে স্কৃষ্টি করে না; তবে তার ষতদ্র শক্তি, সে সেইভাবে তাঁকে দেখতে পারে, আর তার যত ভাল ভাল ধারণ। তাঁতে আরোপ করে। এই এক-একটি গুণই ঈশরের সবটাই, আর এই এক-একটি গুণের দারা সবটাকে বোঝানোই বাস্তবিক ব্যক্তি-ঈশরের

যদচাত-কথালাপ-রস-পীয্য-বর্জিতন্।
 তদ্দিনং দুর্দিনং মঞ্চে মেখাচ্ছয়ং ন দুর্দিনম্।

( Personal God ) দার্শনিক ব্যাখ্যা। ঈশ্বর নিরাকার, অথচ তাঁর দব গুণ রয়েছে। আমরা যতক্ষণ মানবভাবাপন্ন, ততক্ষণ ঈশ্বর, প্রকৃতি ও জীব— এই তিনটি সন্তা আমাদের দেখতে হয়। তা না দেখে থাকতেই পারি না।

কিন্তু ভক্তের পক্ষে এই-সকল দার্শনিক পার্থক্য বাজে কথা মাত্র। সে যুক্তি-বিচার গ্রাহাই করে না, সে বিচার করে না—দে দেখে, প্রত্যক্ষ অমূভব করে। সে ঈশ্বরের শুদ্ধ প্রেমে আত্মহারা হ'য়ে ধেতে চায় ; আর এমন অনেক ভক্ত হয়ে গেছেন, যারা বলেন, মুক্তির চেয়ে ঐ অবস্থাই অধিকতর বাঞ্চনীয়। যারা বলেন, 'চিনি হওয়া ভাল নয় মন, চিনি খেতে ভালবাদি''—আমি সেই প্রেমাম্পদকে ভালবাসতে চাই, তাঁকে সজ্ভোগ করতে চাই।

ভক্তিষোগে বিশেষ প্রয়োজন এই ষে, অকপটভাবে ও প্রবনভাবে ঈশরের অভাব বোধ করা। আমরা ঈশর ছাড়া আর সবই চাই, কারণ বহির্জগৎ থেকেই আমাদের সাধারণ সব বাসনা পূরণ হয়ে থাকে। যভদিন আমাদের প্রয়োজন বা অভাববোধ জড়জগতের ভিতরেই সীমাবদ্ধ, ততদিন আমরা ঈশরের জন্ম কোন অভাববোধ করি না; কিন্তু যথন আমরা এ জীবনে চারদিক থেকে প্রবন যা থেতে থাকি, আর ইহজগতের সকল বিষয়েই হতাশ হই, তথনই উচ্চতর কোন বস্তুর জন্ম আমাদের প্রয়োজনবোধ হয়ে থাকে, তখনই আমরা ঈশরের অন্থেষণ ক'রে থাকি।

ভক্তি আমাদের কোন বৃত্তিকে ভেঙেচুরে দেয় না, বরং ভক্তিযোগের শিক্ষা এই যে, আমাদের সব বৃত্তিই মৃক্তিলাভ করবার উপায়ম্বরূপ হ'তে পারে। ঐসব বৃত্তিকেই ঈশ্বরাভিম্থী করতে হবে—সাধারণতঃ যে ভালবাসা অনিত্য ইন্দ্রিয়বিষয়ে নষ্ট করা হয়ে থাকে, সেই ভালবাসা ঈশ্বরকে দিতে হবে।

তোমাদের পাশ্চাত্যে ধর্মের ধারণা হ'তে ভক্তির এইটুকু তফাত বে, ভক্তিতে ভয়ের স্থান নাই—ভক্তি দ্বারা কোন পুরুষের ক্রোধ শাস্ত করতে বা কাউকে সম্ভষ্ট করতে হবে না। এমন কি এমন সব ভক্তও আছেন, ধারা ঈশ্বরকে তাঁদের সন্তান ব'লে উপাসনা ক'রে থাকেন—এরপ উপাসনার উদ্দেশ্য এই যে, ঐ উপাসনার ভয় বা ভয়মিশ্র ভক্তির কোন

১ রামপ্রসাদ

ভাব না থাকে। প্রিক্কত ভালবাদায় ভয় থাকতে পারে না, আর ষতদিন পর্যন্ত এতটুকু ভয় থাকবে, ততদিন ভক্তির আরম্ভই হ'তে পারে না) আবার ভক্তিতে ভগবানের কাছে ভিক্ষা চাওয়ার, আদান-প্রদানের ভাব কিছুই নাই। ভগবানের কাছে কোন কিছুর জন্ত প্রার্থনা ভক্তের দৃষ্টিতে মহা অপরাধ। ভক্ত কথনও ভগবানের নিকট আরোগ্য বা এখর্য, এমন কি স্বর্গ পর্যন্ত কামনা করেন না।

যিনি ভগবান্কে ভালবাসতে চান, ভক্ত হ'তে চান, তাঁকে ঐ-সব বাসনা একটি পুঁটুলি ক'রে দরজার বাইরে ফেলে দিয়ে ভেতরে টুকতে হবে। যিনি সেই জ্যোতির রাজ্যে প্রবেশ করতে চান, তাঁকে এর দরজা দিয়ে ঢুকতে গেলে আগে দোকানদারী ধর্মের পুঁটুলি বাইরে ফেলে আসতে হবে। এ-কথা বলছি না যে, ভগবানের কাছে যা চাওয়া যায়, তা পাওয়া যায় না— সবই পাওয়া যায়, কিন্তু ঐরূপ প্রার্থনা করা অতি নীচু দরের ধর্ম, ভিথারীর ধর্ম।

'উষিয়া জাহ্নবীতীরে কৃপং খনতি ত্র্মতিঃ।'

—সে ব্যক্তি বান্তবিকই মূর্য, যে গঙ্গাতীরে বাস ক'রে জলের জন্ম
কুয়া খোঁড়ে।

এই-সব আঁরোগ্য, ঐশর্য ও ঐহিক অভ্যুদয়ের জন্ম প্রার্থনাকে ভক্তি বলা যায় না—এগুলি অতি নিমন্তরের কর্ম। ভক্তি এর চেয়ে উচু জিনিস। আমরা রাজরাজের সামনে আসবার চেটা করছি। আমরা সেখানে ভিখারীর বেশে যেতে পারি না। যদি আমরা কোন মহারাজার সম্মুথে উপস্থিত হ'তে ইচ্ছা করি, ভিখারীর মতো ছেঁড়া ময়লা কাণড় প'রে গেলে সেখানে কি চুকতে দেবে? কখনই নয়। দরোয়ান আমাদের ফটক খেকে বার ক'রে দেবে। ভগবান রাজার রাজা—আমরা তাঁর সামনে কখনও ভিক্ত্কের বেশে যেতে পারি না। দোকানদারদের সেখানে প্রবেশাধিকার নেই—দেখানে কেনাবেচা একেবারেই চলবে না। তোমরা বাইবেলেও পড়েছ, যীও ক্রেতা-বিক্রেতাদের মন্দির থেকে বার ক'রে দিয়েছিলেন।

স্তরাং বলাই বাহুল্য যে, ভক্ত হবার জ্বন্ত আমাদের প্রথম কাজ হচ্ছে, স্বর্গাদির কামনা একেবারে দ্ব ক'রে দেওয়া। এরূপ স্বর্গ এই জায়গারই—এই পৃথিবীরই মতো, না হয় এর চেয়ে একটু ভাল। প্রীষ্টানদের স্বর্গের ধারণা এই যে, সেটা একটা তীব্র ভোগের জায়গা। সেটা কি ক'রে ভগবান্ হ'তে পারে? এই যে দব স্বর্গে যাবার বাদনা—এ স্বর্গেগেরই কামনা। এ বাদনা ত্যাগ করতে হবে। ভক্তের ভালবাদা সম্পূর্ণ বিশুদ্ধ ও নিঃস্বার্থ হওয়া চাই—নিজের জন্ম ইহলোকে বা পরলোকে কোন কিছু আকাজ্জা করা হবে না।

স্থত্ংধ, লাভক্ষতি—এ-সকলের বাদনা ত্যাগ ক'রে দিবারাত্র ঈশ্বরো-পাদনা কর, এক মৃহুর্তও ধেন রূথা নষ্ট না হয়।

(আর সব চিন্তা ত্যাগ ক'রে দিবারাত্র সর্বান্তঃকরণে ঈশ্বরের উপাদনা কর। এইরূপে দিবারাত্র উপাদিত হ'লে তিনি নিজ স্বরূপ প্রকাশ করেন, তাঁর উপাদকদের তাঁর অন্নভবে দমর্থ করেন)

# বৃহস্পতিবার, ১লা অগস্ট

প্রকৃত গুরু তিনি, আমরা যাঁর আধ্যাত্মিক উত্তরাধিকারী। তিনিই সেই প্রণালী, যাঁর মধ্য দিয়ে আধ্যাত্মিক প্রবাহ আমাদের মধ্যে প্রবাহিত হয়, তিনিই সমগ্র আধ্যাত্মিক জগতের সঙ্গে আমাদের সংযোগস্ত্র। ব্যক্তিবিশেষের উপর অতিরিক্ত বিশ্বাস থেকে ত্র্বলতা ও পৌত্তলিকতা আসতে পারে; কিন্তু গুরুর প্রতি প্রবল অমুরাগে খুব ক্রত উন্নতি সন্তবপর হয়, তিনি আমাদের ভিতরের গুরুর সঙ্গে সংযোগ ক'রে দেন। যদি তোমার গুরুর ভিতরে যথার্থ সত্য থাকে, তবে তাঁর আরাধনা কর, ঐ গুরুভক্তিই তোমাকে অতি সম্বর চরম অবস্থায় নিয়ে যাবে।

শীরামক্রফের পবিত্রতা ছিল শিশুর মতো। তিনি জীবনে কখনও টাকা স্পর্শ করেননি, আর তাঁর ভিতরে কাম একেবারে নই হয়ে গিয়েছিল। বড় বড় ধর্মাচার্যদের কাছে জড়বিজ্ঞান শিখতে যেও না, তাঁদের সমগ্র শক্তি আধ্যাত্মিক বিষয়ে প্রযুক্ত হয়েছে। শ্রীরামক্রফ পরমহংসের ভিতর মাহ্য-ভাবটা মরে গিছল, কেবল ঈশ্বরত অবশিষ্ট ছিল। বাত্তবিকই তিনি পাপ দেখতে পেতেন না—যে-চোখে মাহ্য পাপ বা অন্তায় দেখে, তার চেয়ে তাঁর দৃষ্টি পবিত্রতর ছিল। এইরূপ অল্প কয়েকজন পরমহংসের পবিত্রতাই সমগ্র জন্গওটাকে ধারণ ক'রে রেখেছে। যদি এদের ধারা ল্প্ত হয়ে যায়, দকলেই যদি জনগওটাকে ত্যান ক'রে হান, তা হ'লে জনং খণ্ড থণ্ড হয়ে ধাংস

হয়ে যাবে। তাঁরা কেবল নিজে মহোচ্চ পবিত্র জীবন যাপন ক'রে লোকের কল্যাণ-বিধান করেন, কিন্তু তাঁরা যে অপরের কল্যাণ করছেন, তা তাঁরা টেরও পান না; তাঁরা নিজেরা আদর্শ জীবনযাপন করেই সন্তুষ্ট থাকেন।

আমাদের ভিতরে যে জ্ঞানজ্যোতিঃ বর্তমান রয়েছে, শাস্ত্র তার আভাস দিয়ে থাকে, আর তাকে অভিব্যক্ত করবার উপায় ব'লে দেয়, কিন্তু যথন আমরা নিজেরা সেই জ্ঞানলাভ করি, তথনই আমরা ঠিক ঠিক শাস্ত্র বৃথতে পারি। যথন তোমার ভিতরে সেই অন্তর্জ্যোতির প্রকাশ হয়, তথন আর শাস্ত্রে কি প্রয়োজন ?—তথন কেবল অন্তরের দিকে দৃষ্টিপাত কর। সম্দয় শাস্ত্রে যা আছে, তোমার নিজের মধ্যেই তা আছে, বয়ং তার চেয়ে হাজার গুণ বেশী আছে। নিজের উপর বিশ্বাস কথনও হারিও না, এ জগতে তুমি সব করতে পার। কথনও নিজেকে হুর্বল ভেবো না, সব শক্তি তোমার ভিতর রয়েছে।

প্রকৃত ধর্ম যদি শাস্ত্রের উপর বা কোন মহাপুরুষের অন্তিবের উপর নির্ভর করে, তবে চুলোয় যাক সব ধর্ম, চুলোয় যাক সব শাস্ত্র। ধর্ম আমাদের নিজেদের ভিতর রয়েছে। কোন শাস্ত্র বা কোন গুরু আমাদের তাঁকে লাভ করবার জর্গ্র শাহায়্য ছাড়া আর কিছুই করতে পারেন না। এমন কি এঁদের সহায়তা ছাড়াও আমাদের নিজেদের ভিতরেই সব সত্য লাভ করতে পারি। তথাপি শাস্ত্র ও আচার্ষগণের প্রতি কৃতজ্ঞ হও, কিন্তু এঁরা যেন তোমায় বন্ধ না করেন; তোমার গুরুকে ঈশ্বর ব'লে উপাসনা কর, কিন্তু অন্ধভাবে তাঁর অন্থসরণ ক'রো না। তাঁকে যতদ্র সন্তব ভালবাসো কিন্তু শাধীনভাবে চিন্তা কর। কোনরূপ অন্ধবিশাস তোমায় মৃক্তি দিতে পারে না, তুমি নিজেই নিজের মৃক্তিসাধন কর। ঈশ্বরসহন্ধে এই একটিমাত্র ধারণা পোষণ কর যে, তিনি আমাদের চিরকালের সহায়।

স্বাধীনতার ভাব এবং উচ্চতম প্রেম—হুই-ই একসঙ্গে থাকা চাই, তা হ'লে এদের মধ্যে কোনটাই আমাদের বন্ধনের কারণ হ'তে পারে না। আমরা ভগবান্কে কিছু দিতে পারি না, তিনিই আমাদের সব দিয়ে থাকেন। তিনি সকল গুরুর গুরু। তিনি আমাদের আত্মার আত্মা, আমাদের যথার্থ স্বরূপ। যখন তিনি আমাদের আত্মার অভ্রাত্মা, তখন আমরা বে তাকে ভালবাসব,

এ আর আশ্চর্য কি? আর কাকে বা কোন্ বস্তকে আমরা জালবাসতে পারি? আমরা হ'তে চাই সেই দ্বির অগ্রিশিথা—যার তাপ নেই, ধোঁদ্রা গ্রিন্ট। বখন তোমরা কেবল ব্রহ্মকেই দেখনে, তখন আর কার উপকার করতে পারনা? তখন সব সংশয় চলে যায়, সর্বত্র সমন্বভাব এসে যায়। যদি তখন কারও কল্যাণ কর তো নিজেরই কল্যাণ করবে। এইটি অহতেব কর যে, দানগ্রহীতা তোমার চেয়ে বড়, তুমি যে তার সেবা ক'রছ, তার কারণ—তুমি তার চেয়ে ছোট; এ নয় যে, তুমি বড় আর সে ছোট। গোলাপ যেমন নিজের অতাবেই অগন্ধ করে, আর স্থান্ধ দিছে বলে দে মোটেই টের পায় না, তুমিও সেই ভাবে দিয়ে যাও।

সেই মহান্ হিন্দু সংস্কারক রাজা রামমোহন রায় এইরপ নিংমার্থ কর্মের অতৃত দৃষ্টান্ত। তিনি তাঁর সমৃদ্য় জীবনটা ভারতের সাহায়্যকরে অর্পণ করেছিলেন। তিনিই সতীদাহ-প্রথা বন্ধ করেন। সাধারণতঃ লোকের বিশাস, এই সংস্কারকার্য সম্পূর্ণরূপে ইংরেজদের ঘারা সাধিত, কিন্তু প্রকৃতপক্ষেতা নয়। রাজা রামমোহন রায়ই এই প্রথার বিক্রমে আন্দোলন আরম্ভ করেন এবং একে রহিত করবার জন্ম গভর্নমেণ্টের সহায়তালাভে কৃতকার্য হন। যত দিন না তিনি আন্দোলন আরম্ভ করেছিলেন, ততদিন ইংরেজরা কিছুই করেনি। তিনি 'রাক্ষসমাঙ্গ' নামে বিখ্যাত ধর্মসমাজ্ও স্থাপন করেন, আর একটি বিশ্ববিদ্যালয়-স্থাপনের জন্ম ও লক্ষ টাকা টাদা দেন। তিনি তারপর সরে এলেন এবং বললেন, 'আমাকে ছেড়ে তোমরা নিজেরাই এগিয়ে যাও।' তিনি নাম্বশ একদম চাইতেন না, নিজের জন্ম কোনরূপ ফলাকাজ্ঞা করতেন না।

# বৃহস্পতিবার, অপরাহু

জগৎপ্রপঞ্জ অনমভাবে অভিব্যক্ত হ'রে ক্রমাগত চলেছে, যেন নাগরদোলা—
আত্মা থেন ঐ নাগরদোলার চড়ে ঘুরছে। এই ক্রম চিরস্থন। এক একজন
লোক ঐ নাগরদোলা থেকে নেমে পড়ছে বটে, কিন্তু চিরকাল সেই একরক্ম
ঘটনাই বার ঘটছে) আর এই কারণেই লোকের ভূত-ভবিশ্বও সৰ ব'লে
দেওয়া বৈতে পারে, করিণ প্রকৃতপক্ষে স্বই ভোষ্ঠমনি। ব্যক্ষ আত্মাতিকটী

দৃশুলের ভিতর এনে পড়ে, তখন তাকে সেই শৃশুলের যা কিছু অভিজ্ঞতা ভার ভেতর দিয়ে যেতে হবে। ঐরপ একটা শৃশুল বা শ্রেণী থেকে আত্মা আর একটা শৃশুল বা শ্রেণীতে চলে বায়, আর কোন কোন শ্রেণীতে এলে ভারা আপনাদের ব্রহ্মস্বরূপ অস্কৃত্তব ক'রে একেবারে তা থেকে বেরিয়ে যায়। ঐরপ শ্রেণীর বা ঘটনা-পরস্পরার একটি প্রধান ঘটনাকে অবলম্বন ক'রে সমৃদ্য় ঘটনা-শৃশুলটাই টেনে আনা যেতে পারে, আর তার ভিতরের সমৃদ্য় ঘটনাই যথায়থ পাঠ করা যেতে পারে। এই শক্তি সহজ্ঞেই লাভ করা যায়, কিছু এতে বাস্তবিক কোন লাভ নেই, আর ঐ শক্তিলাভের সাধনায় আমাদের সমপরিমাণ আধ্যাত্মিক শক্তি ব্যয় হয়ে যায়। স্তরাং ও-সক বিষয়ের চেষ্টা ক'রো না, ভগবানের উপাসনা কর।

গুক্রবার, ২রা অগস্ট

ভগবদ-উপলব্ধির জন্ম প্রথমে নিষ্ঠা দরকার।
'সব্দে রদিয়ে সবদে বদিয়ে সব্কা লীজিয়ে নাম।
হা জী হা জী কর্তে রহিয়ে বৈঠিয়ে আপনা ঠাম॥'

—সকলের সঙ্গে আনন্দ কর, সকলের সঙ্গে বস, সকলের নাম লও, অপরের কথায় হোঁ, হাঁ করতে থাকো, কিন্তু নিজের ভাব কোন মতে ছেড়ো নাঁ। এর চেয়ে উচ্চতর অবস্থা—অপরের ভাবে নিজেকে যথার্থ ভাবিত করা। যদি আমিই সব ছই, তবে আমার ভাইরের সঙ্গে যথার্থভাবে এবং কার্যতঃ সহায়ভূতি করতে পারব না কেন? যতক্ষণ আমি হুর্বল, ততক্ষণ আমাকে নিষ্ঠা ক'রে একটা রাস্তা ধরে থাকতে হবে; কিন্তু যথন আমি সবল হবো, তথন অপর সকলের মতো অহভব করতে পারব, তাদের সকলের সঙ্গে সম্পূর্ণ সহায়ভূতি করতে পারব।

প্রাচীন কালের লোকের ভাব ছিল—অপর সকল ভাব নই ক'রে একটা ভাবকে প্রবল করা। আধুনিক ভাব হছে সকল বিষয়ে সামঞ্জত রেখে জিল্লি করা। একটা ভৃতীয় পদা হছে মিনের বিকাশ করা ও তাকে সংযত করা, তারপর বেখানে ইছা তাকে প্রয়োগ কর—তাতে ফল খুব শীল্ল হবে। এইটি হছে বথার্থ আত্মোনতির উপায়। একাঞ্চা শিকা কর, আর বে দিকে ইছা তাকে প্রয়োগ কর। একপ করকে ভোমার কিছুই ক্তি

হবে না। বে সমগ্রটাকে পান্ন, সে অংশটাকেও পান্ন। বৈতবাদ অবৈভবাদের অন্তভ্-ক্ত)।

'আমি প্রথমে তাকে দেখলাম, দেও আমার দেখলে; আমিও তার প্রতি কটাক্ষ করলাম, দেও আমার প্রতি কটাক্ষ করলে?—এইরপ চলতে লাগলো। শেষে ছটি আছা। এমন সম্পূর্ণভাবে মিলিত হয়ে গেল যে, তারা প্রকৃতপক্ষে এক হয়ে গেল।

সমাধির ত্-টি ভাব আছে: এক ভাবে আমি নিজেরই ধ্যান করি, আর এক ভাবে বাইরের বস্তু ধ্যান করি। তারপর ধ্যানের ধ্যাতা ধ্যেয় অভেদ হয়ে যায়।

প্রত্যেক বিশেষ বিশেষ ভাবের সঙ্গে তোমাকে সহায়ভ্তিসম্পন্ন হ'তে হবে, তারপর একেবারে উচ্চতম অবৈতভাবে লাফিয়ে বেতে হবে। নিজে সম্পূর্ণ মুক্ত অবস্থা লাভ ক'রে তারপর ইচ্ছা করলে নিজেকে আবার সীমাবদ্ধ করতে পারো। প্রত্যেক কাজে নিজের সমৃদয় শক্তি প্রয়োগ কর। খানিকক্ষণের জয় অবৈতভাব ভূলে বৈতবাদী হবার শক্তিলাভ করতে হবে, আবার যখন খ্নী যেন এ অবৈতভাব আশ্রম্ম করতে পারা যায়।

কার্য-কারণ দব মায়া, আর আমরা যত বড় হবো, ততই ব্রাব যে, ছোট ছেলেদের পরীর গল্প এখন ষেমন আমদের কাছে বোধ হয়, তেমনি যা কিছু আমরা দেখছি, দবই ঐরপ অসংবদ্ধ। প্রকৃতপক্ষে কার্য-কারণ ব'লে কিছু নেই, আর আমরা কালে তা জানতে পারব। স্করাং যদি পার ছোযখন কোন রূপক গল্প ভানবে, তখন তোমার বৃদ্ধির্ত্তিকে একটু নামিয়ে এনো, মনে মনে ঐ গল্পের পূর্বাপর দক্তির বিষয়ে প্রশ্ন তুলো না। স্ক্রের লপক-বর্ণনাও স্ক্রের ক্রিছের প্রতি অস্ক্রাগের বিকাশ করি, তারপর সমুদ্ধ পৌলাণিক বর্ণনাগুলিকে কবিত্ব মনে ক'রে উপভোগ কর। পূরাণ-চর্চার সময় ইতিহাস

তুলনীর : পহিলহি রাগ নয়নভঙ্গ ভেল।
 অনুদিন বাঢ়ল অববি না গেল।

ছু হ মন মনোন্তব পেশল জানি।—্শীচেতক্তচরিভামূত, মধ্যলীকাঃ

ও যুক্তিবিচারের দৃষ্টি নিয়ে এসে। না। ঐ-সব পৌরাণিক ভাবগুলি তোমার মনের ভিতর দিয়ে প্রবাহাকারে চলে যাক। তোমার চোথের সামনে ডাকে মশালের মডো ঘোরাও, কে মশালটা ধরে রয়েছে—এ প্রশ্ন ক'রো না, তা হলেই একটা আলোকের চক্র দেখতে পাবে, এতে বে সত্যের কণা অস্তর্নিহিত রয়েছে, ভা ভোমার মনে থেকে যাবে।

পুরাণ-লেখকেরা সকলেই, তাঁরা যা যা দেখেছিলেন বা শুনেছিলেন, সেইগুলি রূপকভাবে লিখে গেছেন। তাঁরা কতকগুলি প্রবাহাকার-চিত্র এঁকে গেছেন। তাঁর ভিতর থেকে কেবল তার প্রতিপাল বিষয়টা বার করবার চেটা ক'রে ছবিগুলিকে নট ক'রে ফেলো না। সেগুলিকে যথাযথ গ্রহণ কর, সেগুলি ভোমার উপর কাজ করুক। এদের ফলাফল দেখে বিচার কর—
ভালের মধ্যে যেটুকু ভাল আছে সেটুকুই নাও।

ভোমার নিজের ইচ্ছাশক্তিই ভোমার প্রার্থনায় উত্তর দিয়ে থাকে—ভবে বিভিন্ন ব্যক্তির মনের ধর্মসম্বন্ধীয় বিভিন্ন ধারণা অমুসারে সেটা বিভিন্ন আকারে প্রকাশ পার। আমরা তাকে বৃদ্ধ, যীত, জিহোবা, আলা বা অগ্নি, ধেমন ইচ্ছা নাম দিতে পারি, কিন্তু প্রকৃতপক্ষে এই হচ্ছে আমাদের 'আমি' বা আ্যা।

আমাদের ধারণার ক্রমে উৎকর্ষ হ'তে থাকে, কিন্তু ঐ ধারণা বে-সকল রূপকাকারে আমাদের কাছে প্রকাশিত হয়, তাদের কোন ঐতিহাসিক মৃশ্য নেই। আমাদের অলৌকিক দর্শনসমূহ অপেকা মৃশার অলৌকিক দর্শনে ভূলের সন্তারনা অধিক, কারণ আমাদের অধিকত্ব জ্ঞান এবং মিথা ভ্রম ঘারা প্রভারিত হ্রার সম্ভাবনা আমাদের অনেক কম।

ব্যক্তিন না আমাদের হৃদয়রণ শাস্ত্র খুল্ছে, ততদিন শাস্ত্রণাঠ বুথা।
তথ্ন ক শাস্ত্রগল আমাদের হৃদয়শাস্ত্রের সঞ্চে ব্তটা মেলে, ততটাই তাদের
সার্থকতা। শক্তি কি, তা শক্তিমান্ ব্যক্তিই ব্রতে পারে, হাতিই রিংহকে
ব্রতে পারে, ইত্র কথন সিংহকে ব্রতে পারে না। আম্রা বতদিন না
বীত্র সমান হচ্ছি, ততদিন আমরা কেমন ক'রে বীতকে ব্রব ? ত্থানা
পাউকটিতে ১৯০০ লোক বাভয়ানো, অধব। ১ থানা গাউকটিতে হৃদম লোক

ধাওরানো—এই ছই-ই মারার স্বপ্নাজ্যে। এদের মধ্যে কোনটাই সভ্য
নয়, স্বত্রাং এই ছটোর কোনটাই স্বপরটির দারা বাধিত হয় না। মহন্তই
কেবল মহন্তের আদর করতে পারে, ঈশ্বরই ঈশ্বরকে উপলন্ধি করতে পারেন।
স্বপ্ন সেই স্বপ্রস্তাই—তা ছাড়া আর কিছু নয়, তার স্বস্ত কোন ভিত্তি নেই।
এ স্বপ্ন ও স্বপ্রস্তাই পৃথক বস্ত নয়। সমগ্র সন্ধীতটার ভিতর 'সোহহম্,
সোহহম্' এই এক স্বর বাজহে, স্বস্তাত্ত স্বগুলি তারই ওলটপালট মাত্র,
স্বত্রাং তাতে মূল স্বরের—মূল তন্তের কিছু এনে যায় না। জীবস্ত শাস্ত্র
আমরাই, আমরা যে-সব কথা বলেছি, দেগুলিই শাস্ত্র ব'লে পরিচিত। সবই
জীবস্ত ঈশ্বর, জীবস্ত প্রীই—এতাবে সব দর্শন কর। মাহ্যুবকে স্বধ্যয়ন কর,
মাহ্যুই জীবস্ত কাব্য। জগতে এ পর্যন্ত যত বাইবেল, প্রীই বা বৃদ্ধ হয়েছেন,
সব আমাদেরই আলোকে আলোকিত। এই আলোক ব্যতীত এগুলি
আমাদের পক্ষে আর জীবস্ত থাকবে না, মৃত হয়ে যাবে। তোমার নিজ
আত্মার উপর দাডাও।

্মতদেহের সক্ষে ধেরূপ ব্যবহারই কর না, তাতে সে ক্ষ্ হয় না। আমাদের দেহকে এরূপ মৃতবং করে ফেলতে হবে, আর দেহের সঙ্গে যে আমাদের অভিন্ন ভাব রয়েছে, দেটা দ্র ক'রে ফেলতে হবে।

## শনিবার, ৩রা অগস্ট

বে-সকল ব্যক্তি এই জন্মেই মৃক্তিলাভ করতে চায়, তাদের এক জন্মেই হাজার বছরের জীবন যাপন করতে হয়। তারা বে যুগে জন্মেছে, সেই যুগের ভাবের চেয়ে তাদের অনেক এগিয়ে বেতে হয়; কিন্তু সাধারণ লোক কোন-রকমে হামাগুড়ি দিয়ে অগ্রসর হ'তে পারে। এটি ও বৃদ্ধগণের উৎপত্তি এইরূপেই।

একদা এক হিন্দু রানী ছিলেন, তাঁর ছেলেরা এই জ্লেই মৃজিলাভ করুক—
এবিষয়ে তাঁর এত আগ্রহ হয়েছিল যে, তিনি নিজেই তাদের লালন-পালনের
সম্পূর্ণ ভার নিয়েছিলেন। তাঁদের শৈশবে যথন তিনি তাদের দোল দিয়ে
দিয়ে ঘুম পাড়াভেন, তথন সর্বদা তাদের কাছে এই একটি গান গাইতেন—
'ভত্তমদি, তত্ত্বমদি'—তৃমি সেই আত্মা, তৃমি সেই বন্ধ। তাদের তিনজন

সন্মানী হ'রে গেল, কিন্তু চতুর্থ পুত্রকে রাজা করবার জন্ম অর্জুজ নিমে গিমে মান্থৰ করা হ'তে লাগলো। বিদায় দেবার সময় মা তাকে এক টুকরা কাগজ দিয়ে বললেন, 'বড় হ'লে প'ড়ো এতে কি লেখা আছে।' সেই কাগজখানাতে লেখা ছিল—'ব্রন্ধ সত্য, আর সব মিখ্যা। আছা কখন মর্বেন না, কখন মারেনও না। নিঃসঙ্গ হও, অথবা সংসঙ্গে বাদ কর।' যখন রাজপুত্র বড় হ'য়ে লেখাটি পড়লেন, তিনিও তখনই সংসারত্যাগ ক'রে সন্মানী হয়ে গেলেন।

ত্যাগ কর, সংসার ত্যাগ কর। আমরা এখন যেন একপাল কুকুর—রালাঘরে চুকে পড়েছি. এক টুকরা মাংস থাচ্ছি, আর ভরে এদিক ওদিক চেয়ে দেখছি, পাছে কেউ এনে আমাদের তাড়িয়ে দেয়। তা না হয়ে রাজার মতো হও—জেনো যে, সম্দর জগৎ তোমার। যতকণ না তুমি সংসার ত্যাগ ক'রছ, যতকণ সংসার তোমায় বাঁধতে থাকরে; ততকণ এ তাবটি তোমার আসতেই পারে না। যদি বাইরে ত্যাগ করতে না পারো, মনে মনে সব ত্যাগ কর। অস্তরের অস্তর থেকে সব ত্যাগ কর। বৈরাগ্যসম্পন্ন হও। এই হ'ল যথার্থ আত্মত্যাগ—এ না হ'লে ধর্মলাভ অসম্ভব। কোন প্রকার বাসনা ক'রো না; কারণ যা বাসনা করবে তাই পারে। আর সেইটাই তোমার ভ্যানক বন্ধনের কারণ হবে, ধ্যেন সেই গল্পে আছে—এক ব্যক্তি তিনটি বর লাভ করেছিল এবং তার ফলে তার সর্বাক্তে নাক' হয়েছিল, বাসনা করলে ঠিক সেই রকম হয়। যতকণ না আমরা আত্মরত ও আত্মত্থ হচ্ছি, ততকণ মৃতিলাভ করতে পারছি না। 'আত্মই আত্মার মৃতিলাতা, অন্ত কেউ নয়)'

্এই : একজন গরীব লোক এক দেবতার কাছে বর পেয়েছিল। দেবতা সন্তঃ হরে বললেন, 'তুমি এই পালা নাও। এই পালা নিয়ে বে-যে কামনা ক'রে তিনবার কেলবে, সেই তিনটি কামনাই তোমার পূর্ণ হবে।' সে অমনি আহ্বাদে অটিখানা হয়ে বাড়ি গিয়ে স্ত্রীর সক্ষেপরামর্শ করতে লাগল—কি বর চাওরা বায়। স্ত্রী বললে, 'ধনদৌলত চাও।' কিন্তু খামী বললে, 'দেখ, আমাদের ছজনেরই নাক থাগা, তাই দেখে লোকে আমাদের বড় ঠাট্টা করে, অভএব প্রথমবার পালা কেলে স্কলর নাক প্রার্থনা করা যাক। টাকার তো আর শরীরের কুরুপ দূর হয় না।' স্ত্রীর মত কিন্তু প্রথমে টাকা হোক। শেবে ছজনে পালা নিয়ে কাড়াকাড়ি বাধল। অবলেবে স্বামী রেগে গিয়ে এই বলে পালা কেলা অমনি তাদের সর্বাদে বালি রালি ক্লার ক্লার নিক্তুট চাই না।' আশ্চর্ব, যেমন পালা কেলা অমনি তাদের সর্বাদে বালি রালি ক্লার ক্লার দিবলৈ এই বলে পাল কেলা অমনি তাদের সর্বাদে বালি রালি ক্লার ক্লার নাক চলে বাল।' অমনি সব নাক চলে গেল—সক্লে সক্লে তাদের নিজেদের বাদা নাকও চলে গেল। ফুট বর তো হলে গেছে, এখন বাকি আছে তৃতীয় বর। তথন তারা ভাবলে—বিদি এইবার পালা কেলে ভাল নাক পাই, লোকে

এইটি অহতে করতে শিকা কর বে, তুমি অন্ত সকলের দেহেও বর্তমান
—এইটি জানবার চেটা কর বে, আমরা সকলেই এক। আর সব বাজে
জিনিস ছেড়ে দাও। ভাল মন্দ কাজ যা করেছ, সেগুলি সহজে একদম ভেবো
না—সেগুলি থু থু ক'রে উড়িয়ে দাও। যা করেছ, করেছ। কুসংস্থার দ্র
ক'রে দাও। সন্থুপে মৃত্যু এলেও তুর্বলতা আশ্রয় ক'রো না।

অহতাপ ক'রো না—পূর্বে যে-সব কাজ করেছ, দে-সব নিয়ে মাথা ঘামিও না; এমন কি—যে-সব ভাল কাজ করেছ, তাও স্বৃতিপথ থেকে দৃর ক'রে দাও। আজাদ (মৃক্ত) হও। তুর্বল, কাপুরুষ ও অজ্ঞ ব্যক্তিরা কথনও আত্মাকে লাভ করতে পারে না। তুমি কোন কর্মের ফলকে নষ্ট করতে পার না—ফল আসবেই আগবে; হুতরাং সাহসী হয়ে তার সন্মুখীন হও, কিছু সাবধান, যেন পুনর্বার সেই কাজ ক'রে। না। সকল কর্মের ভার ভগবানের উপর ফেলে দাও, ভাল-মন্দ —সব দাও। নিজে ভালটা রেখে কেবল মন্দটা তাঁর ঘাড়ে চাপিও না। যে নিজেকে নিজে সাহায্য করে, ভগবান্ তাকেই সাহায্য করেন।

্বাসনা-মদিরা পান ক'রে সমস্ত জগৎ মত্ত হয়েছে। 'বেমন দিবা ও রাত্তি কখন একসজে থাকতে পারে না, সেইরপ বাসনা ও ভগবান্ ছই কখন একসজে থাকতে পারে না।' স্কুতরাং বাসনা ত্যাগ কর।

'থাবার, থাবার' ব'লে চেঁচানো এবং থাওয়া, 'জল, জল' বলে চেঁচানো এবং জল পান করা—এই তুটোর ভিতর আকাশ-পাতাল তফাত; স্বতরাং কেবল 'ঈশব, ঈশব' ব'লে চেঁচালে কথনও ঈশবের প্রত্যক্ষ উপলব্ধির আশা করতে পারা যায় না। আমাদের ঈশবলাভ করবার চেষ্টা ও সাধন করতে হবে।

অবশু আমাদের খাদা নাকের বদলে ভাল নাক হবার কারণ জিজ্ঞাসা করবে—তাদের অবশু সব কথা বলতে হবে। তথন তারা আমাদের আহাত্মক ব'লে এখনকার চেয়ে বেনী ঠাটা করবে, বলবে বে. এরা এমন তিনটি বর পেয়েও নিজেদের অবস্থার উন্নতি করতে পায়লে না। কাজেই তৃতীয়বার পালা ফেলে ভারা তাদের পুরাতন খাদা নাকই ফিরিয়ে নিলে। গলটিতে বোঝা গেল: কিছু বাসনা ক'রো না, বা চাইবে, তা পাবে; সঙ্গে সঙ্গে দায়ণ বন্ধনে বাঁধা পড়বে।

'खदी রাম তহা কাম নহাঁ, অহা কাম তহা নহাঁ রাম।
 ছহঁ একসাথ মিনত নহাঁ, বব রজনী এক ঠাম।'—তুলসীদান

সম্বের সংক মিশে এক হরে গেলেই তরক অসীমন্থ লাভ করতে পারে, কিন্তু তরকরণে নয়। তারপর সম্ক্রন্থর হরে গিয়ে আবার তরকাকার ধারণ করতে পারে ও ধত বড় ইচ্ছা তত বড় তরক হ'তে পারে। নিজেকে তরকপ্রবাহ ব'লে মনে ক'রো না; জেনো যে তুমি মুক্ত।

প্রকৃত দর্শনশাস্ত্র হচ্ছে কতকগুলি প্রত্যক্ষাস্থ্ভূতিকে প্রণালীবদ্ধ করা। বেখানে বৃদ্ধিবিচারের শেষ, দেইখানেই ধর্মের আরম্ভ। সমাধি বা ঈশর-ভাবাবেশ যুক্তিবিচারের চেয়ে ঢের বড়, কিন্তু ঐ অবস্থায় উপলব্ধ সভ্যগুলি কখনও যুক্তিবিচারের বিরোধী হবে না। যুক্তিবিচার মোটা হাভিয়ারের মতো, তা দিয়ে প্রমাধ্য কাজগুলি করতে পারা যায়, আর সমাধি বা ঈশর-ভাবাবেশ (inspiration) উজ্জ্বল আলোকের মতো সমগ্র সভ্য দেখিয়ে দেয়। কিন্তু আমাদের ভিতর একটা কিছু করবার ইচ্ছা বাপ্রেরণা আসাকেই ঈশরভাবাবেশ (inspiration) বলতে পারা যায় না।

মারার ভিতর উরতি করা বা অগ্রসর হওয়াকে একটি বৃত্ত ব'লে বর্ণনা করা বেতে পারে—এতে এই হয় বে, বেখান থেকে তৃমি যাত্রা করবার সময় তৃমি অজ্ঞান ছিলে, আর যখন সেখানে ফিরে আসবে, তখন তৃমি পূর্ণ জ্ঞান লাভ করেছ। ঈশ্বরোপাসনা, সাধু-মহাপুরুষদের পূজা, একাগ্রতা, ধ্যান, নিদ্ধাম কর্ম—মায়ার জাল কেটে বেরিয়ে আসবার এই-সব উপায়; তবে প্রথমেই আমাদের তীত্র মৃমুক্ত্র থাকা চাই। যে জ্যোতিঃ দপ্ ক'রে প্রকাশ হয়ে আমাদের হয়য়াক্ষকার দ্র ক'রে দেবে, তা আমাদের ভিতরেই রয়েছে—এ হছেে সেই জ্ঞান, যা আমাদের স্বভাব বা স্বরূপ (ঐ জ্ঞানকে আমাদের জ্মাই ক্রেগ্রে অধিকার' বলা যেতে পারে না, কারণ প্রকৃতপক্ষে আমাদের জ্মাই নেই)। কেবল যে মেঘগুলো ঐ জ্ঞানস্থকে তেকে রেখেছে, দেইগুলো আমাদের দ্র ক'রে দিতে হবে।

ইহলোকে বা স্বর্গে সর্বপ্রকার ভোগ করবার বাসনা ত্যাগ কর (ইহামূজ-কলভোগ-বিরাগ)। ইন্দ্রিয় ও মনকে সংযত কর (দুমূ ও শম)। সর্ব-প্রকার হৃংথ সন্থ কর, মন যেন জানতেই না পারে বে, তোমার কোনরূপ হৃংথ এসেছে (তিতিকা)। মৃক্তি ছাড়া আর সব ভাবনা দূর ক'রে দাও, গুরু ও তাঁর উপদেশে বিশাস রাথো। তুমি যে নিশ্চয়ই মুক্ত হ'তে পারবে,
এটিও বিশাস কর (শ্রন্ধা)। ষাই হোক না কেন, সর্বদা বলো 'সোহহম্,
সোহহম্'। থেতে বেড়াতে, করে পড়েও বলো 'সোহহম্, সোহহম্'; মনকে
অবিরত ভাবে বলো—এই যে জগংপ্রাপঞ্চ দেখছি, কোন কালে এর অন্তিছ
নেই, কেবল আমি মাত্র আছি (সমাধান)। দেখবে—একদিন দপ্ ক'রে
জ্ঞানের প্রকাশ হ'য়ে বোধ হবে—জগং শৃক্তমাত্র, কেবল ব্রন্ধই আছেন। মুক্ত
হবার জন্ত প্রবল ইচ্ছাসম্পন্ন হও (মুম্কুর)।'

আত্মীয় ও বন্ধ্বান্ধব সব প্রানো অন্ধক্ষের মতো; আমরা ঐ অন্ধক্ষে পড়ে কর্তব্য, বন্ধন প্রভৃতি নানা স্বপ্ন দেখে থাকি—ঐ স্বপ্নের আর শেষ নেই। কাউকে সাহায্য করতে গিয়ে আর ভ্রমের স্পষ্ট ক'রো না। এ যেন বটগাছের মতো ক্রমাগত ঝুরি নামিয়ে বাড়তেই থাকে। যদি তুমি হৈতবাদী হও, তবে ঈম্বরকে সাহায্য করতে যাওন্ধাই তোমার মূর্থতা। আর যদি অবৈতবাদী হও, তবে তুমি তো স্বয়ংই ব্রহ্মস্বরণ—তোমার আবার কর্তব্য কি? তোমার স্বামী, ছেলেপুলে, বন্ধ্বান্ধব—কারও প্রতি কিছু কর্তব্য নেই। যা হচ্ছে হ্রে যাক্, চুপচাপ ক'রে পড়ে থাকো।

"রামপ্রনাদ বলে ভব-নাগরে বলে আছি ভাসিয়ে ভেলা; যখন আসবে জোয়ার উদ্ধিয়ে যাব, ভাটিয়ে যাব ভাটার বেলা॥"

শরীর মরে মরুক—আমার যে একটা দেহ আছে, এটা তো একটা পুরানে। উপকথা বই আর কিছুই নয়। চুপচাপ ক'রে থাকো, আর জানো, আমি ব্রহ্ম।

কেবল বর্তমান কালই বিশ্বমান—আমরা চিস্তায় পর্যন্ত অতীত ও ভবিশ্বতের ধারণা করতে পারি না; কারণ চিস্তা করতে গেলেই তাকে বর্তমান ক'রে ফেলতে হয়। সব ছেড়ে দাও, তার ষেধানে যাবার ভেদে যাক। এই সমগ্র জগৎটাই একটা ভ্রমমাত্র, এটা ষেন তোমায় আর প্রতারিত করতে না পারে। জগৎটা যা নয়, তুমি তাকে তাই ব'লে জেনেছ, অবস্থতে

<sup>&</sup>gt; সাধন-চতুষ্টয়ের সংক্ষিপ্ত ইঞ্চিত

২ অতি উচ্চ আধ্যান্মিক শুর হইতে স্বামীকী এই কথা বলিতেছেন, এই অবস্থা শরীর ও অহংবোধকে অতিক্রম করিয়া। বে এত উচ্চে উঠে নাই, সাধনার জন্তই তাহার কর্তব্য প্ররোজন। বে শরীর ও অহংকারের অধীন নর, সেই কর্তব্যের উধ্বেশ।

বস্ত জ্ঞান করেছ, এখন এটা বাস্তবিক যা, একে তাই ব'লে জ্ঞানো। যদি দেহটা কোথাও ভেনে যায়, যেতে দাও; দেহ ধেখানেই যাক না কেন, কিছু গ্রাহ্ম ক'রো না। কর্তব্যের নিদারুণ ধারণা ভীষণ কালুক্ট-স্বরূপ, জ্ঞাথ ধ্বংস ক'রে ফেলছে।

স্বর্গে গেলে একটা বীণা পাবে, আর তাই বাজিয়ে যথাসময়ে বিশ্রামস্বর্গ অন্থতন করবে—এর জন্ত অপেকা ক'রে। না। এইখানেই একটা বীণা
নিয়ে আরম্ভ ক'রে দাও না কেন ? স্বর্গে যাবার জন্ত অপেকা করা কেন ?
ইহলোকটাকেই স্বর্গ ক'রে ফেলো। স্বর্গে বিবাহ করা নেই, বিবাহ দেওয়াও
নেই—তাই যদি হয়, এখনই তা আরম্ভ ক'রে দাও না কেন ? এইখানেই
বিবাহ তুলে দাও না কেন ? সয়্যানীর গৈরিক বসন ম্কুপুরুষের চিহু।
সংসারিজরুপ ভিক্তের বেশ ফেলে দাও। মৃক্তির পতাকা—গৈরিক বস্ত্রধারণ কর।

## রবিবার, ৪ঠা অগস্ট

'অজ্ঞ ব্যক্তিরা যাঁকে না জেনে উপাসনা করছে, আমি তোমার নিকট তাঁরই কথা প্রচার করচি।'

এই এক অন্বিতীয় ব্রহ্মই সকল জ্ঞাত বস্তুর চেয়ে আমাদের অধিক জ্ঞাত।
তিনিই সেই এক বস্তু, বাঁকে আমরা সর্বত্ত দেখছি। সকলেই তাদের নিজ্
আত্মাকে জানে; সকলেই—এমন কি পশুরা পর্যন্ত জানে বে 'আমি আছি'।
আমরা বা কিছু জানি, সব আত্মারই বহিংকেপ বিন্তার-স্বরূপ। ছোট ছোট ছেলেদের শেখাও, তারাও এ তত্ত্ব ধারণা করতে পারে। অজ্ঞাতসারে হলেও প্রত্যেক ধর্ম এই আত্মাকেই উপাসনা ক'রে এসেছে, কারণ আত্মা ছাড়া আর কিছু নেই।

আমরা এই জীবনটাকে এথানে যেমন ভাবে জানি, তার প্রতি এরণ অশোভন আদক্তি সমৃদয় অনিটের মৃল। এই থেকেই যত দব প্রভারণা চুরি হ'য়ে থাকে। এরই জন্ম লোকে টাকাকে দেবভার আদন দেয়, আর তা থেকেই যত পাপ ও ভয়ের উৎপত্তি। কোন জড়বল্পকে মৃল্যবান্ ব'লে মনে ক'রো না, আর তাতে আদক্ত হ'য়ো না। তুমি যদি কিছুতে, এমন কি জীবনে পর্যন্ত আদক্ত না হও, তা হ'লে আর কোন ভয় থাকবে না। 'য়ত্যোঃ দ মৃত্যুমাপ্নোতি য ইহ নানেব পশ্চতি''— যিনি এই জগতে নানা দেখেন, তিনি
মৃত্যুর পর মৃত্যুকে প্রাপ্ত হন, বারবার তিনি মৃত্যুর কবলে পড়েন। আমরা
যথন সবই এক দেখি, তথন আমাদের শারীরিক মৃত্যুও থাকে না, মানসিক
মৃত্যুও থাকে না। জগতের সকল দেহই আমার, স্তরাং আমার দেহ চিরকাল
থাকবে; কারণ গাছপালা, জীবজন্ত, চক্রস্থ, এমন কি সমগ্র জগদ্রহ্বাওই
আমার দেহ—ঐ দেহের আর নাশ হবে কি ক'রে? প্রত্যেক মন, প্রত্যেক
চিস্তাই যে আমার—তবে মৃত্যু আসবে কি ক'রে? আত্মা কথন জন্মানও না,
মরেনও না—যথন আমরা এইটি প্রত্যক্ষ উপলন্ধি করি, তথন সকল সন্দেহ
উড়ে যার; 'আমি আছি,' 'আমি অহভব করি,' 'আমি ভালবাসি'—'অন্তি,
ভাতি, প্রিয়'—এগুলির উপর কখনই সন্দেহ করা যেতে পারে না। আমার
ক্ষা ব'লে কিছু থাকতে পারে না, কারণ জগতে যে-কেউ যা-কিছু থাছে, তা
আমিই থাছিছ। যদি একগাছা চুল উঠে যার, আমরা মনে করি না যে
আমরা মরে গেলাম। দেই রকম যদি একটা দেহের মৃত্যু হয়, সে তো ঐ

দেই জ্ঞানাতীত বস্তুই ঈশর—তিনি বাক্যের অতীত, চিস্তার অতীত, জ্ঞানের অতীত। তিনিটে অবস্থা আছে—পশুত্ব (তমঃ ), মহুয়ত্ব (রজঃ ) ও দেবত্ব (সত্ব)। যারা সর্বোচ্চ অবস্থা লাভ করেন, তাঁরা অন্তিমাত্র বা সংস্বরূপ হ'রে থাকেন। তাঁদের পক্ষে কর্তব্য একেবারে শেষ হয়ে যায়, তাঁরা কেবল মাহ্যুষকে ভালবাদেন, আর চুম্বকের মতো অপরকে তাঁদের দিকে আকর্ষণ করেন। এরই নাম মুক্তি। তথন আর চেটা ক'রে কোন সংকার্য করতে হয় না, তথন তুমি যে কাজ করবে তাই সংকার্য হয়ে যাবে। ত্রন্ধবিং সকল দেবতার চেয়েও বড়। যীভ্রাই যথন মোহকে জয় ক'রে বলেছিলেন, 'শয়তান, আমার সামনে থেকে দ্র হয়ে য়া, তথনই দেবতারা তাঁকে পূজা করতে এসেছিলেন। ত্রন্ধবিংকে কেউ কিছু সাহায্য করতে পারে না, সমগ্র জ্বাংপপ্রক পবিত্র ক'রে থাকে, তাঁর সকল বাসনাই পূর্ণ হয়, তাঁর আত্মা অপরকে পবিত্র ক'রে থাকে। অতএব যদি ঈশ্বলাভের কামনা কর, তবে ত্রন্ধবিদের পূজা কর। যথন আমরা তিনটি দেবাছ্গ্রহ—মহুয়ুৎ,

১ কঠ উপ.. ২।১।১০

মৃমুক্ত ও মহাপুরুষসংশ্রম লাভ করি, তখনই ব্রতে হবে মৃক্তি আমাদের করতলগত।''

চিরকালের জ্বন্ত দেহের মৃত্যুর নামই নির্বাণ। এটা নির্বাণ-তর্বের 'না'-এর দিক, এতে বলে—আমি এটা নই, ওটা নই। বেদান্ত আর একটু অগ্রসর হয়ে 'হা'-এর দিকটা বলেন—ওরই নাম মৃক্তি। 'আমি সং-চিং-আনন্দ, দোহঃম্—আমিই দেই'—এই হ'ল বেদান্ত —নিখুঁতভাবে তৈরী একটি খিলানের যেন শীর্যপ্তর।

বৌদ্ধর্মের মহাধান সম্প্রদায়ের বেশীর ভাগ লোকই মৃক্তিতে বিশ্বাসী— ভারা ধথার্থই বৈদান্তিক। কেবল সিংহলবাসীরাই নির্বাণের 'বিনাশ' অর্থ গ্রহণ করে।

কোনরপ বিখাদ বা অবিখাদ 'আমি'কে নাশ করতে পারে না। বার অন্তিত্ব বিখাদের উপর নির্ভর করে এবং অবিখাদে উড়ে বার, তা ভ্রমমাত্র। আত্মাকে কিছুই স্পর্শ করতে পারে না। 'আমি আমার আত্মাকে নমস্কার করি।' 'বয়ংজ্যোতিঃ আমি নিজেকেই নমস্কার করি, আমি ব্রন্ধ।' এই দেহটা যেন একটা অন্ধকার ঘর; আমরা যথন ঐ ঘরে প্রবেশ করি, তথনই তা আলোকিত হয়ে ওঠে, তথনই তা জীবস্ত হয়। আত্মার এই ব্পপ্রকাশ জ্যোতিকে কিছুই স্পর্শ করতে পারে না, একে কোনমতেই নই করা বায় না। একে আবৃত্ত করা যেতে পারে, কিছু কথনও নই করা বায় না।

বর্তমান যুগে ভগবান্কে অনস্কশক্তিশ্বরূপিণী জননীরূপে উপাসনা করা কর্তব্য। এতে পবিত্রতার উদন্ধ হবে, আর এই মাতৃপূজায় আমেরিকার মহাশক্তির বিকাশ হবে। এখানে (আমেরিকার) কোন মন্দির (পৌরোহিত্যশক্তি) কাউকে দাবিরে রাথছে না, অপেক্ষাকৃত গরীব দেশগুলোর মতো এখানে কেউ কষ্টভোগ করে না। নারীজাতি শত শত যুগ ধরে হংথকষ্ট সহ্ করেছে, তাই তাদের ভিত্র অসীম ধৈর্য ও অধ্যবসায়ের বিকাশ হয়েছে। তারা একটা ভাব আঁকড়ে ধরে থাকে, সহজে ছাড়তে চার না। এই অস্তই

১ বিবেকচুড়ামণি, ৩

সকল দেশে তারা এমন কি কুসংস্কারপূর্ণ ধর্মদমূহের এবং পুরোহিতদের পৃষ্ঠ-শোকক্ষরণ হয়ে থাকে, আর এইটেই পরে তাদের স্থাধীনতার কারণ হবে। বৈদান্তিক হয়ে আমাদের বেদান্তের এই মহান্ ভাবকে জীবনে পরিণত করতে হবে। জনসাধারণকেও ঐ ভাব দিতে হবে—এটা কেবল স্থাধীন আমেরিকাতেই কাজে পরিণত করা যেতে পারে। ভারতে বৃদ্ধ, শঙ্কর ও অক্যান্ত মহামনীবী ব্যক্তিরা এই-সকল ভাব প্রচার করেছিলেন, কিন্ত জনসাধারণ দেগুলি ধরে রাথতে পারেনি। এই নৃতন যুগে জনসাধারণ বেদান্তের আদেশীহ্যায়ী জীবনশাপন করবে, আর মেয়েদের ঘারাই এটা কাজে পরিণত হবে।

্ষতনে হদরে রেখো আদরিণী খ্রামা মাকে,
মন, তুমি দেখ আর আমি দেখি, আর খেন কেউ নাহি দেখে।
কামাদিরে দিয়ে কাঁকি, আয় মন বিরলে দেখি,
রসনারে সঙ্গে রাখি, সে খেন 'মা' ব'লে ডাকে। (মাঝে মাঝে)
কুবুদ্ধি কুমন্ত্রী যত, নিকট হ'তে দিয়ো নাকো,
জ্ঞান-ময়নে প্রহরী রেখো, সে খেন সাবধানে থাকে।"

যত কিছু প্রাণী জীবনধারণ করছে, তুমি দে-সকলের পারে। তুমি আমার জীবনের স্থাকরশ্বরূপ, আমার আত্মারও আত্মা।

## রবিবার, অপরাহু

দেহ যেমন মনের হাতে একটা বস্ত্রবিশেষ, মনও তেমনি আত্মার হাতে একটা বস্ত্রত্বরূপ। জড় হচ্ছে বাইরের গতি, মন হচ্ছে ভিতরের গতি। কালেই সমৃদয় পরিবর্তন বা পরিণামের আরম্ভ ও সমাপ্তি। আত্মা যদি অপরিণামী হন, তিনি নিশ্চিত পূর্ণস্বরূপ; আর যদি পূর্ণস্বরূপ হন, তবে তিনি অনন্তস্বরূপ; আর অনন্তস্বরূপ হ'লে অবশুই তিনি অধিতীয়; কারণ হটি অনন্ত আর থাকতে পারে না, স্কতরাং আত্মা 'একমেবাবিতীয়ম্'ই হ'তে পারেনা। বিদিও আত্মাকে বহু ব'লে মনে হয়, কিন্তু প্রকৃতপক্ষেতিনি এক। বদি কোন ব্যক্তি প্রের্বর অভিমূখে চলতে থাকে, প্রতি পদক্ষেপে দে এক একটা বিভিন্ন স্থা দেখবে বটে, কিন্তু বন্ধতঃ সবন্ধলি ভো সেই একই স্থা।

- 'অন্তিভাবই' হচ্ছে সর্বপ্রকার একছের ভিত্তিমন্ধণ; আর ঐ ভিত্তিতে বেতে পারলেই পূর্বতা লাভ হয়। যদি সব রঙকে এক রঙে পরিণত করা দন্তব হ'ত, তবে চত্রবিক্সাই লোপ পেয়ে যেত। সম্পূর্ণ একছ হচ্ছে বিশ্রায় বা লয়; আমরা ব'লে থাকি—সকল প্রকাশই এক ঈশর থেকে হয়েছে। ভাও-বাদী', কংকুছ (Confucius)-মতাবলমী, বৌদ্ধ, হিন্দু, য়াছদী, মুসলমান গ্রীষ্টান ও জ্রতুত্ত্ব-শিক্ষণণ (Zoroastrians) সকলেই প্রায় একপ্রকার ভাষায় এই মহৎ নীতি প্রচার করছেন, 'তুমি অপরের কাছ থেকে ষেত্রপ ব্যবহার চাও, অপরের প্রতি ঠিক সেইরূপ ব্যবহার ক্ষম ক্রিছ হিন্দুরাই কেবল এর ব্যাখ্যা দিয়েছেন; কারণ তাঁরা এর যুক্তি দেখতে প্রেমেছিলেন। মানুষ অপর সকলকেই অবশ্য ভালবাদবে; কারণ সেই অপর সকলে যে সেনিক্তে, সেই এক বস্তুই রয়েছেন কিনা।

জগতে যত বড় বড় ধর্মাচার্য হয়েছেন, তাঁদের মধ্যে কেবল লাওৎদে বৃদ্ধ ও যীশুই উক্ত নীতিরও উপরে গিয়ে শিক্ষা দিয়ে গেছেন—'ভোমার শক্রদেরও উপকার কর, যারা তোমায় ঘুণা করে, তাদেরও ভালবালো।'

তর্দমূহ পূর্ব থেকেই রয়েছে; দেগুলি আমরা স্থাষ্ট করি না, আবিকার করি মাত্র। ধর্ম কৈবল প্রত্যক্ষাস্থান্তি। বিভিন্ন মতামত—প্রণালী মাত্র, ওগুলি ধর্ম নয়। জগতের ষত ধর্ম, দব বিভিন্ন আজির বিভিন্ন প্রয়োজন-অন্থানী ধর্মেরই বিভিন্ন প্রয়োগমাত্র। ভগু মতবাদ কেবল বিরোধ বাধিয়ে দেয়; দেখ না, কোথায় ঈশরের নামে লোকের শান্তি হবে—ভা না হয়ে জগতে যত রক্তপাত হয়েছে, তার আর্ধেক ঈশবের নাম নিম্নে হয়েছে। একেবারে মূলে যাও; স্বয়ং ঈশরকেই জিজ্ঞাসা কর—তাঁর স্বরূপ কি? যদি তিনি কোন উত্তর না দেন, ব্ঝতে হবে তিনি নেই। কিন্তু জগতের সকল ধর্মই বলে বে, তিনি উত্তর দিয়ে থাকেন।

তোমার নিজের বেন কিছু বলবার থাকে, তা না হ'লে অপরে কি বলেছে, তার কোনরূপ ধারণা করতে পারবে কেন । পুরাতন কুসংস্থার নিয়ে পড়ে থেকো না, সর্বদাই ন্তন সত্যদম্হের জন্ত প্রস্ত হও। 'মুর্থ তারা, যারা তাদের পূর্বপূর্ষদের থোঁড়া কুয়ার নোনতা জল থাবে, কিন্তু অপরের থোঁড়া

<sup>&</sup>gt; খ্রীষ্টপূর্ব্য বর্ষ্ট শতানীতে চীনদেশে লাওংজ্যে-প্রবর্তিত ধর্মসম্প্রদার। ইহাদের মন্ত প্রায় বেদান্তের মতো। 'তাও'-এর ধারণা অনেকটা বেদান্তের নিশুণ ব্রহ্মসমূপ।

ক্যার বিশুদ্ধ জল থাবে না। আমরা যতক্ষণ না নিজেরা ঈশরকে প্রত্যক্ষ করিই, ততক্ষণ তাঁর সহক্ষে কিছুই জানতে পারি না। প্রত্যেক ব্যক্তিই হুতাবতঃ পূর্ণস্বরূপ। মহাপুরুষেরা তাঁদের এই পূর্ণ স্বরূপকে প্রকাশ করেছেন, আমাদের ভিতর এখনও ওটা অব্যক্তভাবে রয়েছে। আমরা কি ক'রে ব্রুষ্থে যে, মুশা ঈশর দর্শন করেছিলেন, যদি আমরাও তাঁকে দেখতে না পাই ? যদি ঈশর কথনও মুশার কাছে এদে থাকেন তো আমার কাছেও আসবেন। আমি একেবারে সোজাহ্মজি তাঁর কাছে যাব, তিনি যেন আমার সক্ষে কথা কন। বিশাসকে ভিত্তি ব'লে আমি গ্রহণ করতে পারি না—দেটা নান্তিকতাও ঘোর ঈশরনিনা। যদি ঈশর ত্-হাজার বছর আগে আরবের মহ্মভূমিতে কোন ব্যক্তির সক্ষে কথা ব'লে থাকেন, আজ আমার সঙ্গেও তিনি কথা কইতে পারেন। তা না হ'লে কি ক'রে জানব, তিনি মরে যাননি ? যে কোন পথে হোক, ঈশরের কাছে এদ—কিন্তু আসা চাই। তবে আসবার সময় যেন কাউকে ঠেলে কেলে দিও না।

জ্ঞানী ব্যক্তিরা অজ্ঞান ব্যক্তিদের করুণা করবেন। যিনি জ্ঞানী, তিনি একটা পিঁপড়ের জন্ম পর্যন্ত নিজের দেহ ত্যাগ করতে ইচ্ছুক থাকেন, কারণ তিনি জানেন দেহটা কিছুই নয়।

## দোমবার, ৫ই অগস্ট

প্রশ্ন এই : সর্বোচ্চ অবস্থা লাভ করতে গোলে কি সম্দয় নিয়তর সোপান দিয়ে যেতে হবে, না একেবারে লাফিয়ে সেই অবস্থায় যাওয়া যেতে পারে ? আধুনিক মার্কিন বালক আজ যে বিষয়টা পঁচিশ বছরে শিথে ফেলতে পারে, তার পূর্বপূরুষদের দে-বিয়য় শিখতে এক-শ বছর লাগত। আধুনিক হিন্দু এখন বিশ বছরে নেই অবস্থায় আরোহণ করে, বে-অবস্থা লাভ করতে তার পূর্বপূরুষদের আটহাজার বছর লেগেছিল। শরীরের দৃষ্টি থেকে দেখলে দেখা যায়, গর্ভে জণ সেই প্রাথমিক জীবাণ্র (amæba) অবস্থা থেকে আরম্ভ ক'রে নানা অবস্থা অভিক্রম ক'রে শেবে মায়্য়য়রূপ ধারণ করে। এই হ'ল আধুনিক বিজ্ঞানের শিক্ষা। বেদান্ত আরপ্ত অগ্রসর হয়ে বলেন, বামাদের শুধু মানব-জাভির সমগ্র অভীত জীবনটা যাপন করলেই হবে না, সমগ্র মানবজাভির ভবিশ্বৎ জীবনটান্ত যাপন করতে হবে। যিনি

প্রথমটি করেন, তিনি শিক্ষিত ব্যক্তি; ধিনি ঘিতীয়টি করতে পারেন, তিনি 'জীবয়ুক্ত'।

কাল বা সময় কেবল আমাদের চিন্তার পরিমাপক মাত্র, আর চিন্তার গতি অভাবনীয়ভাবে ক্রত। আমরা কত ক্রত ভাবী জীবনটা যাপন করতে পারি. তার কোন দীমা নির্দেশ করা যেতে পারে না। স্থতরাং মানবজাতির সমগ্র ভবিশ্রৎ জীবন নিজ জীবনে অমুভব করতে কতদিন লাগবে, তা নির্দিষ্ট ক'রে বলতে পারা যায় না। এক মুহুর্তে হ'তে পারে, কারও বা পঞ্চাশ জন্ম লাগতে পারে। এটা বাসনা বা ইচ্ছার তীত্রতার উপর নির্ভর করছে। স্থতরাং শিষ্যের প্রয়োজন অমুষায়ী উপদেশও ভিন্ন ভিন্ন প্রকারের হওয়া দরকার। জলম্ভ আঞ্জন সকলের জন্মই রয়েছে—তাতে জল, এমন কি বরফের চাক্ত পর্যস্ত নিংশেষ ক'রে দেয়। একরাশ ছট্রা দিয়ে বন্দুক ছোড়, অস্ততঃ একটাও লাগবে। লোককে একেবারে এক রাশ সত্য দিয়ে দাও, তারা তার মধ্যে ষেটুকু নিজের উপধোগী তা নিয়ে নেবে। অতীত বহু জন্মের ফলে সংস্থার গঠিত হয়েছে. শিশ্বের প্রবণতা অমুষায়ী তাকে উপদেশ দাও। জ্ঞান, যোগ, ভক্তি ও কর্ম – এর মধ্যে যে-কোন একটি ভাবকে মুল ভিত্তি কর; কিন্তু অক্সান্ত ভাবগুলিও সঙ্গে সঙ্গে শিক্ষা দাও। জ্ঞানের সঙ্গে ভক্তি দিয়ে সামগ্রস্ত করতে হবে, যোগপ্রবণ প্রকৃতিকে যুক্তিবিচারের দ্বারা সামশ্বস্থ করতে হবে, আর কর্ম-তত্তকে কাজে পরিণত করার সাধনা যেন সকল পথেরই অক্স্বরূপ হয়। যে যেখানে আছে, তাকে সেইখান থেকে ঠেলে এগিয়ে দাও, ধর্মশিকা (यन ध्वः ममुलक ना इत्य मर्वना गर्ठनमुलक इम्र ।

মাহুবের প্রত্যেক প্রবৃত্তিই তার অতীতের কর্ম সমষ্টির পরিচায়ক। এটি বেন সেই রেখা বা ব্যাসার্থ, যেটি ধ'রে মাহুবকে চলতে হবে। সকল ব্যাসার্থ অবলম্বন করেই কেন্দ্রে মাগুরা যায়। অপরের মাভাবিক প্রবণতা উলটে দেবার এতটুকু চেষ্টাও ক'রো না, তাতে গুরু এবং শিক্স উভয়েই পেছিয়ে বায়। যথন তৃমি 'জ্ঞান' শিক্ষা দিছে, তথন তোমাকে জ্ঞানী হ'তে হবে, আরু শিক্ত বে-অবহায় রয়েছে, তোমাকে মনে মনে ঠিক সেইখানে যেতে হবে। অক্সান্ত যোগেও এইরুপ। প্রহত্যকটি ইত্তি এমন ভাবে বিকশিত করতে হবে বে; যেন সেটি ছাড়া আমাদের অক্স কোন বৃত্তিই নেই—এই হচ্ছে তথাক্থিত সাম্রক্তপূর্ণ উরতিসাধনের মথার্থ বহুত্ত, অর্মাৎ গ্রহীরতার সঙ্গে উষারতা অর্জন

কর, কিন্তু গভীরতা হারিয়ে উদারতা চেও না। আমরা অনস্তস্বরূপ; আমাদের মধ্যে কোন কিছুর ইতি করা ষেতে পারে না। স্বতরাং আমরা সবচেয়ে নিষ্ঠাবান্ মুদলমানের মতো গভীর, অথচ ঘোরতম নান্তিকের মতো উদার-ভাবাপন্ন হ'তে পারি।

এটি কার্যে পরিণত করার উপায় হচ্ছে মনকে কোন বিষয়বিশেষে প্রয়োগ করা নয়, আদত মনটারই বিকাশ করা ও তাকে সংযত করা। তা হলেই তুমি তাকে যে দিকে ইচ্ছা ফেরাতে পারবে। এইরূপে তোমার গভীরতা ও উদারতা তই-ই লাভ হবে। জ্ঞান এমনভাবে উপলব্ধি কর যে, জ্ঞানই যেন একমাত্র রয়েছে। তারপর ভক্তিযোগ, রাজ্যযোগ, কর্মযোগ নিয়েও ঐ ভাবে সাধন কর। তরঙ্গ হেড়ে দিয়ে সমুদ্রের দিকে যাও, তবেই তোমার ইচ্ছামত তরঙ্গ উৎপন্ন করতে পারবে। তোমার নিজের মনরূপ হ্রদকে সংযত কর, তানা হ'লে তুমি অপরের মনরূপ হদের তব্ব ক্থনও জানতে পারবে না।

তিনিই প্রকৃত আচার্য, যিনি তাঁর শিশ্তের প্রবণতা অমুষায়ী নিজের সমগ্র শক্তি নিয়োজিত করতে পারেন। প্রকৃত সহাহভূতি ব্যতীত আমরা কথনই ঠিক ঠিক শিক্ষা দিতে পারি না। মাহ্র্য যে দায়িত্বপূর্ণ প্রাণী—এ ধারণা ছেড়ে দাও; কেবল পূর্ণতাপ্রাপ্ত ব্যক্তিরই দায়িবজ্ঞান আছে। অজ্ঞান ব্যক্তিরা মোহমদিরা পান ক'রে মাতাল হয়েছে, তাদের সহজ অবস্থা নেই। তোমবা জ্ঞানলাভ করেছ—তোমাদের তাদের প্রতি অনস্তধৈর্যসম্পন্ন হ'তে হবে। তাদের প্রতি ভালবাদা ছাড়া অন্ত কোন প্রকার ভাব রেখো না; ভারা ষে-রোগে আক্রাস্ত হ'য়ে জ্বাৎটাকে ভ্রাস্ত দৃষ্টিতে দেখছে, আগে দেই . রোগ নির্ণয় কর; ভারপর ষাতে তাদের সেই রোগ সেরে ষায়, আর তারা ঠিক ঠিক দেখতে পাঁয়, সে বিষয়ে সাহায্য কর। সর্বদা শ্বরণ রেখে। যে, মুক্ত বা স্বাধীন পুরুষেরই কেবল স্বাধীন ইচ্ছা আছে—বাকি সকলেই বন্ধনের ভিতর রয়েছে – স্থতরাং তারা যা করছে, তার জন্ম তারা দায়ী নয়। ইচ্ছা যখন ইচ্ছাক্লপে প্রকাশিত, তথন তা বদ্ধ। জল যথন হিমালয়ের চূড়ায় গলতে থাকে, তথন স্বাধীন বা উন্মুক্ত, কিন্তু নদীরূপ ধারণ করলেই ভটের দারা বন্ধ হয়ে যায়; তথাপি তার প্রাথমিক বেগই তাকে শেষে সমূত্রে নিয়ে যায়, সেখানে ঐ জল আবার পূর্বের স্বাধীনতা ফিরে পায়। প্রথমটা যেন 'মানবের পতন' (Fall of Man) ও দিতীয়টি যেন 'পুনকথান' (Resurrection)।

একটা পরমাণু পর্যন্ত স্থির হয়ে থাকতে পারে না যতক্ষণ না দেটি ম্ভাবহু। লাভ করছে।

কতকগুলি কল্পনা অন্য কল্পনাগুলির বন্ধন ভাঙতে সাহায্য করে। সমগ্র জগৎটাই কল্পনা, কিন্তু এক রক্ষের কল্পনাসমষ্টি অপর প্রকারের কল্পনাসমষ্টিকেন্ট ক'বে দেয়। যে-সব কল্পনা বলে—জগতে পাপ তৃঃখ মৃত্যু রয়েছে, সে-সব কল্পনা বড় ভয়ানক; কিন্তু আর এক রক্ষের কল্পনা বলে—'আমি পবিত্রস্বরূপ, ঈশ্বর আছেন, জগতে তৃঃখ নাই,' এইগুলিই শুভ কল্পনা, আর এগুলিই অন্যান্ত কল্পনার বন্ধন ভাঙতে সাহায্য করে)। সগুণ ঈশ্বরই মানবের সর্বোচ্চ কল্পনা, যা আমাদের বন্ধন-শৃত্ধলের পাবগুলি সব ভেঙে দিতে পারে।

'ওঁ তৎ দং' অর্থাৎ একমাত্র দেই নিগুল ব্রন্ধই মায়ার অতীত, কিন্তু
দগুল ঈশ্বরও নিতা। যতদিন নায়াগারা-প্রণাত রয়েছে, ততদিন তাতে
প্রতিফলিত রামধন্তও রয়েছে; কিন্তু এদিকে প্রপাতের জলরাশি ক্রমাগত
প্রবাহিত হয়ে যাছে। ঐ জলপ্রণাত জগৎপ্রপঞ্চয়রূপ, আর রামধন্ত সগুল
ঈশ্বরম্বরূপ; এই ঘুইটিই নিতা। যতক্ষণ জগৎ রয়েছে, ততক্ষণ অগদীশ্বর
অবশ্রই আছেন। ঈশ্বর জগৎ ক্ষেষ্ট করছেন, আবার জগৎ ঈশ্বরকে ক্ষেষ্ট
করছে—ঘুই-ই নিতা। মায়া দৎও নয়, অদৎও নয়। নায়াগারা-প্রণাত
ও রামধন্ত উভয়ই অনস্ত কালের জন্ত পরিমাণশীল—এরা মায়ার মধ্য দিয়ে
দৃষ্ট বন্ধ। জবর্থ্রীয় ও গ্রীষ্টানেরা মায়াকে ঘু-ভাগে ভাগ ক'রে ভাল
অর্ধেকটাকে 'ঈশ্বর'ও মন্দ অর্ধেকটাকে 'শয়তান' নাম দিয়েছেন। বেদাস্ত
মায়াকে সমষ্টি বা সম্পূর্ণভাবে গ্রন্থণ করেন এবং তার পশ্চাতে ব্রন্ধরূপ এক
অব্ধ বন্ধর দত্যা স্থীকার করেন।

মহম্মদ দেখলেন, প্রীষ্টধর্ম দেনিটিক ভাব থেকে দুরে চলে বাচ্ছে, ঐ দেনিটিক ভাবের মধ্যে থেকেই প্রীষ্টধর্মের কিন্ধপ হওয়। উচিত—তার বে একমাত্র ঈশরে বিশাদ করা উচিত—এইটিই তার উপদেশের বিষয়। 'আমি ও আমার পিতা এক'—এই আর্ঘোচিত উপদেশের উপর তিনি বড়ই বিরক্ত ছিলেন, ঐ উপদেশে তিনি ভন্ন পেতেন। প্রকৃতপক্ষে মানব থেকে নিত্য পৃথক্ জিহোবা-দম্বন্ধীয় হৈত ধারণার চেয়ে ত্রিস্থবাদ (Trinity) অনেক উন্নত। যে ভাব-পরশ্বনা ক্রমশং ঈশ্বর ও মানবের একড্জান এনে দেয়,

অবতারবাদ তার প্রথম ভাব। লোকে প্রথম বোঝে, ঈশ্বর একজন মানবের দেহে আবিভূতি হয়েছিলেন, তার পর দেখে বিভিন্ন সময়ে তিনি বিভিন্ন মানবদেহে আবিভূতি হয়েছেন, অবশেষে দেখতে পায়—তিনি দব মাহ্মষের ভিতর রয়েছেন। অবৈভবাদ দর্বোচ্চ অবস্থা, একেশ্বরবাদ তার চেয়ে নীচের ভর। বিচারযুক্তির চেয়েও কল্পনা তোমায় শীঘ্র ও সহজে দেই সর্বোচ্চ অবস্থায় নিয়ে বাবে।

অন্ততঃ কয়েকজন লোক কেবল ঈশ্বরলাভের জন্ম চেটা করুক, আর সমগ্র জগতের জন্ম ধর্ম জিনিসটা রক্ষা করুক। 'আমি জনক রাজার মত নির্লিপ্ত' ব'লে ভান ক'রো না। তুমি জনক বটে, কিন্তু মোহ বা অজ্ঞানের জনকমাত্র।' অকপট হ'য়ে বলো, 'আমি আদর্শ কি তা ব্রুতে পারছি বটে, কিন্তু এখনও আমি তার কাছে এগোতে পারছি না।' বাত্তবিক ভ্যাগ না ক'রে ত্যাগ করবার ভান ক'রো না। যদি বাত্তবিকই ত্যাগ কর, তবে দৃঢ়ভাবে ঐ ত্যাগকে ধরে থাক। লড়াইয়ে এক-শ লোকের পতন হোক না, তবু তুমি পতাকা তুলে নাও এবং এগিয়ে যাও; যে পড়ে পড়ুক না কেন, তা সত্তেও ঈশর সত্য। যুদ্ধে যার পতন হবে, সে যেন অপরের হাতে পতাকাটি দিয়ে যায়—যাতে সে ঐ পতাকা বহন ক'রে নিয়ে থেতে পারে। পতাকা কথনও ভুলুন্ঠিত হ'তে পারে না।

বাইবেলে আছে—প্রথমে ভগবানের রাজ্য অয়েষণ কর, আর ষা কিছু তা তোমাকে দিয়ে দেওয়া হবে। কিন্তু আমি বলি, যখন ধ্য়ে পুঁছে পরিষ্ণার হলাম, তখন আবার অভচিতা আমাতে জুড়ে দেবার কি দরকার? তাই বলি, প্রথমেই স্বর্গরাজ্য অয়েষণ কর, আর বাকি যা কিছু সব চলে যাক। তোমাতে নৃতন কিছু আফ্ক—এ কামনা ক'রো না, বরং সব কিছু ত্যাগ করতে পারলেই খুনী হও। ত্যাগ কর, আর জেনো যে তুমি দেখতে না পেলেও সফলতা লাভ তুমি করবেই। যীশু বারটি জেলে শিশ্য রেখেছিলেন, কিন্তু ঐ অল্ল ক-টি লোকেই প্রবল রোমক সাম্রাজ্য উড়িয়ে দিয়েছিল।

১ 'জনক' শল্টির অর্থ জন্মদাতা, মিথিলার রাজারও নাম 'জনক' , তিনি জনগণের জন্ম রাজ্যপালন করিতেন এবং মনে মনে সবই ত্যাগ করিয়াছিলেন।

ঈশবের বেদীতে পৃথিবীর মধ্যে পবিএতম ও সর্বোৎকৃত্ত যা কিছু, তাই বিলিম্বরূপ অর্পণ কর। যিনি ত্যাগের চেটা কথন করেন না, তাঁর চেয়ে যিনি চেটা করেন, তিনি অনেক ভাল। একজন ত্যাগীকে দেখলে—তার ফলে হৃদয় পবিএ হয়। ঈশবকে লাভ ক'রব—কেবল তাঁকেই চাই—এই ব'লে দৃঢ়পদে দাঁড়াও, হনিয়ার যা হবার হোক; ঈশর ও সংসার—এই হই-এর মধ্যে কোন আপস করতে যেও না। সংসার ত্যাগ কর, কেবল তা হলেই দেহবদ্ধন থেকে মৃক্ত হ'তে পারবে। আর এরপে দেহে আসক্তি চলে যাবার পর দেহত্যাগ হলেই তুমি 'আজাদ' বা মৃক্ত হ'লে। মৃক্ত হও, শুধু দেহের মৃত্যু আমাদের কখনও মৃক্ত করতে পারে না। বেঁচে থাকতে থাকতেই আমাদের নিজ চেটায় মৃক্তিলাভ করতে হবে। তবেই যখন দেহপাত হবে, তখন সেই মৃক্ত পুরুষের আর পুনর্জন্ম হবে না।

সত্যকে সত্যের দারাই বিচার করতে হবে, অন্ত কিছুর দারানয়। লোকের হিত করাই সত্যের কষ্টিপাথর নয়। স্থিকে দেখবার জন্ম আর মশালের দরকার করে না। যদি সত্য সমগ্র জগৎকে ধ্বংস করে, তা হলেও তা সত্যই—এ সত্য ধ্বে থাকো।

ধর্মের বাহ্ অন্নষ্ঠানগুলি করা সহজ—এগুলিই দাধারণকে আকর্ষণ করে, কিন্তু প্রকৃতপক্ষে বাহ্য অনুষ্ঠানে কিছু নেই।

'মাকড়দ। যেমন নিজের ভিতর থেকে জাল বিন্তার করে, আবার তাকে নিজের ভিতর গুটিয়ে নেয়, সেইরূপ ঈশ্বরই এই জগৎপ্রপঞ্চ বিন্তার করেন, আবার নিজের ভিতর টেনে নেন।''

## মঙ্গলবার, ৬ই অগস্ট

আমি না থাকলে বাইরে 'তুমি' থাকতে পারে না। এই থেকে কতকগুলি দার্শনিক এই দিদ্ধান্ত করলেন যে 'আমাতে' ছাড়া বাহু জগতের স্বতম্ত্র অন্তিত্ব নেই। 'তুমি' কেবল 'আমা'তেই রয়েছ। অপরে আবার ঠিক এর বিপরীত তর্ক ক'রে প্রমাণ করবার চেষ্টা করেছেন যে, 'তুমি' না থাকলে 'আমার' অন্তিত্ব

১ মৃত্তক উপ, ১৷১৷৭

প্রমাণই হ'তে পারে না। তাঁদের পক্ষেও যুক্তির বল সমান। এই হুটো মতই আংশিক সত্য—খানিকটা সভ্য, খানিকটা মিথ্যা। দেহ যেমন জড়ও প্রকৃতির উপাদানে গঠিত, চিস্তাও তাই। জড়ও মন উভয়ই একটা তৃতীয় পদার্থে অবহিত – এক অথও বস্তু আপনাকে হু-ভাগ ক'রে ফেলেছে। এই এক অথও বস্তুর নাম 'আত্মা'।

সেই মূল সন্তা যেন 'ক', দেটিই মন ও ব্দুড় উভয়রপে নিব্দেকে প্রকাশ করছে। এই পরিদৃশুমান জগতে এর গতি কতকগুলি নির্দিষ্ট প্রণালী অবলম্বন ক'রে হয়ে থাকে, সেগুলিকেই আমরা নিয়ম বলি। এক অথগু সন্তা-রূপে তা মূক্তস্বভাব, বহু দেখলে সেটি নিয়মের অধীন। তথাপি এই বন্ধন সহেও আমাদের ভিতর একটা মৃক্তির ধারণা সদাস্বদা বর্তমান রয়েছে, এরই নাম নিরুত্তি অর্থাৎ 'আসক্তি ত্যাগ করা'। আর বাদনাবশে যে-সব ব্দুড়েবিধায়িনী শক্তি আমাদের সাংসারিক কার্যে বিশেষভাবে প্রবৃত্ত করে, তাদেরই নাম প্রবৃত্তি।

দেই কাজটাকেই নীতিসঙ্গত বা সংকর্ম বলা যায়, যা আমাদের জড়ের বন্ধন থেকে মুক্ত করে; তার বিপরীত যা, তা অসং কর্ম। এই জগংপ্রপ্রক্ষকে অনস্ত বোধ হচ্ছে, কারণ এর মধ্যে সব জিনিসই চক্রগতিতে চলেছে; যেখান থেকে এসেছে, দেইখানেই ফিরে যাছে। রভের রেখাটি বর্ধিত হয়ে আবার নিজের সঙ্গে মিলে যায়, স্থতরাং এখানে—এই সংসাবে—কোনখানে বিশ্রাম বা শাস্তি নেই। এই সংসার বৃত্ত থেকে আমাদের বেকতেই হবে। মৃক্তিই আমাদের একমাত্র লক্ষ্য—একমাত্র গতি।

মন্দের কেবল আকার বদলায়, কিন্তু তার গুণগত কোন পরিবর্তন হয় না।
প্রাচীনকালে যার শক্তি ছিল, দেই শাসন ক'রত, এখন ধৃত্তা শক্তির স্থান
অধিকার করেছে। তৃঃথকষ্ট আমেরিকায় যত তীব্র, ভারতে তত নয়; কারণ
এখানে (আমেরিকায়) গরীব লোক নিজেদের ত্রবহুার দঙ্গে অপরের
.অবস্থার থুব বেশী প্রভেদ দেখতে পায়।

ভাল মন্দ এই হুটো অচ্ছেগ্যভাবে জড়িত— একটাকে নিতে গেলে অপরটাকে নিতেই হবে। এই জগতের শক্তিসমষ্টি যেন একটা হুদের মতো—ওতে যেমন তর্গের উত্থান আছে, ঠিক তদম্যায়ী একটা পতনও আছে। সমষ্টিটা সম্পূর্ণ এক—স্থতরাং একজনকে স্থী করা মানেই আর এক জনকে অস্থী করা। বাইরের স্থা জড়স্থা মাত্র, আর তার পরিমাণ নির্দিষ্ট। স্থতরাং এককণা স্থাও পেতে গেলে, তা অপরের কাছ থেকে কেড়ে না নিয়ে পাওয়া যায় না। কেবল যা জড়জগতের অতীত স্থা, তা কারও কিছু হানি না ক'রে পাওয়া যেতে পারে। জড়স্থা কেবল জড়ছাথের রূপাস্তর মাত্র।

যার। ঐ তরকের উত্থানাংশে জয়েছে ও দেইখানে রয়েছে, তারা তার পতনাংশটা—আর তাতে কি আছে, তা দেখতে পায় না। কথনও মনে ক'রো না, তুমি জগৎকে ভাল ও স্থী করতে পারো। ঘানির বলদ তার সামনে বাঁধা খড়ের গোছা পাবার জন্ম চেটা করে বটে, কিন্তু কোন কালে তার কাছে পৌছতে পারে না, কেবল ঘানি ঘোরাতে থাকে মাত্র। আমরাও এইরূপে স্থরূপ আলেয়ার অস্পরণ করছি—সর্বদাই সেটা আমাদের সামনে থেকে সরে যাচ্ছে, আর আমরা তুর্ প্রকৃতির ঘানিই ঘোরাচ্ছি। এইরূপ ঘানি টানতে টানতে আমাদের মৃত্যু হ'ল, তারপরে আবার ঘানি টানা আরম্ভ হবে। যদি আমরা অভতকে দ্র ক'রে দিতে পারতাম, তা হ'লে আমরা কথনই কোন উচ্চতর বস্তর আভাস পর্যন্ত পেতাম না; আমরা তা হ'লে সম্ভট হয়ে থাকতাম, কথনও মৃক্ত হবার জন্ম চেটা করতাম না। যখন মান্থ্য ব্রুতে পারে, জড়জগতে স্থ অয়েয়ণের সকল প্রচেটা একেবারে নির্থক, তথনই ধর্মের আরম্ভ। মান্থ্যের যত রকম জ্ঞান আছে, সবই ধর্মের অক্সমাত্র।

মানবদেহে ভাল-মন্দ এমন সামঞ্জন্ত ক'বে রয়েছে যে, তাইতেই মাহুষের এ উভয় থেকে মুক্তিলাভ করবার ইচ্ছার সম্ভাবনা রয়েছে।

ম্কু ষে, দে কোনকালেই বদ্ধ হয়নি। মুক্ত কি ক'রে বদ্ধ হ'ল, এই প্রশ্নটাই অযৌক্তিক। যেখানে কোন বন্ধন নেই, সেখানে কার্যকারণ-ভাবও নেই। 'স্বপ্নে আমি একটা শেয়াল হয়েছিলাম, আর একটা কুকুর আমায় তাড়া করেছিল'—এখন আমি কি ক'রে প্রশ্ন করতে পারি যে কুকুর কেন আমায় তাড়া করেছিল ? শেয়ালটা স্বপ্নেই একটা অংশ, আর কুকুরটাও ঐ সলে আপনা হতেই এদে জুটল; কিন্তু ছুই-ই স্বপ্ন, বাইরে এদের স্বভন্ত অন্তিম্ব নেই। আমরা যাতে এই বন্ধনের বাইরে যেতে পারি, বিজ্ঞান ও ধর্ম ছুই-ই আমাদের সে-বিষয়ে সাহায্য করতে চেটা করছে। তবে ধর্ম বিজ্ঞানের

চেয়ে প্রাচীন, আর আমাদের এই কুসংস্কার রয়েছে যে, ধর্ম বিজ্ঞানের চেয়ে পবিত্র। এক হিসাবে পবিত্রও বটে, কারণ ধর্ম নীতি বা চরিত্রকে (morality) তার একটি অত্যাবশ্রক অক ব'লে মনে করে, কিন্তু বিজ্ঞান তা করে না।

'পবিত্রাম্মারা ধন্ত, কারণ তাঁরা ঈশ্বরকে দর্শন করবেন।' যদি সব শাস্ত এবং সব অবতার লুগু হয়ে য়ায়, তথাপি এই একটিমাত্র বাক্য সমগ্র মানবজাতিকে রক্ষা করবে। অস্তরের এই পবিত্রতা থেকেই ঈশ্বরদর্শন হবে। সমগ্র বিশ্বসদীতে এই পবিত্রতাই ধ্বনিত হচ্ছে। পবিত্রতায় কোন বন্ধন নেই। পবিত্রতা দ্বারা অজ্ঞানের আবরণ দ্ব ক'রে দাও, তা হলেই আমাদের ম্থার্থ স্বরূপের প্রকাশ হবে, আর আমরা জানতে পারব—আমরা কোন কালে বন্ধ হইনি। নানাত্র-দর্শনই জগতের মধ্যে সব চেয়ে বড় পাপ—সবকিছুকেই আত্মরূপে দর্শন কর ও সকলকেই ভালবাদো। ভেদভাব সব একেবারে দূর ক'রে দাও।

পিশাচপ্রকৃতি লোকও ক্ষত বা পোড়া ঘায়ের মতো আমার দেহেরই একটা অংশ। যত্ন ক'রে তাকে ভাল ক'রে তুলতে হবে। ছুই লোককেও ক্রমাগত সাহায্য করতে থাকো, যতক্ষণ না সে সম্পূর্ণ সেরে যাচ্ছে এবং আবার হুস্থ ও স্বথী হচ্ছে।

আমরা যতদিন আপেক্ষিক বা বৈতভূমিতে রয়েছি, ততদিন আমাদের বিশ্বাস করবার অধিকার আছে যে, এই আপেক্ষিক জগতের বস্তু ছারা আমাদের অনিষ্ট হ'তে পারে, আবার ঠিক দেই ভাবে সাহায্যও পেতে পারি। এই সাহায্য-ভাবের স্ক্ষতম ভাবকেই আমরা ঈশ্বর বলি। ঈশ্বর বলতে আমাদের এই ধারণা আসে যে, আমরা যত প্রকার সাহায্য পেতে পারি. তিনি তার সমষ্টিস্বরূপ।

যা-কিছু আমাদের প্রতি করুণাসম্পন্ন, যা-কিছু কল্যাণকর, যা-কিছু আমাদের সহায়ক, ঈশ্বর সেই সকলের সার সমষ্টিম্বরূপ। ঈশ্বরসহন্ধে আমাদের এই একমাত্র ধারণা থাকা উচিত। আমরা যথন নিজেদের আত্মরূপে ভাবি, তথন আমাদের কোন দেহ নেই, স্বতরাং 'আমি ব্রহ্ম, বিষও আমার কিছু ক্ষতি করতে পারে না'—এই কথাটাই একটা অসম্ভব বাক্য। যতক্ষণ আমাদের দেহ রয়েছে, আর সেই দেহটাকে আমরা দেখছি, ততক্ষণ আমাদের

ঈশবোপলি হয়নি। নদীটাই যথন লুপ্ত হ'ল, তথন তার ভিতরের ছোট আবর্তটা কি আর থাকতে পারে? সাহায্যের জন্ম কাঁদো দেখি, তা হ'লে সাহায্য পাবে—আর অবশেষে দেখবে, সাহায্যের জন্ম কারাও চলে গেছে, সঙ্গে সঙ্গে সাহায্যদাতাও চলে গেছেন; থেলা শেষ হয়ে গৈছে, বাকি রয়েছেন কেবল আআ।

একবার এইটি হয়ে গেলে ফিরে এসে ষেমন থুশী খেলা কর। তথন আর এই দেহের ঘারা কোন অন্তায় কাজ হ'তে পারে না; কারণ যতদিন না আমাদের ভিতরে কুপ্রবৃত্তিগুলো সব পুড়ে যাচ্ছে, ততদিন মৃক্তিলাভ হবে না; যথন ঐ অবস্থালাভ হয়, তথন আমাদের সব ময়লা পুড়ে যায়, আর অবশিষ্ট থাকে নিধুমি শিখা, তাপ নেই—আলো আছে।

তথন প্রারক্ষ আমাদের দেহটাকে চালিয়ে নিয়ে যায়, কিন্তু তার ঘারা তথন কেবল ভাল কাজই হ'তে পারে, কারণ মৃক্তিলাভ হবার পূর্বে দব মন্দ চলে গেছে। চোর কুশে বিদ্ধ হয়ে মরবার সময় তার প্রাক্তনকর্মের ফল-লাভ করলে। পূর্বজ্ঞানে দে যোগী ছিল, যোগভ্রাই হওয়াতে তাকে জয়াতে হয়; এ জয়েও পতন হওয়াতে তাকে চোর হ'তে হয়েছিল। কিন্তু পূর্ব জয়ে দে যে শুভকর্ম করেছিল, তার ফল ফ'লল। তার যথন মৃক্তিলাভ হবার সময় হ'ল, তথনই তার যীভ্রাইের সঙ্গে দেখা হ'ল, আর তাঁর এক কথায় সে মৃক্ত হয়ে গেল।

বৃদ্ধ তার প্রবলতম শক্রকেও মৃক্তি দিয়েছিলেন, কারণ সে ব্যক্তি তাঁকে এত দ্বেষ ক'রত যে, ঐ দ্বেষবশে দে সর্বদা তাঁর চিস্তা ক'রত। ক্রমাগত বৃদ্ধের চিস্তায় তার চিত্তভদ্ধি-লাভ হয়েছিল, আর সে মৃক্তিলাভ করবার উপযুক্ত হয়েছিল। অতএব সর্বদা ঈশ্বরের চিস্তা কর, ঐ চিস্তার দারা তুমি পবিত্র হয়ে যাবে।

( এই ভাবেই শেষ হইয়া গেল আমাদের প্রিয়তম গুরুদেবের 'দিব্যবাণী', পরদিন স্বামীজী সহস্রবীপোতান হইতে নিউইয়র্কে ফিরিয়া যান।)

# ए जिथ्ना अ

কাশারের পথে স্বামীজী, ১৮৯৮

# নারদভক্তি-সূত্র

১৮৯৫ খ্বঃ শরংকালে মিঃ স্টার্ডির সহযোগিতায় স্বামীজী কর্তৃক ইংরেজিতে অনুদিত।

[ নারদীয় ভক্তি-স্ত্র দশটি অমুবাকে বিভক্ত, ইহাতে নোট ৮৪টি স্ত্র আছে। অমুবাক্ অমুসারে স্ত্রেসংখ্যা যথাক্রমে—৬, ৮, ১০, ৯, ৯, ৮, ৭, ৯, ৭, ১১। স্বামীজী করেকটি স্ত্র একসঙ্গে প্রথিত করিয়াছেন, করেকটি বাদ দিয়াছেন। এখানে পাঁচটি পরিছেদে নোট ৬২টি স্ত্রের ব্যাখ্যা করা হইরাছে। আমরা এখানে ইংরেজী অমুবাদে ব্যক্ত ভাব ও পরিছেদ-বিভাগ অমুসরণ করিয়াছি।]

#### প্রথম পরিচ্ছেদ

- ১। ঈশরের প্রতি ঐকাম্ভিক ভালবাদার নাম ভক্তি।
- ২। ইহাপ্রেমাযুত।
- ৩। ইহা লাভ করিলে মাহুষ পূর্ণ হয়, অমর হয়, চিরতৃগ্ডির অধিকারী হয়।
- ৪। ইহা লাভ করিলে মাহ্য আর কিছুই চায় না এবং বেষ- ও অভিমান-শৃত্য হয়।
- ৫। ইহা জানিয়া মাহয় আধ্যাত্মিকতায় পূর্ণ হয়, শাস্ত হয়, এবং
   একমাত্র ভগবদবিষয়েই আনন্দ পাইয়া থাকে।
- ৬। কোন বাদনাপুরণের জন্ম ইহাকে ব্যবহার করা চলে না, কারণ ইহা সর্ববিধ বাদনার নির্ত্তি-স্বরূপ।
- ৭। 'সন্ন্যাস' বলিতে লৌকিক ও শাস্ত্রীয়-এই উভয়বিধ উপাদনারই ত্যাগ বুঝায়।
- ৮। যাহার সমগ্র সন্তা ঈশবে নিবন্ধ, সেই-ই ভক্তিপথের সন্ন্যাসী; যাহা কিছু তাহার ভগবদ্ভক্তির বিরোধী, তাহাই সে ত্যাগ করে।
  - ৯। অক্স দৰ আশ্রয় তাগ করিয়া সে একমাত্র ভগবানের শরণাগত হয়।
  - ১০। জীবন স্থৃদুঢ় না হওয়া পর্যন্ত শাল্পবিধি মানিয়া চলিতে হয়;
  - ১১। নতুবা মৃক্তির নামে অসদাচরণে বিপদ আছে।

- ১২। ভব্তিতে দৃঢ়প্রতিষ্ঠিত হইলে দেহরক্ষার জন্ম যাহা প্রয়োজন, তদ্তিরিক্ত দমন্ত লৌকিক আচরণই পরিত্যক্ত হয়।
- ১৩। ভক্তির অনেক সংজ্ঞা আছে; কিন্তু নারদের মতে ভক্তির চিহ্ন এইগুলি: যথন সকল চিন্তা, সকল বাক্য, সকল কর্ম ভগবানে সমর্পিত হয়, ভগবানকে স্বল্লমণ বিশ্বত হইলেও যথন অতি গভীর হৃংথের উদয় হয়, ব্রিতে হইবে তথন প্রোম-সঞ্চার শুক্ল হইয়াছে।
  - ১৪। दयमन, এই প্রেম গোপীদের ছিল।
- ১৫। কারণ ভগবানকে প্রেমাম্পদরূপে উপাদনা করিদেও তাঁহার ভগবৎস্বরূপ তাঁহারা কথনও বিশ্বত হন নাই।
  - ১৬। এরপ না হইলে তাঁহারা অসতীত্ব-রূপ পাপের ভাগী হইতেন।
- ১৭। ইংাই ভক্তির সর্বোচ্চ রূপ। কারণ মাছ্যের সব ভালবাদায় প্রতিদানে কিছু পাইবার আকাজ্ঞা থাকে, কিন্তু ইহাতে তাহা নাই।

### দ্বিতীয় পরিচ্ছেদ

- ১। কির্ম, জ্ঞান এবং যোগ (রাজযোগ) অপেক্ষা ভক্তি মহন্তর। কারণ ভক্তিই ভক্তির ফল, উপায় ও উদ্দেশ্য)
- ২। থাত সহদ্ধে জ্ঞানলাভে বা থাতবস্তুর দর্শনে যেমন মাহ্যের ক্ষ্রিবৃত্তি হয় না, সেইরূপ ষতক্ষণ পর্যন্ত না ভগবানের প্রতি প্রেমের উদয় হয়, ততক্ষণ পর্যন্ত ভগবানের সহদ্ধে জ্ঞান, এমনকি ভগবদর্শন হইলেও মাহ্য পরিতৃপ্ত হইতে পারে না। সেইজক্য ভক্তিই শ্রেষ্ঠ।

## তৃতীয় পরিচ্ছেদ

- ১। যাহা হউক, সিদ্ধ ভক্তগণ ভক্তি সম্বন্ধে এই কথা বলিয়াছেন:
- ২। বে ভক্তিলাভ করিতে চায়, তাহাকে ইন্দ্রিয়-ম্থভোগ, এমনকি মামূষের সঙ্গ পর্যন্ত অবশুই ত্যাগ করিতে হইবে।
- ৩। দিবারাত্র দে একমাত্র ভক্তির বিষয় ছাড়া আর অশু কিছুই চিস্তা.. করিবে না।
- ৪। বেধানে ভগবানের কীর্তন ও আলোচনা হয়, সেধানে তাহার
  বাওয়া উচিত।

- ৫। প্রধানত: মৃক্ত মহাপুরুষের রূপাতেই ভক্তিলাভ হয়।
- ৬। মহাপুরুষের সঙ্গলাভ তুর্লভ এবং আয়ার মৃক্তিবিধানে তাহা অমোঘ।
  - ৭। ভগবংকুপায় এরূপ গুরুলাভ হয়।
  - ৮। ভগবান্ ও ভগবানের অস্তরঙ্গ ভক্তের মধ্যে কোন ভেদ নাই।
  - ন। অতএব এরপ মহাপুরুষদের রূপালাভের চেটা কর।)
  - ১०। (अप्रश्म पर्वमा वर्জनीय।
- ১১। কারণ উহা কাম-ক্রোধ বাড়াইয়া দেয়, মায়ায় বন্ধ করে, উদ্দেশ্যকে ভূলাইয়া দেয়, ইচ্ছাশক্তির দৃঢ়তা ( অধ্যবসায় ) নাশ করে এবং সব কিছুই ধ্বংস করিয়া দেয়।
- ২২। এই বিপত্তিগুলি প্রথমে ক্ষুদ্র তরঙ্গের আকারে আদিতে পারে, কিন্তু অসংসঙ্গ এগুলিকে সমুদ্রাকারে পরিণত করে।
- ১৩। সকল আসজ্জি যে ত্যাগ করিয়াছে, যে মহাপুরুষের সেবা করে, সংসারের সব বন্ধন ছিন্ন করিয়া যে একাকী বাদ করে, যে গুণাতীত, ভগবানের উপর যে দম্পূর্ণরূপে নির্ভরশীল, সে-ই মায়ার পারে ষাইতে পারে।
- ১৪। যে কর্মফল ত্যাগ করে, যে দর্বকর্ম, হ্রথ-ত্থেরপ হন্দ, এমনকি শাস্তজ্ঞানও পরিত্যাগ করে, দে-ই নিরবচ্ছিন্ন ভগবৎপ্রেমের অধিকারী হয়।
  - ১৫। দে ভবনদী পার হয়, এবং অপরকেও পার হইতে সাহায্য করে।

## চতুর্থ পরিচ্ছেদ

- ১। প্রেমের স্বরূপ বর্ণনার অতীত—অনির্বচনীয়।
- ২। মৃক ষেমন ষাহা আমাদন করে, তাহা কথার প্রকাশ করিতে পারে না, কিন্তু তাহার ভাবই তাহা প্রকাশ করিয়া দেয়, তেমনি মাহুষ এই প্রেমের কথা ভাষায় প্রকাশ করিতে পারে না, তবে তাহার আচরণে উহা প্রকাশ পায়।
  - ৩। বিরল কোন ব্যক্তির জীবনে এই প্রেমের প্রকাশ ঘটে।
- ৪। সর্বগুণাতীত, সমস্ত বাসনার অতীত, চিরবর্ধমান, চিরবিচ্ছেদ্থীন, স্ক্ষতম অন্তভূতি প্রেম।

- ৫। যখন মাম্য এই প্রেমভক্তি লাভ করে, তখন দে সর্বএই এই প্রেমের রূপ দর্শন করে, উহার কথাই শ্রবণ করে, উহাই কীর্তন করে এবং চিস্তা করে।
- ৬। গুণ ও অবস্থামূদারে এই প্রেম বিভিন্নভাবে নিজেকে বিকশিত করে।
- ৭। তম (মৃঢ্তা, আলতা), রজ (চঞ্চলতা, কর্মপ্রবণতা), সর্ব (শাস্কি, পবিত্রতা)—এগুলি গুণ; আর্ত (হংখী), অর্থার্থী (কোন কিছুর অভিলাষী), জিজ্ঞান্থ (সত্যান্ত্রসন্ধী), জ্ঞানী (জ্ঞাতা)—এগুলি বিভিন্ন অবস্থা।
  - ৮। ইহাদের মধ্যে শেষোক্তগুলি পূর্বোক্তগুলি অপেকা উচ্চতর।
  - ৯। ভক্তিই উপাদনার সহজ্বতম পথ।
- ১০। ইহা স্বত:-প্রমাণ, প্রমাণের জন্ম জন্ম কোন কিছুর অপেকা।
  - ১১। শান্তি ও পরমানন্দই ইহার প্রকৃতি।
- ১২। ভক্তি কখনও কাহারও বা কোন কিছুর অনিষ্ট করিতে চায় না, এমন কি প্রচলিত উপাদনা-পদ্ধতিরও নয়।
- ১৩। ভোগ-বিষয়ক, ঈশবের প্রতি সন্দেহ-বিষয়ক, বা নিজের শক্র-বিষয়ক প্রসন্ধ কদাপি ভানিতে নাই।
  - ১৪। অহকার, দম্ভ প্রভৃতি অবশ্রই পরিহার্য।
- ১৫। এইদব রিপুকে যদি দমন করিতে না পারো, তবে দ্ব্বরের দিকে এগুলির মোড় ফিরাইয়া দাও, সর্বকর্ম তাঁহাতে সমর্পণ কর।
- ১৬। প্রেম, প্রেমিক ও প্রেমাস্পদকে এক ভাবিয়া, নিজেকে ভগবানের চিরভৃত্য বা চিরবর্থ ভাবিয়া ভগবানের সেব। কর, তাঁহাকে প্রেমনিবেদন এইভাবেই করিতে হয়।

#### পঞ্ম পরিচ্ছেদ

- ১। যে প্রেম ভগবানে একাগ্র, তাহাই শ্রেষ্ঠ।
- ২। ভগবংপ্রদদ করিতে গেলে তাঁহাদের (এরপ একনিষ্ঠ প্রেমিকদের) কথা কঠে কল্প হয়, তাঁহারা কাঁদিয়া ফেলেন; ভীর্থকে তাঁহারাই প্রিক্ত

করেন; তাঁহাদের কর্ম শুভ; ওাহারা সদ্গ্রন্থকে অধিকতর সদ্ভাবাপন্ন করিয়া তুলেন; কারণ তাঁহারা ভগবানের সঙ্গে একাত্ম।

- ৩। কেহ ষথন ভগবানকে এতথানি ভালবাদে, তথন তাঁহার পূর্বপুরুষগণ আনন্দ করেন, দেবগণ নৃত্য করেন, আর পৃথিবী একজন গুরুলাভ করে।
- 8। এরপ প্রেমিকের নিকট বংশ, গিঙ্গ, জান, আকার, জন্ম ও সম্পদের কোন ভেদ থাকে না।
  - ে। কারণ এ-সবই তো ভগবানের।
  - ৬। (তর্ক বর্জনীয়।
- ৭। <sup>`</sup>কারণ ইহার কোন শেষ নাই, কোন সন্তোষজনক ফললাভও ইহাতে হয় না।
  - ৮। প্রেমভক্তি বর্ধিত হয়, এমন গ্রন্থ পাঠ কর এবং এমন কর্ম কর।
- মথ-তৃংথের, লাভ-লোকদানের সকল বাদনা ভ্যাগ করিয়া দিবারাত্র
   ভগবানের পূজা কর। একটি মুহুর্ভও রুখা নই করিও না।
- >•। **অ**হিংসা, সভ্যনিষ্ঠা, পবিত্রতা, দয়া ও দেবভাব সর্বদা পোষণ করিবে।
- ১১। অভা সব চিস্তা ত্যাগ করিয়া সমস্ত মন দিয়া দিবারাত্র ভগবানের পূজা করা উচিত। এভাবে রাত্রিদিন উপাসনা করিলে ভক্তের নিকট ভগবান্ প্রকাশিত হন, এবং ভক্তকে উপলব্ধির সামর্থ্য দান করেন।
- ১২। অভীত, বর্তমান ও ভবিশ্বতে প্রেম অপেক্ষা মহত্তর কিছু নাই। জগতের সব ব্যক্ত-বিদ্ধেপের ভয় পরিহার করিয়া, প্রাচীন মহাপুরুষদের পয়া-অফ্সরণ করিয়া আমরা এভাবে এই প্রেমভক্তির কথা প্রচার করিতে সাহসী হইয়াছি।

## ভক্তিযোগ-প্রদঙ্গে

বৈতবাদী বলে, সর্বদা দণ্ডহন্তে শাসন করিতে উত্যত একজন ঈশ্বরকে না ভাবিলে তুমি নীতিমান্ হইতে পার না। ব্যাপারটা কি রকম? ধর একটি ঘোড়া আমাদের নীতি সম্বন্ধে বক্তা দিবে। আর ঘোড়াটি ছ্যাকরা গাড়ির হতভাগ্য ঘোড়া, দে চাব্ক ভিন্ন এক পাও অগ্রসর হয় না—এইটি তাহার স্বভাবে পরিণত হইয়াছে। এই ঘোড়ার বক্তার বিষয় হইল 'মাহ্ম্ম', তাহার মতে মাহ্ম্মাত্রই নীতিহীন। কেন? কারণ মাহ্ম্মকে নিয়মিতভাবে চাব্ক মারা হয় না। কিন্ত চাব্কের ভয় মাহ্মকে আরও নীতিহীন করিয়া তোলে।

তোমরা সকলে বলো ধে, ঈশ্বর বলিয়া একটি সন্তা আছেন এবং তিনি সর্ববাপী। চক্ষ্ বন্ধ কর এবং চিন্তা করিতে থাকো—ঈশ্বর কিরুপ। তুমি কি দেখিবে? ষথনই তোমার মনে ঈশ্বরের সর্বব্যাপিত্বের ভাবটি আনিবার চেন্তা করিবে, তথনই সাগর, নীল আকাশ, বিস্তৃত বিশাল উন্মৃক্ত প্রান্থা কিংবা এরূপ কোন বস্তু দেখিবে, ষাহা তুমি পূর্বে দেখিরাছ,—তাহারই চিন্তা মনে উঠিতেছে। যদি তাই হয়, সর্বব্যাপী ভগবান্ সম্বন্ধে তোমার কোনই ধারণা নাই। সর্বব্যাপিত তোমার কাছে একটা অর্থহীন শব্দ। ঈশ্বরের অন্তান্ত বিশেষণের ক্ষেত্রেও ঠিক তাই। ঈশ্বরের সর্বশক্তিমন্তা বা সর্বজ্ঞত্ব সম্বন্ধেও আমাদের কি ধারণা আছে? কিছুই নাই। উপলব্ধিই ধর্ম; যতক্ষণ না তুমি ঈশ্বর-ভাবটি নিজ্ঞের জীবনে উপলব্ধি করিতেছ, ততক্ষণ আমি তোমাকে ষ্ণার্থ ঈশ্বরোপাসক বলিব না। উপলব্ধির আগে ইহা শুর্ম কথার কথা ছাড়া আর কিছুই নয়। মন্তিন্ধে যতই মত, দর্শন, ও নীতি-প্তকের রাশি সঞ্চিত রাখ না কেন, তাহাতে কিছুই যায় আসে না। তুমি কি উপলব্ধি করিয়াছ, জীবনে ঐগুলি কতটা পরিণত করিয়াছ, তাহাই বিচার্য।)

মার্মার আবরণের ভিতর দিয়া দেখিলে নিগুণি ত্রহ্মকেই স্থাণ ঈশ্বর্ত্তণে দেখা যায়। ত্রহ্মকে বখন পঞ্চ ইক্রিয়ের বারা দর্শন করি, তখন তাঁহাকে একমাত্র স্থাণ ভগবান্ত্রপেই দেখিতে পারি। আসদ কথা প্রমাদ্ধাকে

কথনও বিষয়ীভৃত করা যাইতে পারে না। জ্ঞাতা নিজেকে কি করিয়া জানিবেন? তবে তিনি যেন নিজের ছায়াকে প্রকেশ করিতে পারেন এবং যদি বলিতে চাও, ইহাকে 'বিষয়ীভৃত করা' বলিতে পারো। স্থতরাং সেই ছায়ার যে সর্বোচ্চ রূপ, নিজেকে বিষয়ীভৃত করিবার যে প্রচেষ্টা, তাহাই সন্তাণ ঈশর। আত্মা হইতেছেন শাশত কর্তা; সেই আত্মাকে জ্ঞেয়রূপে রূপান্তরিত করিবার জ্ঞ্ঞ আমরা নিরন্তর চেষ্টা করিতেছি; এবং আমাদের এই প্রচেষ্টা হইতে দৃশুজ্ঞগতের ও যাহাকে আমরা জড় বলি তাহার ও অ্ঞান্থ সবকিছুর উত্তব হইয়াছে। কিন্তু এইগুলি অত্যন্ত ত্র্বল প্রচেষ্টা এবং আমাদের কাছে আত্মার জ্ঞেয়রূপে যে সর্বোচ্চ প্রকাশ সম্ভব, তাহা সগুল ঈশর। এই জ্ঞেয়ই আমাদের প্রকৃত স্বরূপ-উদ্ঘাটনের প্রচেষ্টা। সাংখ্যমতে প্রকৃতি এই-সব অভিজ্ঞতা পুরুষ বা জীবাত্মাকে দিতেছে। জীব তাহার প্রকৃত স্বরূপ জানিতে পারিবে। অইছত বেদাস্তমতে জীব নিজেকে জানিবার জন্ম চেষ্টা করিতেছে। দীর্ঘ সংগ্রামের পর সে দেখে জ্ঞাতা সর্বদা জ্ঞাতাই থাকেন; এবং তথনই অনাসক্তি আসে এবং জীব মুক্ত হয়।

ষধন কোন সাধক সেই পূর্ণ অবস্থায় উপনীত হন, তথন তিনি সগুণ ঈশবের সারপ্য লাভ করেন; 'আমি এবং আমার পিতা এক'। তিনি জানেন তিনি পরব্রেশ্বর সহিত অভিন্ন এবং সগুণ ঈশবের হুণায় নিজেকে প্রক্রেপ করেন। তিনি ধেলা করেন, যেমন অতি পরাক্রান্ত রাজ্ঞাও মাঝে মাঝে পুতৃল লইয়া থেলা করেন।

স্থিতির বন্ধনকে ভাঙিয়া ফেলিবার জন্ম কতকগুলি কল্পনা বাকি কল্পনাগুলির বন্ধন ছিল্ল করিতে সাহায্য করে। সমস্ত জগংটাই একটা কল্পনা। এক শ্রেণীর কল্পনা আর এক শ্রেণীর কল্পনার উপশম ঘটায়। এই জগতে পাপ, ছংখ এবং মৃত্যু আছে—এই-জাতীয় কল্পনাগুলি মারাত্মক। কিন্তু আর এক জাতীয় কল্পনা আছে: তুমি পবিত্র, ভগবান্ আছেন, ছংখ নাই। এগুলিই ভাল এবং কল্যাণকর, বন্ধন-মোচনের সহায়ক। সগুণ ভগবান্ই সর্বোচ্চ কল্পনা, যাহা শৃন্ধলের সব গ্রন্থি ভাঙিয়া ফেলিতে পারে।

('ভগবান, তুমি ইহা রক্ষা কর এবং উহা আমাকে দাও; ভগবান, আমি এই কৃত্র প্রার্থনা নিবেদন করিতেছি, পরিবর্তে তুমি আমার দৈনন্দিন জীবনের অভাব পূরণ করিয়া দাও; হে ভগবান, আমার মাথা-ধরা সারাইয়া দাও ইত্যাদি'—এইরপ প্রার্থনা ভক্তি নয়। এইগুলি ধর্মের নিয়তম দোপান, কর্মের নিয়তম রূপ। যদি কোন মাহায় দেহকে তৃপ্ত করিতে— দেহের ক্ষ্ণা মিটাইতেই সমন্ত মানসিক শক্তি নিয়োগ করে, তাহা হইলে তাহার সহিত পশুর কি প্রভেদ? ভক্তি উচ্চতর বস্তু, স্বর্গিঞ্গা অপেকাও উচ্চতর। স্বর্গ বলিতে খুব বেশী মাজায় ভোগ করিবার স্থান ব্ঝায়। তাহা কি করিয়া ভগবান হইতে পারে?

একমাত্র মৃঢ় ব্যক্তিরাই ইন্দ্রিয়-ভোগের পশ্চাতে ধাবিত হয়। ইন্দ্রিয়-কেন্দ্রিক জীবন যাপন করা সংজ্ঞ। পান-ভোজন-ক্রিয়ারূপ পুরাতন অভ্যন্ত পথে ভ্রমণ করা কঠিন নয়। কিন্তু আধুনিক দার্শনিকরা বলিতে চান, 'এই অনায়াস সাধ্য ভাবগুলি গ্রহণ কর এবং সেগুলির উপরই ধর্মের ছাপ দিয়া দাও।' এই ধরনের মতবাদ বিপজ্জনক। ইন্দ্রিয়-ভোগে মৃত্যু। আধ্যাত্মিক তারে যে জীবন, তাহাই যথার্থ জীবন। অন্ত ভোগভূমির জীবন মৃত্যুরই নামান্তর। আমাদের এই জাগতিক জীবনকে একটি শব্দে বর্ণনা করা যাইতে পারে—উহা হইল 'অভ্যাদের ব্যায়ামাগার'। যথার্থ জীবন উপভোগ করিতে হইলে আমাদিগকে ইহার উর্ধ্বে উঠিতে হইবে।

ষতক্ষণ ছোয়াছু য়ি তোমার ধর্ম, এবং রানার হাঁড়ি তোমার ইট, ততক্ষণ তুমি আধ্যাত্মিক উন্নতি লাভ করিতে পারিবে না। ধর্মে ধর্মে যে ছন্দ—তাহা অর্থহীন, কেবল কথার সংঘর্ষ মাত্র। প্রত্যেকেই ভাবে, 'ইহা আমার মৌলিক চিস্তা'; এবং দে চায়—সব কিছুই তাহার মতাত্মসারে চলুক। এই ভাবেই ধর্মবিরোধের স্ত্রপাত।

অপরকে সমালোচনা করিবার সময় আমরা সর্বদা নির্বোধের মতো নিজ্বের চরিত্রের একটি মাত্র বিশেষ উজ্জ্বল দিকটিকেই সমগ্র জীবন বলিয়া ধরিয়া লই এবং উহার সহিত অপরের চরিত্রের জ্বাহুজ্জ্বল দিকটি তুলনা করি। এ-ভাবে ব্যক্তিগত চরিত্র বিচার করিবার সময় আমরা ভূল করিয়া বদি।

গোড়ামি ও দাম্প্রদায়িকতার ধারা একটি ধর্মের অতি জ্রুত প্রচার হয়
নিঃসন্দেহ; কিন্তু দেই ধর্মেরই প্রচার দৃঢ় ভূমির উপর প্রতিষ্ঠিত হয়, ধে-ধর্ম
প্রত্যেককে তাহার মতের স্বাধীনতা দেয় এবং এইরূপে তাহাকে উচ্চতর
দোপানে উন্নীত করে, যদিও এই প্রক্রিয়ার গতি শ্লপ। দর্বপ্রথম দেশকে
(ভারতবর্ষ) আধ্যাত্মিক ভাবে প্লাবিত কর, তাহার পর অস্তাক্স ভাবগুলি

আদিবে। ধর্ম ও অধ্যাত্মজ্ঞান-দান শ্রেষ্ঠ দান, কারণ ইহা অসংখ্য জনপ্রাপ্তিরূপ বন্ধন মোচন করে। ইহার পর পার্থিব জ্ঞান-দান, ইহার দাহায্যে আধ্যাত্মিক জ্ঞানের দিকে মাহুষের চক্ষু খুলিয়া যায়। তৃতীয় দান জীবন-দান এবং চতুর্থ অল্ল-দান।

সাধন করিতে করিতে যদি শরীরের পতন হয়, তবে তাহাই হউক।
তাহাতে কি আদে বায় ? নিরস্তর সংসক্ষের ঘারা কাল পূর্ণ হইলে ঈশ্বায়ভূতি হইবে। একটা সময় আদে, যখন মাত্র্য ব্ঝিতে পারে যে, মানবসেবার জন্ম এক ছিলিম তামাক সাজা লক্ষ লক্ষ ধ্যান জপ অপেক্ষা বড়
কাজ। যে এক ছিলিম তামাক ঠিকভাবে সাজিতে পারে, সে ধ্যানও
ঠিকমত করিতে পারে।

(দেবতারা উচ্চ পর্<u>ধায়ে উন্নীত পরলোকগত জীবাত্মা ছাড়া আর কিছুই</u> নন। <u>তাঁহাদের নিকট হইতে আমরা সাহায্য পাইতে পারি।</u>)

তিনিই আচার্য, বাঁহার -ভিতর দিয়া এশী শক্তি ক্রিয়া করে। যেশরীরের মাধ্যমে আচার্যত্ব লাভ হয়, তাংগ অপর সাধারণ লোকের শরীর
হইতে ভিন্ন। সে-শরীরকে ঠিকভাবে রাথিবার জন্ম একটি বিশেষ যোগ
বা বিজ্ঞান আছে। আচার্যের শরীরের অকপ্রতাক অত্যস্ত কোমল ও মন
অতি সংবেদনশীল, ফলে তিনি স্থুখ ও হৃঃখ তীব্রভাবে অমুভব করিতে সমর্থ
হন। বস্তুতঃ তিনি অ-সাধারণ।

জীবনের প্রত্যেক ক্ষেত্রে দেখা যায় যে, হৃদয়বান্ মাহুষই জয়লাভ করে এবং ব্যক্তিছই সকল সাফল্যের গোপন রহস্ত )

নদীয়ার অবতার ভগবান্ এক্রফটেডতে মহাভাবের বেমন বিকাশ হইয়াছিল, তেমনটি আর কোথাও হয় নাই।

শীরামকৃষ্ণ একটি শক্তি। কখনও মনে করিও না বে, এটি বা ওটি তাঁহার মত ছিল। কিন্তু তিনি একটি শক্তি, সেই শক্তি এখনও তাঁহার শিখাদের ভিতর মূর্ত হইয়া আছে এবং জগতে কার্য করিতেছে। ভাবের দিক দিয়া তিনি এখনও বাড়িয়া চলিয়াছেন। শ্রীরামকৃষ্ণ একই দেহে জীবমুক্ত ও আচার্য ছিলেন।

# ভক্তিযোগের উপদেশ

রাজ্যোগ এবং শারীরিক প্রক্রিয়া সম্বন্ধে আমরা আলোচনা করিয়াছি।
এখন ভক্তিযোগ সম্বন্ধে আলোচনা করিব। কিন্তু মনে রাখিতে হইবে,
কোন একটি যোগই অপরিহার্য নয়। আমি তোমাদের নিকট অনেকগুলি
পদ্ধতি এবং আদর্শ উপস্থাপিত করিতে চাই, যাহাতে তোমরা নিজ নিজ
প্রকৃতির উপযোগী একটি বাছিয়া লইতে পারো; একটি উপযোগী না হইলে
অপরটি হয়তো হইতে পারে।

আমরা আমাদের চরিত্রের আধ্যাত্মিক, মানদিক এবং ব্যাবহারিক—প্রত্যেকটি দিকের সমভাবে উন্নতি করিয়া একটি সামঞ্জস্পূর্ণ ব্যক্তিত্বে পরিণত হইতে চাই) বিভিন্ন জাতি ও ব্যক্তির মধ্যে কোন একটি ভাবের বিকাশ দেখিতে পাওয়া ষায়, তাহারা ভদতিরিক্ত কোন ভাব ব্বিতে পারে না। একটি ভাবেই তাহারা এরপ অভ্যন্ত হয় যে, অন্ত কোনটির প্রতি ভাহাদের দৃষ্টি যায় না। সর্বভাম্থী হওয়াই আমাদের প্রকৃত আদর্শ। বস্ততঃ জাগতিক তৃঃথের কারণ—আমরা এতদ্র একদেশদর্শী যে, পরস্পরের প্রতি সহায়-ভৃতি প্রদর্শন করিতে পারি না। মনে কর, কোন ব্যক্তি ভূগর্ভ থনি হইতে স্থাকে নিরীক্ষণ করিল, দে স্থাকে একভাবে দেখিবে। এক ব্যক্তি ভূপৃষ্ঠ হইতে দেখিল, একজন কুয়াশার ভিতর দিয়া এবং একজন পর্বভের উপর হইতে নিরীক্ষণ করিল। প্রত্যেকের নিকট স্থের বিভিন্ন রূপ প্রতিভাত হইবে। নানারূপে প্রতীয়মান হইলেও প্রকৃতপক্ষে স্থ্ একই। দৃষ্টি বিভিন্ন হইলেও বস্তু এক, এবং তাহা হইল স্থ্।

প্রত্যেক মাইবের স্বন্ধার অহ্যায়ী একটি বিশেষ প্রবণতা থাকে। দে ঐ প্রবণতা অহ্যায়ী কোন আদর্শ এবং আদর্শে উপনীত হইবার কোন পথ গ্রহণ করে। লক্ষ্য কিন্ধ সর্বদাই সকলের জন্ম এক। রোম্যান ক্যাথলিকরা গভীর ও আধ্যান্মিক, কিন্ধ উদারতা হারাইয়াছে। ইউনিট্যারিয়ানরা উদার, কিন্ধ তাঁহাদের আধ্যান্মিকতা নাই, তাঁহারা ধর্মের উপর পুরোপ্রি শুক্ত দেন না। আমর। চাই—রোম্যান ক্যাথলিকদের গভীরতা এবং ইউনিট্যারিয়ানদের উদারতা। আমরা আকাশের মতো উদার এবং সমুদ্রের মতো গভীর হইব; আমাদের মধ্যে থাকিবে অতিশয় ঐকাস্তিক উৎসাহ, অতীক্রিয়বাদীর গভীরতা এবং অজ্ঞেয়বাদীর উদারতা 🕽 ৮

আত্মাভিমানী ব্যক্তির নিকট 'পরধর্ম-সহিষ্ণৃতা' শন্ধটি এক অপ্রীতিকর মনোভাবের সহিত যুক্ত হইয়া রহিয়াছে। সে-নিজেকে উচ্চাসনে বসাইয়া স্বন্ধাতীয়দের করুণার চোখে দেখিয়া থাকে। উহা মনের এক ভয়াবহ অবস্থা। আমরা সকলেই একই পথে একই লক্ষ্যের দিকে অগ্রসর হইতেছি. কেবল ভিন্ন ভিন্ন মানসিক প্রবৃত্তি অমুধায়ী বিভিন্ন পদ্ম অবলম্বন করিতেছি। আমাদের মধ্যে বছভাবের সমাবেশ থাকিবে। চরিত্রে আমরা অবশ্রই বিকাশশীল হইব। আমাদের কেবল অপরের মতগুলি সহু করিলেই চলিবে না, উহা অপেক্ষা কঠিনতর কার্য করিতে হইবে—আমাদিগকে সহাত্মভৃতিশীল হইতে হইবে, অপরের অবলম্বিত পথে প্রবেশ করিয়া তাহার আকাজ্জা ও দ্বীবাবেষণ-প্রচেষ্টার সহিত সমভাবাপন হইতে হইবে। প্রত্যেক ধর্মেই চুইটি ভাব আছে—ইতিবাচক ও নেতিবাচক। উদাহরণস্বরূপ বলা যাইতে পারে, যথন আপনারা খ্রীষ্টধর্মের অবতারবাদ, ত্রিত্ববাদ, যীশুর মাধ্যমে মুক্তিলাভ ইত্যাদি বলেন, তথন আমি আপনাদের সহিত একমত। আমি বলিব. অতি উত্তম, আমিও উহা সত্য বলিয়া জানি। কিন্তু যথনই আপনারা বলিতে থাকিবেন, 'আর কোন প্রকৃত ধর্ম নাই, ঈশবের আর কোন প্রকাশ নাই', তথন আমি বলিব—থামুন, আমি আপনাদের সঙ্গে একমত নই। প্রত্যেক ধর্মেরই প্রচার করিবার, মাতুষকে শিক্ষা দিবার মতো বাণী আছে। কিন্তু যথনই উহা প্রতিবাদ করিতে আরম্ভ করে, অন্তকে উত্তেজিত করার চেষ্টা করে, তথনই উহা নেতিবাচক ও ভয়াবহ মনোভাব অবলম্বন করে এবং কোথা হইতে আরম্ভ করিবে, কোথায় বা শেষ করিবে—জানে না।

শক্তি মাত্রই আবর্তিত হয়। মহয়নামধারী শক্তি অনস্ত ঈশ্বর হইতে যাত্রা আবস্ত করিয়াছে এবং তাঁহার কাছেই ফিরিয়া আদিবে। ঈশ্বন-সমীপে প্রত্যাবর্তনের জন্ম ঘুইটি পশ্বার একটিকে গ্রহণ করিতে হইবে—প্রকৃতির দক্ষের গতিতে ভাসিয়া চলা, অথবা অস্তর্নিহিত শক্তির সাহায্যে গতিপথে থামিয়া যাওয়া। এই শক্তিকে অপ্রতিহত গতিতে চলিতে দিলে উহা আমাদিগকে চক্রাকার পথে ঈশ্বন-সমীপে লইয়া যাইবে, প্রবলবেগে ঘ্রিয়া দাঁড়াইবে এবং গোজা পথে ঈশ্বর দর্শন করাইবে। ধোগীরা ইহাই অভ্যাস করিয়া থাকেন।

আমি বলিয়াছি, প্রত্যেক ব্যক্তি তাহার প্রকৃতি অহবায়ী আদর্শ নিরূপণ করিবে। এই আদর্শকে তাহার 'ইষ্ট' বলা হয়। ইহাকে অবশ্যই পরিজ্ঞ— অতএব গোপনীয় রাখিতে হইবে এবং ঈশরের উপাদনা করিলে ইইভাবেই করিবে। ঐ বিশিষ্ট পদ্ম নিরূপণের উপায় কি ? ইহা অতীব ত্রহ, কিন্তু উপাদনায় অধ্যবদায়ী হইলে উহা আপনা হইতে প্রকাশ পাইবে। মাহুষের নিকট ভগবানের তিনটি বিশেষ দান আছে—মহুয়াত্ব, মুমুক্ত, মহাপুক্ষ-সংশ্রয়।

শগুণ ঈশ্বর ব্যতিরেকে আমাদের ভক্তিভাব আদিতে পারে না। প্রেমিক এবং প্রেমাম্পদ উভয়েরই প্রয়োজন। ঈশ্বরকে অনস্কপ্তণসম্পন্ন মানব বলা যাইতে পারে। তিনি এরপ হইতে বাধ্য, কারণ যতক্ষণ আমরা মহয়দেহধারী, আমাদের ঈশ্বরও মহয়রপী হইবেন। সগুণ ঈশ্বরের চিস্তা না করিয়া আমরা পারি না। ভাবিয়া দেখুন, জগতের কোন বস্তকেই আমরা সম্পূর্ণ সভস্ত বস্তরূপে চিস্তা করিতে পারি না। সর্বত্রই আমরা বস্তর সম্পেশীয় মনকে সংযুক্ত করিয়া লই। বস্ততঃ প্রকৃত চেয়ার হইতেছে চেয়ার ও মনের উপর চেয়ার-বস্তটির প্রতিক্রিয়ার সংযোগ। প্রতিটি বস্তকে প্রথমে মনের দ্বারা রঞ্জিত করিতে হইবে, তবেই উহা যথার্থরূপে দৃষ্ট হইবে। উদাহরণ-স্বরূপ—সাদা, চারকোনা, উজ্জ্বল, শক্ত বাক্সটি কেহ তিনটি ইন্দ্রিয়ের সাহায্যে দেখিল। শেষোক্ত ব্যক্তিই বস্তর পুজ্ঞারপুজ্ঞ রূপ দেখিতে পাইবে। প্রত্যেকে ক্রমে ক্রমে একটি অধিক গুণ-সমন্বিত দেখিতে পাইল। এইরূপে যদি কোন ব্যক্তি ছয়টি ইন্দ্রিয়ের সাহায্যে দেই একই বাক্সটি দেখে, সে উহাতে অতিরিক্ত আর একটি গুণ দেখিতে পাইবে।

আমি প্রেম ও জ্ঞান দেখিতে পাইতেছি বলিয়াই জানি যে, জগৎ-কারণ সেই প্রেম ও জ্ঞান প্রকাশ করিতেছেন। যাহা আমার মধ্যে প্রেম সৃষ্টি করিল, তাহা কিরেপে প্রেমশৃষ্ঠ হইতে পারে ? জগৎ-কারণকে আমরা মহয়গুণবর্জিত চিন্তা করিতে পারি না। সাধনার প্রথম সোপান হিসাবে ঈশ্বকে পৃথপ্ভাবে দেখার আবশ্রকতা আছে। ঈশ্বকে তিনভাবে চিন্তা করা যায়: নিম্তম ভাব—যথন আমরা ঈশ্বকে আমাদেরই মতো দেহধারী দেখিতে পাই, রোমক শিল্পকলা দেখুন; উচ্চতর ভাব—যথন ঈশবের

মধ্যে মানবের গুণাবলী আরোপ করি এবং এইভাবে চলিতে থাকি। সর্বশেষ উচ্চতম ভাব—ভাঁহাকে ঈশ্বরূপে দেখি।

কিন্তু মনে রাখিতে হইবে, এই সকল ধাপেই আমরা ঈশ্বর এবং কেবল ঈশ্বরকেই দেখিতেছি। সেখানে কোন মিথ্যা কল্পনা বা ভ্রান্তি নাই। বেমন স্থ বিভিন্ন দ্রত্ব হইতে দৃষ্ট হইলেও তাহা স্থই, চন্দ্র বা অন্য কোন পদার্থ নয়।

আমরা ঈশরকে আমাদেরই অহরণ না দেখিয়া পারি না—তাঁহাকে আমাদের অপেকা অনম্ভণ্ণসম্পন্ন দেখিলেও আমাদেরই মতো ধরিয়া লই। আমরা নিরপেক অনস্ত ঈশ্বরের চিস্তা করিতে চেষ্টা করিলেও তাঁহাকে ভালবাদিবার জন্ম আপেক্ষিক ভূমিতে নামিয়া আদি।

প্রত্যেক ধর্মেই ভগবানের প্রতি ভক্তি তুই ভাগে বিভক্ত; এক প্রকারের ভক্তি—মূর্তি আচার-অফুষ্ঠান ও শব্দের মাধ্যমে এবং অক্সরূপ ভক্তি প্রেমের ভিতর দিয়া প্রকাশ পাইয়া থাকে। এই জগতে আমরা নানা নিয়মে বদ্ধ, আর এই নিয়ম ভঙ্গ করিয়া আমরা মুক্ত হইবার জন্ম সর্বদা চেষ্টা করিতেছি, প্রকৃতিকে অমাশ্র করিতে এবং পদদলিত করিতে সর্বদা চেষ্টা করিতেছি। উদাহরণস্থরপ প্রকৃতি আমাদের বাদস্থান দেয় না, আমরা উহা নির্মাণ করিয়া লই। প্রকৃতি আমাদিগকে অনাবৃতভাবেই সৃষ্টি করিয়াছে, আমরা বস্ত্বারা নিজেদের আরুত করিয়াছি। মাতুষের লক্ষ্য হইল মুক্ত হওয়া; যে পরিমাণে আমরা প্রকৃতির নিয়ম লঙ্ঘন করিতে অসমর্থ, সেই পরিমাণে আমাদের কট ভোগ করিতেই হইবে। নিয়মের বাহিরে ষাইবার জ্বন্তই আমরা প্রথমে नियम मानिया हिन, नियम मानिया ना हलाई ट्रेन ममश खीवत्नव मरशाम। এই কারণেই আমি 'ক্রিশ্চান সায়াটিস্ট'দের প্রতি সহাত্বভৃতি প্রকাশ করিয়া থাকি; তাঁহারা মানবের স্বাধীনতা ও আত্মার দেবত সম্বন্ধে শিক্ষা দিয়া থাকেন। আত্মা দর্বপ্রকার পারিপার্বিকতার উর্দ্ধে। 'এই জগৎ আমার পিতার রাজ্য, আমিই ইহার উত্তরাধিকারী'—এই ভাবটি মাহুঘকে গ্রহণ করিতে হইবে। 'আমার নিজ আত্মা সকলকে জয় করিতে'পারে।'

মৃক্তি লাভ করিবার পূর্বে আমাদিগকে নিয়মের ভিতর দিয়া অগ্রসর হইতে হইবে। বাহিরের সাহায্য, প্রণালী, আচার-অফ্টান, মত, পথ প্রভৃতির নির্দিষ্ট স্থান রহিয়াছে এবং যতদিন না আমরা সাধনায় দৃঢ়-প্রতিষ্ঠ হই, ততদিন এগুলি আমাদের সাহায্য করিবে এবং শক্তি দিবে। পরে

আর ঐগুলির প্রয়োজন থাকে না। এগুলি যেন আমাদের ধাতীয়ানীয়,
অতএব শৈশবে অপরিহার্ধ। গ্রন্থাদিও ধাতীর কাজই করিয়া থাকে, কিছ
আমাদের চেটা করিয়া সেই অবস্থায় উপনীত হইতে হইবে, যেখানে মাছ্য
উপলব্ধি করিবে, সে তাহার শরীরের প্রভূ। গাছ-গাছড়া, ওষধ প্রভৃতির
প্রভাব আমাদের উপর ততক্ষণই থাকে, যতক্ষণ আমরা ঐগুলির সাহায্য
সীকার করি; সবল হইলে বাহিরের নিয়ম-পদ্ধতির কোন আবশ্যকতা
থাকে না।

# ভক্তিপথে শব্দের কার্যকারিতা

দেহ মনেরই স্থল রূপ মাত্র। মন কতকগুলি সুন্দ্র স্তার দেহ কতকগুলি স্থুল স্তরের দ্বারা গঠিত। মনের উপর পূর্ণ আধিপত্য লাভ করিতে সমর্থ হইলে মামুষ দেহকেও বশীভূত করিতে পারে। প্রত্যেক মনের যেমন বিশেষ দেহ থাকে, তেমনি প্রত্যেক শব্দের একটি বিশেষ চিস্তা বা ভাব আছে। ক্রন্ধ হইলে আমরা সংযুক্ত ব্যঞ্জনবর্ণ ব্যবহার করি— 'আহাম্মক,' 'মূর্খ' ইত্যাদি; আবার হুঃখিত হইলে কোমল হ্রম্ম স্বরবর্ণ উচ্চারণ করি—'আহা !' এগুলি অবশ্র ক্ষণিক মনোভাব মাত্র, কিন্তু প্রেম, শান্তি, দ্বৈৰ্ঘ, আনন্দ, পবিত্ৰতা প্ৰভৃতি সকল ধৰ্মেই কতকগুলি চিন্নস্তন মনোভাব আছে। ঐ-সকল ভাব প্রকাশ করিবার বিশিষ্ট শব্দরাশি আছে। মাহবের উচ্চতম ভাবরাশির একমাত্র প্রতীক হইতেছে শব্দ। শব্দ চিস্তা হইতে জাত। আবার এই শব্দগুলি হইতে চিস্তারাশি বা ভাবরাশি জাত। এখানেই শব্দের সাহাষ্য প্রয়োজন। এরপ শব্দগুলির প্রত্যেকটি শব্দ যেন এক-একটি প্রতীক। এ-সকল রহস্তপূর্ণ পবিত্র শব্দরাশি আমরা জানি এবং বুঝিতে পারি, কিন্তু কেবল গ্রন্থাদিতে পড়িলেই ঐগুলি আমাদের উপর কোন প্রভাব বিস্তার করিতে পারিবে না। শব্দগুলি ভাবপূর্ণ হইলে এবং সাধনা করিয়া যিনি স্বয়ং ভগবানের স্পর্শ লাভ করিয়াছেন এবং এখনও ভাগবত জীবন যাপন করেন, এরপ ব্যক্তির স্পর্শ থাকিলে এগুলি ফলপ্রদ হয়। একমাত্র তিনিই ঐ ভাব-প্রবাহকে গতিদান করিতে সমর্থ। প্রীষ্ট-দারা ठामिष প্রবাহ-পথেই শক্তিদঞ্চারের কার্য চলিয়া আদিতেছে। যাঁহার মধ্যে এই শক্তি-সঞ্চারের ক্ষমতা আছে, তিনিই গুরু। উত্তম আচার্যদের ঐ শব-

প্রয়োগের প্রয়োজন হয় না, বেমন যীও খ্রীটের। সাধারণ আচার্যগণও শব্দের মাধ্যমে এই শক্তি সঞ্চার করিয়া থাকেন।

অপরের দোষ দেখিবে না। দোষ দেখিয়া কাহাকেও বিচার করা যায় না। এ যেন ভূমিতে পতিত পচা অপক অপরিণত আপেলগুলি দেখিয়া গাছটির বিচার করা। এইভাবে মাছ্যের ক্রটিবিচ্যুতি ছারা তাহার চরিত্রের বিচার হইতে পারে না। স্মরণ রাখিতে হইবে, ত্ইলোক পৃথিবীর সর্বত্রই একর্মণ। চোর এবং হত্যাকারী এশিয়া, আমেরিকা ও ইওরোপে সমভাবেই দেখা যায়। তাহারা নিজেদের লইয়া একটি স্বতন্ত্র জাতি স্বষ্টি করিয়াছে। সং, পবিত্র ও সবল ব্যক্তিদের মধ্যেই বৈচিত্র্য লক্ষিত হয়। অপরের মধ্যে অসাধ্তা দেখিবার চেষ্টা করিও না। অজ্ঞতা ও ত্র্বলতাই হইল অসাধ্তা। মাছ্যেকে ত্র্বল বলিয়া লাভ কি? সমালোচনা আর ধ্বংসম্লক আলোচনা নিফল। মাছ্যেকে উচ্চতর কিছু দিতে হইবে। তাহাদের মহৎ স্বভাব এবং জন্মগত অধিকার সম্বন্ধে অবহিত কর। আরও অধিক লোক কেন ভগবানের প্রতি আরুষ্ট হয় না? কারণ খ্ব কম লোকই পঞ্চেন্দ্রয়াতিরিক্ত কোন আনন্দের সংবাদ রাথে। অধিকাংশ ব্যক্তিই স্বীয় অন্তর্জগতের ব্যাপার—চক্ষ্

এখন আমরা দেখিব—প্রেমের সহিত উপাসনা কি। বলা হয় যে, 'গির্জায় অর্থাং কোন সম্প্রদায়ে জনানো ভাল, কিন্তু সেথানে মরা ভাল নয়।' চারাগাছ চারিপার্যের বেড়া হইতে সহায়তা এবং আশ্রয় লাভ করে, কিন্তু কালে সেই বেড়া তুলিয়া না লইলে বৃক্ষটি সবল হইতে বা বাড়িতে পারিবে না। বাহু পূজা যে একটি প্রয়োজনীয় সোপান, তাহা আমরা দেখিয়াছি, কিন্তু ধীরে ধীরে ক্রমোলতির সঙ্গে সেই সোপান অতিক্রম করিয়া উচ্চতর অবস্থায় আরোহণ কর। ঈশরে পরিপূর্ণ প্রেম হইলে তিনি যে সর্বব্যাপী, সর্বশক্তিমান্—এ-সব বড় বড় বিশেষণের কথা আর চিন্তা করিও না। আমরা ঈশরের নিকট কিছুই চাই না বলিয়া তাঁহার গুণাবলী লক্ষ্য করিবার প্রয়োজন বোধ করি না। ভগবানের প্রতি প্রেমই আমাদের একমাত্র কাম্য, কিন্তু তথনও সপ্তণ ঈশরের ভাব আমাদিগকে অমুসরণ করিতে থাকে, আমরা মুয়ুভাবের উর্ধে উঠিতে পারি না, লাফ দিয়া দেহভাবের বাহিরে যাইতে পারি না; স্ক্তরাং আমরা যেভাবে পরস্পরকে ভালবাদি, ঈশ্বকেও দেইভাবে ভালবাদিন

মানব-প্রেমের পাঁচটি স্তর আছে:

- অতি সাধারণ এবং নিয়তম ক্রম হইল—'শাস্ত' প্রেম, তথন আমরা
  আ্রাত্রার, আহার ও সর্ববিধ প্রয়োজনের জন্ত পিতার উপর নির্ভর করি।
- ২. দাশ্যপ্রেম: বে-প্রেম আমাদিগকে সেবার প্রেরণা দেয়। ভৃত্য বেমন প্রভুকে গেবা করে—মাহ্য ভগবান্কে সেইভাবে সেবা করিবার আকাজ্ঞা করে। এই সেবার ভাব অন্তান্ত ভাবের উপরে প্রাধান্ত বিন্তার করে; তথন প্রভুসং কি অসং, দয়ালু কি নির্দয়, সে-সম্বন্ধে আমরা উদাসীন হইয়া ঘাই।
- ৩. স্থা-প্রেম: বন্ধুর প্রতি বন্ধুর ভালবাদা, স্মানে স্মানে ভালবাদা, স্মান স্মানে ভালবাদা, স্মান প্রতি বন্ধীর ভালবাদা। মাহুষ তথন ভগবান্কে নিজ সহচর বলিয়া অহুভব করে।
- 8. বাৎসল্য-প্রেম: ভগবান্কে সন্তানভাবে দেখা। ভারতে এই বাৎসল্য-ভাবটি পূর্বোক্ত সথ্য এবং শাস্ত প্রেম হইতে উচ্চতর গণ্য হইয়া থাকে, কারণ ইহাতে ভয়ের বিন্দুমাত্র স্থান নাই।
- শধুর-প্রেম ঃ স্বামী-স্ত্রীর মধ্যে যে প্রেম ; ভালবাদার জন্মই ভালবাদা।
   ভগবান্ই শ্রেষ্ঠ প্রেমাস্পদ।

এই মধুর-ভাবটি স্থন্দররূপে ব্যক্ত হইয়াছে: চারি চক্ষ্র মিলন হওয়ায় তুটি আত্মার মধ্যে পরিবর্তন ঘটিতে লাগিল; প্রেম তুই আত্মার মধ্যবর্তী হইয়া তুইকে এক করিয়া দিল।

বিখন কোন ব্যক্তি শেষোক্ত পূর্ণ প্রেমের অধিকারী হয়, তথন তাহার সমস্ত বাদনা চলিয়া যায়। পৃজাপদ্ধতি আচার-অন্তর্চান গির্জা—কোন কিছুরই সে অপেকা রাথে না । সকল ধর্মের লক্ষ্য—মৃক্তির বাদনা পর্যন্ত ত্যাগ, জয় য়ৢত্য এবং অন্তান্ত বন্ধন হইতে মৃক্তির ভাবও ত্যাগ করিতে হয়। সেই ভিচ্তম প্রেমে স্ত্রী-পুরুষ-ভোদ নাই, কারণ শ্রেষ্ঠ প্রেমে পরিপূর্ণ একত্ব বোধ হয়; স্ত্রী-পুরুষ-জ্ঞানে শারীরিক ভেদবৃদ্ধি থাকে।) স্ক্তরাং মিলন একমাত্র আত্মাতেই সম্ভব। আমাদের দেহবোধ যতই ক্ষীণ হইবে, প্রেম ততই পূর্ণ হইবে; অবশেষে যাবতীয় দেহজ্ঞান দ্রীভূত হইয়া ঘটি আত্মা এক হইয়া যাইবে। প্রেমকে আমরা চিরদিন ভালবাদি। রূপ অতিক্রম করিয়া প্রেম অন্ধাকে দর্শন করে। লোকে বলে—'প্রেমিক

ইথিওপের ললাটে হেলেনের সৌন্দর্য দেখিয়া থাকে।' ইথিওপ একটি ইলিড
মাত্র। এই ইলিডের উপর মান্ন্য স্থীয় প্রেম অর্পন করে। শুক্তি ব্যন্ধ উত্তেজক
পদার্থগুলি পরিত্যাগ করে, তখন দেখিতে পার, মধ্যে যে বস্ত রহিয়াছে, উহা
উত্তেজক পদার্থগুলিকে স্থলর মৃক্তাতে পরিণত করে; মান্ন্যও তেমনি প্রেমের
বিস্তার করে; প্রেমই মান্ন্যের সর্বোচ্চ আদর্শ এবং এই আদর্শই চিরদিন স্বার্থশৃত্তা,
স্থতরাং মান্ন্য প্রেমকেই ভালবাদে। ভগবান্ প্রেম-স্বরূপ। আমরা ভগবান্কে
ভালবাদি অর্থাৎ প্রেমকেই ভালবাদি। প্রেম আমরা প্রত্যক্ষ করি মাত্র। প্রেমকে
ব্যক্ত করা যায় না। মৃক ব্যক্তি মাথন আম্বাদন করিলেও মাথনের গুণাগুন
ব্যক্ত করিতে পারে না। মাথন মাথনই এবং যাহারা মাথন আম্বাদ করে নাই,
তাহাদের নিকট ইহার গুণাবলী প্রকাশ করা যায় না। প্রেমের জন্মই প্রেম—
ইহা যাহারা প্রেম অস্থত্ব করে নাই, তাহাদিগের নিকট প্রকাশ করা যায় না)

প্রেমকে একটি ত্রিভ্জের সহিত তুলনা করা যায়। (উহার প্রথম কোণটি হইল—প্রেম কথনও যাচ্ঞা করে না, কোন কিছু প্রার্থনা করে না। বিভীয় কোণ—প্রেমের মধ্যে ভয়ের স্থান নাই; তৃতীয় এবং চরম কোণ—প্রেমের অন্তাবে আমাদের ইন্দ্রিয়গুলি স্ক্ষতর এবং উন্নততর হয়। জাগতিক সম্পর্কে চরম প্রেম ত্র্লভ, কারণ মানবীয় প্রেম প্রায় সর্বদাই পারম্পরিক এবং সাপেক। কিছু ইশ্বর-প্রেম এক অবিচ্ছিন্ন ধারার মতো, উহাকে কোন কিছুই ব্যাহত বা ক্ষম করিতে পারে না। মাম্বর্য বর্ধন ঈশ্বরকে তাহার শ্রেষ্ঠ আদর্শরূপে ভালবাসে—ভিক্তকের মতো নয় অথবা কোন আকাজ্ঞা প্রণের জন্ম নয়, তথন সেই প্রেম চরম ক্রমবিকাশের হুরে উপনীত হইয়া জগতে এক মহাশক্তিরপে পরিণত হয়। এ-সকল অবস্থায় পৌছিতে স্থার্ঘ সমন্ন লাগে। আমাদের স্বভাবগত ভাবের সাহাধ্যেই আমাদিগকে প্রথমে অগ্রসর হইতে হইবে। কেহ সেবার ভাব লইয়া জন্মার, কেহ বা মাতৃ-প্রেম লইয়া জন্মগ্রহণ করে। যে ভাবেই হউক, ঈশ্বের সক্ষে সম্পর্ক-স্থাপনে আমাদের নিজ নিজ প্রকৃতির স্বয়োগ লইতে হইবে)

#### জগতের কল্যাণ-সাধন

আমাকে প্রশ্ন করা হয়—তোমাদের ধর্ম সমাজের কোন্ কাজে লাগে ? সমাজকে সত্য-পরীক্ষার কষ্টিপাথর করা হইয়াছে। কিন্তু ইছা অভ্যন্ত অবৌজিক। সমাজ আমাদের ক্রমোয়তির একটি সোণান মাত্র—
ইহা অভিক্রম করিয়া বাইতে হইবে। নতুবা বৈজ্ঞানিক আবিদ্ধারের
গুণাগুণ এবং প্রয়োজনীয়ভাও শিশুর প্রয়োজনের মাপকাঠিতে বিচার
করিতে হয়। ইহা অভ্যন্ত আম্বরিক। সামাজিক অরয়া চিরস্বায়ী
হইলে উহা শিশুর চিরকাল শিশু থাকার অয়রপ হইবে। শিশু কথনই
পূর্ণ মানব হইতে পারিবে না; ব্যবহারের বা অর্থের দিক হইতে শব্দগুলি
পরস্পরবিক্রম, স্তরাং নির্দোষ সমাজও অসম্ভব। মায়্র্যকে শৈশব অবস্থার
ভিতর দিয়াই বড় হইতে হইবে। কোন একটি বিশেষ অবস্থায় সমাজ ভাল
হইতে পারে, কিন্তু উহাই আমাদের চরম লক্ষ্য হইতে পারে না; কারণ
সমাজ অবিরত পরিবর্তনশীল প্রবাহ মাত্র। দম্ভ এবং অহমিকাপূর্ণ বর্তমান
বিশিক-সভ্যতার ধ্বংস অনিবার্ষ। এ-সবই 'লর্ড মেয়রের প্রদর্শনী'র মতো।

জগৎ ব্যক্তির মধ্য দিয়া চিম্ভাশক্তির বিকাশ প্রতাক্ষ করিতে চায়। আমার গুরুদেব বলিতেন—'তুমি তোমার নিজের হৃদয়পদ্ম প্রস্ফৃটিত করিতেছ না কেন? অলিকুল আপনা হইতে আসিবে।) জগতে এখন ভগবদ্ভাবে তন্ময় লোকের প্রয়োজন হইয়া পড়িয়াছে। (প্রথমে নিজের উপর বিশাসবানু হও, তাহা হইলেই ভগবানে বিশাস আসিবে 🖟 জগতের ইতিহাস হইল-পবিত্র, গন্তীর, চরিত্রবান্ এবং শ্রহ্ধাসম্পন্ন কয়েকটি মামুষের ইতিহাস। আমাদের ঠিনটি বম্বর প্রয়োজন—অহুভব করিবার হৃদয়, ধারণা করিবার মন্তিফ এবং কান্ধ করিবার হাত। প্রথমে নির্জনে থাকিয়া নিজেকে উপযুক্ত যন্ত্রে পরিণত করিতে হইবে। নিজেকে একটি ভড়িৎ-উৎপাদক ষম্ভ করিয়া তুলিতে হইবে। প্রথমে জগতের লোকের জন্ম অহতব কর। ষধন সকলেই ঁকাজের জন্ম প্রস্তুত, তথন হৃদয়বান ব্যক্তি কোথায় ? কোথায় সেই হৃদয়বত্তা, যাহা ইগনেসিয়াস লয়লাকে সৃষ্টি করিয়াছিল ? তোমার বিনয় এবং প্রেম পরীক্ষা করিয়া দেখ। যাহার ঈর্ধা আছে, সে বিনয়ী বা প্রেমিক হইতে পাবে না। দ্ব্যা এক বীভৎদ এবং ভয়ন্কর পাপ। ইহা মাহুষের মধ্যে রহস্তজনকভাবে প্রবেশ করে। নিজেকে প্রশ্ন কর—ঈর্ধা এবং হিংসায় তোমার কোন প্রতিক্রিয়া হয় কি ? হিংলা এবং ঈর্বার জন্ম জগতে বার বার বহু আরক্ষ সংকার্য বিনষ্ট হইয়াছে। যদি তুমি পবিত্র হও, যদি তুমি বলবান হও, তাহা হইলে তুমি একাই সমগ্র জগতের সমকক হইতে পারিবে।

मरकर्म-माध्यात विष्ठीय व्यव---धावनाव बग्र मखिक, हेश ७क माहावा-মুক্তুলা, কারণ বৃদ্ধি একা কিছুই করিতে সমর্থ হয় না, যদি উহার পশ্চাতে ं रुप्तरविश ना शोरक। अप्र व्यवनायन कर, अप्र कोन कोल वार्ष रुप्त ना। প্রেম থাকিলে মন্তিম ধারণা করিতে পারিবে, হস্ত সংকর্ম করিতে পারিবে। अधिता धान-धातना कतिया देखत नर्मन कतियाहन। 'याहाराज अन्य भवित, তাহারা ঈশ্বর দর্শন করিবে।' দকল মহাপুরুষই ঈশ্বর দর্শন করিয়াছেন বলিয়া দাবি করেন। হাজার হাজার বৎসর পূর্বে ঈশ্বরের প্রত্যক্ষ দর্শন ৃহইয়াছে, এবং অতীন্ত্রিয় একত্ব স্বীকৃত হইয়াছে, এবং আমরা এখন সেই भीतरताञ्चन **हिरखंद भित्रकन्ननां** एनं कित्र भारि मांव 🖔

# বাহ্যপূজা

১০ই এপ্রিল, ১৯০০ খঃ আমেরিকার সান ফ্রান্সিকো শহরে প্রদত্ত বক্ততা

আপনাদের মধ্যে বাঁহারা বাইবেল পড়িয়াছেন, তাঁহারা জানেন, ইত্দি-জাতির সমগ্র ইতিহাস এবং চিস্তাধারার মূলে রহিয়াছেন তুই শ্রেণীর শিক্ষক— পুরোহিত ও ধর্ম গুরুগণ। পুরোহিতগণ রক্ষণশীলতার এবং ধর্ম গুরুগণ প্রগতি-শীলতার প্রতীক। মোট কথা এই সমাজে ক্রমে ক্রমে গোঁড়া আফুষ্ঠানিকতা প্রবেশ করে, বাহ্য আচার সব কিছুকে অধিকার করিয়া বসে। প্রত্যেক দেশ এবং প্রত্যেক ধর্মের ক্ষেত্রেই ইহা সত্য। তারপর কয়েকজন সত্যন্ত্রী মহাপুরুষ নৃতন দৃষ্টিভঙ্গি লইয়া আবিভূত হন। তাঁহারা নৃতন ভাব ও নৃতন আদর্শ প্রচার করেন এবং সমাজকে গতিশীল করিয়া তুলেন। কয়েকপুরুষ ষাইতে না যাইতেই শিশ্বগণ নিজ নিজ গুরুর প্রচারিত ভাবসমূহের প্রতি এত বেশী অমুরক্ত হইয়া পড়ে ষে, ঐগুলি ছাড়া তাহারা অন্ত কিছু দেখিতে পায় না। এই যুগের দর্বাপেক্ষা প্রগতিশীল এবং উদার মতাবলম্বী প্রচারকগণও কয়েক বৎসরের মধ্যে সর্বাপেক্ষা গোড়া পুরোহিতে পরিণত হইবেন। আবার প্রগতিবাদী মনীষিগণও—কাহারও মধ্যে সামান্ত প্রগতি দেখিলে উহার বিরুদ্ধাচরণ করিতে আরম্ভ করিবেন। তাঁহাদের চিস্তাধারা অতিক্রম করিয়া সমাজ অগ্রসর হউক—ইহা তাঁহারা চাহিবেন না। যাহা কিছু যেভাবে চলিতেছে, ঐভাবে চলিলেই তাঁহারা সম্ভষ্ট।

প্রত্যেক দেশে প্রত্যেক ধর্মের প্রাথমিক নীতিগুলির মধ্যে যে শক্তি কাজ করে, তাহা ধর্মের বাহ্যরূপে প্রকাশিত হয়। তালীতি বা গ্রন্থ, কতকগুলি নিয়ম, বিশেষ প্রকারে অন্ধ-সঞ্চালন, দাঁড়ানো বা বিসিয়া পড়া—এ-সবই উপাসনার পর্যায়ভুক্ত। অধিকসংখ্যক লোক যাহাতে ধারণা করিতে পারে, সে-জ্ঞ প্রা স্থল রূপ পরিগ্রহ করে। প্রত্যেক দেশের অধিকাংশ লোকই ভাবকে কখনও ভাবরূপে পূজা করে না। ইহা এখনও সম্ভব হইয়া উঠে নাই। ভবিশ্বতে যে কোনদিন হইবে, তাহাও মনে হয় না। এই শহরের কয় সহস্র ব্যক্তি ঈররকে একটি ভাবরূপে পূজা করিবার জ্ঞা প্রস্তুত্ত প্রতি সামায়ই। মাহুষ ইক্রিয়গ্রাহ্ জগতে বাদ করে, তাই এরূপ করিতে পারে না। মাহুষকে

আরও পূর্ব হইতে ধর্ম-ভাব দিতে হইবে। তাহাকে সুলভাবে কিছু করিতে বলোঃ কুড়িবার উঠিতে এবং কুড়িবার বসিতে বলো, সৈ উহা ব্ঝিবে। তাহাকে এক নাসারদ্ধ দিয়া খাস গ্রহণ করিতে এবং অপর রদ্ধ দিয়া নিঃখাস ফেলিতে বলো—সে উহা ব্ঝিবে। নিছক ভাবগত আদর্শ মাস্থ্য মোটেই গ্রহণ করিতে পারে না। ইহা তাহাদের দোষ নয়। স্টেখরকে ভাবরপে পূজা করার শক্তি যদি তোমার থাকে, তবে উত্তম। কিছু এমন এক সময় ছিল, যথন তুমি উহা পারতে না। লোকেরা যদি সুলবুদ্ধিসম্পন্ন হয়, তাহা হইলে ধর্ম সম্বন্ধ ধারণাগুলি অপরিণত এবং ধর্মের বহিরক্তুলি সূল ও অমার্কিত হইরা পড়ে। লোকেরা যদি মার্কিত ও শিক্ষিত হয়, তাহাদের বাহ্ অমুষ্ঠানগুলি আরও স্থন্দর হয়। বাহ্ অমুষ্ঠানাদি থাকিবে, দেগুলি শুধু কালের প্রয়োজনে পরিবর্তিত হইবে।

ইহা আশ্চর্য যে, মৃদলমান ধর্ম বাহ্যপূজার যে ভাবে বিরুদ্ধাচরণ করিয়াছে, পৃথিবীতে অন্ত কোন ধর্ম কথনও দেরপ করে নাই। । । । । চিত্র, স্থাপত্য বা দলীত মৃদলমানদের থাকিতে পারিবে না, কেন-না এইগুলি বাহ্যপূজার সহায়ক। জনসাধারণের সঙ্গে পুরোহিতের কথনও যোগাযোগ হইবে না, হইলেই পার্থক্যের সঞ্চি হইবে। এইভাবে কোন পার্থক্য নাই। কিন্তু তবু পয়গম্বের দেহত্যাগের পর ছই শতাব্দী ষাইতে না যাইতেই সাধু-দন্তের পূজা প্রবর্তিত হইল। এইথানে সাধুর পায়ের অনুষ্ঠ! এথানে তাহার গাত্রচর্ম!—এইভাবে চলিতে লাগিল। বাহ্যপূজা আধ্যাত্মিক উন্নতির পথে অক্সতম সোপান এবং আমাদিগকে উহার মধ্য দিয়াই যাইতে হইবে।

ত্তরাং বাহ্ণপূজার বিক্লছে জেহাদ ঘোষণা না করিয়া উহার যেটুকু ভাল, তাহা গ্রহণ করা উচিত, এবং অন্তর্নিহিত ভাবগুলি বিবেচনা করিয়া দেখা কর্তব্য। অবশু সর্বাপেক্ষা নিমন্তরের পূজা বলিতে গাছ-পাথরের পূজাই ব্যায়। প্রত্যেক অমার্জিত ও অশিক্ষিত ব্যক্তিই বে-কোন পদ্ধতি গ্রহণ করিয়া উহাতে নিজ্ঞ ভাব যোগ করিয়া দিরে, তাহাতেই তাহার দাহায়্য হইবে। সে একথণ্ড অন্থি বা পাথর পূজা করিতে পারে। বাহ্ণপূজার এই সকল অপরিণত অবস্থায় মাহ্য কিন্তু ক্ষমত পাথরকে পাথর হিসাবে বা গাছকে গাছ হিদাবে পূজা করে নাই,—সাধারণ বৃদ্ধি ঘারাই ডোমরা এটুকু জানো। পণ্ডিতেরা অনেক সময় বলেন—মাহ্য গাছ-পাথরের পূজা করিত।

এ-সবই অর্থন। মানবজাতি ষে-সকল নিয়ন্তরের প্রায়ঠানের মধ্য দিয়া
অগ্রসর হইয়াছে, বৃক্ষ-পূজা ঐগুলির অক্সতম। প্রকৃতপক্ষে কথনই মাহ্য
ভাব ছাড়া অক্স কিছুরই পূজা করে নাই। মাহ্য ভাবস্বরূপ এবং ভাব ব্যতীত
অক্স কিছুই অহুভব করিতে পারে না। দেবভাবে পূর্ণ মহুয়্মন স্ক্ষভাবকে
জড়বন্তরূপে উপাসনা করার মতো এত বড় ভূল কথনও করিতে পারে না।
এই ক্ষেত্রে মাহ্য পাথর বা গাছকে ভাবরূপেই চিন্তা করিয়াছে। সে কল্পনা
করিয়াছে যে, সেই পরম সন্তার কিছুটা এই পাথর বা গাছে রহিয়াছে এবং
ইহাদের মধ্যে আত্মা আছেন। বৃক্ষপূজা এবং সর্পপূজা সর্বদা অলাজিভাবে
জড়িত। জ্ঞান-বৃক্ষ আছে। বৃক্ষ অবশ্যই থাকিবে এবং সর্পের সহিত ঐ বৃক্ষ
কোন-না-কোন ভাবে জড়িত থাকিবে। এগুলি প্রাচীনতম পূজা-পদ্ধতি।
সেথানেও দেখিবে, কোন বিশেষ প্রস্তর বা বিশেষ বৃক্ষই পূজিত হইয়াছে—
পৃথিবীর যাবতীয় বৃক্ষ এবং যাবতীয় প্রস্তরকে পূজা করা হয় নাই।

ৰাহ্যপূজার উন্নততর সোপানে ঈশবের বা পূর্বপুরুষদের প্রতিমৃতিকে পূজা করা হয়। লোকে মৃত ব্যক্তিগণের প্রতিকৃতি এবং ঈশবের কাল্লনিক প্রতিমা নির্মাণ করে। পরে তাহারা ঐগুলি পূজা করে।

আরও উন্নততর পূজা—মৃত সাধু-সন্ত, সজ্জন বা সতী-সাধনীদের পূজা। লোকে তাঁহাদের দেহাবশেষ পূজা করে। তাহারা ঐ দেহাবশেষের মধ্যে সাধু-মহাপুরুষগণের উপস্থিতি অহতেব করে এবং মনে করে যে, তাঁহারা তাহাদিগকে সাহায্য করিবেন। তাহারা বিধাস করে যে, ঐ সাধু-মহাপুরুষগণের অস্থি স্পর্শ করিলে তাহাদের রোগ সারিবে। দেহান্থিটিই যে তাহাদিগকে নিরাময় করিবে তাহা নয়, দেহান্থির মধ্যে যিনি আছেন, তিনিই তাহাদের রোগ আরোগ্য করিবেন।

এ-সবই নিমাঙ্গের পূজা, তথাপি এগুলি পূজা। আমাদিগকে ঐগুলি অভিক্রম করিতে হইবে। বৃদ্ধি-বিচারের দিক দিয়া দেখিলে শুধু ঐগুলি বথেষ্ট বলিয়া বোধ হয় না, কিন্তু অন্তরের দিক দিয়া আমরা এগুলি ছাড়িতে পারি না। যদি তৃমি কোন ব্যক্তির নিকট হইতে সাধু-মহাপুরুষদের প্রতিমৃতিগুলি সরাইয়া লও এবং ভাহাকে কোন মন্দিরে ঘাইতে না দাও, ভাহা হইলে সে মনে মনে ঐগুলি শারণ করিবে। সে উহা না করিয়া পারিবে না। একজন অনীতিবর্ধ বৃদ্ধ আমাকে বলিয়াছিলেন ধে, ভগবানের বিষয় ভাবিতে

গেলেই মেঘের উপর উপবিষ্ট দীর্ঘশাশ্রাবিশিষ্ট একজন বৃদ্ধ ছাড়া অন্ত কাহারও কথা তাঁহার মনে উদিত হয় না। ইহা দারা কি প্রতীত হয় ? তাঁহার শিক্ষা সম্পূর্ণ হয় নাই। কোন আধ্যাত্মিক শিক্ষাই তিনি পান নাই এবং মানবিক ভাব ছাড়া অন্ত কিছু চিন্তা করিতে তিনি অক্ষম।

বাহ্য উপাসনার আরও একটি উন্নততর সোপান আছে—প্রতীক-উপাসনা। বাহ্যবস্ত দেখানেও বর্তমান, কিন্তু তাহা বৃক্ষ প্রস্তর বা সাধু-মহাম্মাদের শতিচিহ্ন নয়। ঐগুলি প্রতীক। পৃথিবীতে সর্বপ্রকার প্রতীকই বর্তমান। বৃত্ত অনস্তের একটি মহং প্রতীক। তেইবার পর সমচত্ত্র্জ; স্থপরিচিত জুশ-প্রতীক এবং ইংরেজী S ও Z পরস্পরকে আড়াআড়িভাবে কাটিয়াছে—এরূপ হুইটি আঙুল প্রভৃতি রহিয়াছে।

কেহ কেহ মনে করে, এই প্রতীকগুলির কোন দার্থকতা নাই। । । আবার কেহ কেহ অর্থনীন কোন জাহ্মন্ত চায়। যদি তুমি উহাদিগকে দহজ দরল দত্য কথা বলো, তবে উহারা গ্রহণ করিবে না। । মাহুষের স্বভাবই এই — তাহারা তোমাকে যত কম বুঝে, ততই তোমাকে ভাল ও বড় মনে করে) প্রত্যেক দেশে দব যুগেই এরূপ উপাদকেরা কতগুলি জ্যামিতিক চিত্র এবং প্রতীক বারা বিভ্রাপ্ত হয়। একদা জ্যামিতি দকল বিজ্ঞানের মধ্যে শ্রেষ্ঠ ছিল। অধিকাংশ লোকই এই বিষয়ে অনভিক্ত ছিল। তাহাদের বিখাদ ছিল, জ্যামিতিবিদ্ একটি দমচতু হুজ অন্ধিত করিয়া উহার চারি কোণে অর্থহীন জাত্মন্ত্রবিশেষ বলিলেই সমগ্র পৃথিবী ঘুরিতে শুক্ত করিবে, স্বর্গের বার উন্মুক্ত হইবে এবং ভগবান্ অবতরণ করিয়া লাফাইতে থাকিবেন ও মাহুষের ক্রীতদাদ হইয়া পড়িবেন। দলে দলে এইরূপ উন্নাদ দিবারাত্র এ-সকল বিষয় একাগ্রমনে পড়ে। এ-সবই ব্যাধিবিশেষ। ইহাদের চিকিৎসক প্রয়োজন। দার্শনিকদের জন্ম এ-সব নয়।

আমি কৌতৃক করিতেছি, কিন্তু এজন্ম খ্বই চুংখিত। সমস্থাটি ভারতে অত্যস্ত গুরুতর। এইগুলি জাতির ধ্বংস, অবনতি এবং অবৈধ বলপ্রয়োগের লক্ষণ। তেজ, বীর্ধ, জীবনীশক্তি, আশা, স্বাস্থ্য এবং ধাহা কিছু মঙ্গলকর তাহার লক্ষণই হইল শক্তি। যতদিন শরীর থাকিবে, ততদিন দেহ, মন এবং বাহতে বল থাকা আবশ্রক। এই-সব অর্থহীন জাত্মন্ত্রবিশেষ দারা অধ্যাত্ম-শক্তি অর্জনের চেটা বিশেষ ভয়ের কারণ—ইহাতে জীবন-নাশের ভয়ও আছে।

প্রতীক-উপাসনা বলিতে আমি ঐগুলি বলি নাই। কিন্তু এই প্রতীকোপাসনায় কিছু সত্য নিহিত আছে। কিছু সত্য ব্যতিরেকে কোন মিথ্যাই দাঁড়াইতে পারে না। কোন বস্তুর বাস্তব সন্তা না থাকিলে উহার অমুকরণও হইতে পারে না।

বিভিন্ন ধর্মে প্রতীক-পূজা বর্তমান। এমন সব প্রতীক আছে, বেগুলি হৃদ্দর, শক্তিপ্রদ, বলিষ্ঠ এবং ছন্দোময়। ভাবিয়া দেখ, লক্ষ্ণ লক্ষ লোকের উপর ক্রুশের কি আশ্চর্য প্রভাব! অর্ধচন্দ্ররূপ প্রতীকের কথা ধর। এই একটি প্রতীকের যে কি আকর্ষণী শক্তি, সে-কথা চিন্তা করিয়া দেখ। পৃথিবীতে সর্বত্রই হৃদ্দর ও চমংকার প্রতীকসমূহ বর্তমান। এই প্রতীকসকল ভাব প্রকাশ করে এবং কতগুলি বিশেষ মানসিক অবস্থার স্বষ্টি করে। সচরাচর প্রতীকগুলি বিশাস ও ভালবাসার প্রচণ্ড শক্তি ক্রুবণ করে।

প্রোটেস্টান্টদের সঙ্গে ক্যাথলিকদের তুলনা করিয়া দেখ। বিগত চারশত বংসরের মধ্যে এই চুইটি সম্প্রদায়ের কোন্টি হইতে অধিকসংখ্যক সাধক ও শহীদ জন্মগ্রহণ করিয়াছেন ? ক্যাথলিকদের ধর্মামুষ্ঠানের অঙ্গীভূত আলোক, ধুপধুনা, মোমবাতি, যাজকদের পোশাক প্রভৃতির একটা স্বকীয় প্রভাব রহিয়াছে। প্রোটেন্টান্ট ধর্ম অতি কঠোর এবং গভাময়। প্রোটেন্টান্টরা অনেক বিষয়ে জয়যুক্ত হইয়াছে, কয়েকটি দিকে ক্যাথলিকদের অপেক্ষা অধিক পরিমাণে স্বাধীনতা দিয়াছে, স্থতরাং তাহাদের ধারণাগুলি স্পষ্টতর এবং অধিকতর ব্যক্তিস্বাতম্ভ্র-ভিত্তিক। এই পর্যস্ত ঠিক থাকিলেও তাহারা অনেক কিছু হারাইয়াছে। ... গির্জার মধ্যে চিত্রগুলির কথাই ধরা যাক। এগুলি কবিত্ব-শক্তিকে ভাষা দিবার একটি প্রচেষ্টা, কবিতার যদি প্রয়োজন থাকে, তবে কেন আমরা উহা গ্রহণ করিব না? অস্তরাত্মা ধাহা চাহিতেছে, তাহা অস্তরাত্মাকে দিব না কেন? আমাদিগকে দঙ্গীতও গ্রহণ করিতে হইবে। প্রেদবিটেরিয়ানরা আবার দদীতেরও বিরোধী, এইধর্মাবলম্বিগণের মধ্যে উহার। যেন মুদলমান। সমস্ত কবিতা ধ্বংদ হউক। সমস্ত অফুষ্ঠান বিলুপ্ত হউক। তারপর তাহার। আবার সঙ্গীত সৃষ্টি করে, সঙ্গীত ইন্দ্রিয়ের উপর প্রভাব বিস্তার করে। আমি দেখিয়াছি, কিরূপে তাহারা বক্ততামঞ্চের উপর আলোকের জন্ম সমবেতভাবে চেটা করে।

বহির্জগতে রূপায়িত কবিতায় ও ধর্মে অন্তঃকরণ পূর্ণ হউক। কেন না হইবে ? বাহ্য উপাসনার বিরুদ্ধাচরণ করিতে পার না—বার বার ইহা সমাজে জয়লাভ করিবে। ক্রেণাখলিকরা যাহা করে, ভাহা যদি ভোমার রুচিসমত না হয়, তবে ইহা অপেক্ষা আরও ভাল কিছু কর। কিন্তু আমরা আরও ভাল কিছু করিতেও পারিব না, অথচ যে কবিত্ব পূর্ব হইতে বিগুমান, তাহাও গ্রহণ করিব না—এটি এক ভয়ন্বর অবস্থা। জীবনে কবিত্ব থাকা একান্ত আবশুক। তুমি পৃথিবীতে একজন শ্রেষ্ঠ দার্শনিক হইতে পারো, কিন্তু দর্শনিশাস্ত্র জগতের শ্রেষ্ঠ কাব্য। ইহা শুদ্ধ অন্থি নয়, ইহা সমন্ত বস্তুর সার। যাহা নিত্য সত্তা, তাহা দৈতভাবাপন্ন যে-কোন বস্তু অপেক্ষা অধিকত্র কবিত্বপূর্ণ।

পাণ্ডিত্যের স্থান নাই; অধিকাংশের পক্ষেই পাণ্ডিত্য পথের একটি বাধা। তেকজন পৃথিবীর সমস্ত গ্রন্থাগারের যাবতীয় পুস্তক পড়িয়াও মোটেই ধার্মিক না হইতে পারে, আর একজন হয়তো নিরক্ষর হইয়াও ধর্ম প্রত্যক্ষ অফুভব করিতে সমর্থ। নিজের প্রত্যক্ষ অফুভতিতেই সমগ্র ধর্ম নিহিত। আমি যথন 'মহুস্তত-লাভের বা মাহুয-গড়ার ধর্ম'—এই শক্ষয়টি ব্যবহার করি, তথন আমি এগুলি দারা কোন পুস্তক, অফুশাসন বা মতবাদের কথা বৃঝি না। যে-ব্যক্তি সেই অনন্ত সন্তার এতটুকুও তাহার অস্তরে অফুভব করিয়াছে বা ধারণা করিয়াছে, আমি তাহার কথাই বলি।

আমি সারাজীবন ঘাঁহার পদতলে বসিয়া শিক্ষালাভ করিয়াছি, ঘাঁহার কয়েকটি মাত্র ভাব শিক্ষা দিতে চেষ্টা করিতেছি, তিনি কোনজনে তাঁহার নিজের নাম লিখিতে পারিতেন। আমি সমগ্র পৃথিবী পরিভ্রমণ করিয়াছি, কিছ্ক সারা জীবনে আমি তাঁহার মতো আর একজনকেও দেখিলাম না। তাঁহার সম্বন্ধে ভাবিলে নিজেকে নির্বোধ বলিয়া মনে হয়, কেন-না আমি বই পড়িতে চাই, অথচ তিনি কোনদিনই বই পড়েন নাই। অত্যের উচ্ছিষ্ট তিনি কখনও গ্রহণ করিতে চাহিতেন না অর্থাৎ অত্যের চিস্তাধারাকে কোনদিন তিনি নকল করিবার চেষ্টা করেন নাই। এই কারণে তিনি নিজেই নিজের বই ছিলেন। সারা জীবন জ্যাক (Jack) কি বলিল, জন (John) কি বলিয়াছে—তাহাই বলিয়া আসিতেছি; নিজে কিছুই বলিলাম না। জন পঁটিশ বৎসর পূর্বে এবং জ্যাক পাঁচ বৎসর পূর্বে ঘাহা বলিয়াছে, তাহা

জানিয়া তোমার কী লাভ হইয়াছে? তোমার নিজের কি বলিবার আছে, তাহা বলো।

মনে রাখিও—পাণ্ডিত্যের কোন মূল্য নাই। পাণ্ডিত্য সম্বন্ধি ভোমাদের সকলেরই ধারণা ভূল। মনকে বলিষ্ঠ ও স্থনিয়ন্ত্রিত করার মধ্যেই জ্ঞানের একমাত্র মূল্য। আমি অবাক হইতেছি ধে, অনস্ত কাল ধরিয়া এই গলাধঃকরণের ছারা আমাদের বদহজম হইতেছে না কেন! আমাদের এইখানেই থামিয়া যাবতীয় পুস্তক পুড়াইয়া ফেলা প্রয়োজন এবং নিজেদের অস্তবে চিস্তা করা কর্তব্য। ভোমরা অনেক বিষয়ে কথা বলো এবং ভোমাদের 'ব্যক্তি-সাতত্র্য'কে হারাইবার আশক্ষায় চঞ্চল হইয়া ওঠ। এই অস্তহীন গলাধঃকরণের ছারা প্রতি মূহুর্তেই ভোমরা ব্যক্তিত্ব হারাইতেছ। আমি যাহা শিক্ষা দিতেছি, তাহা যদি ভোমাদের মধ্যে কেহ শুধু বিশাস করে, তাহা হইলে আমি হঃবিত হইব; ভোমাদের মধ্যে যদি স্বাধীন চিস্তাশক্তি উদ্দীপিত করিতে পারি, তবেই আমি বিশেষ আনন্দিত হইব।…আমার উদ্দেশ্য—নরনারীকে বলা, মেষগুলিকে নয়। 'নরনারী' বলিতে আমি 'মাহ্ম' ব্রি। ভোমরা ক্র্দ্র মাহ্ময় নও যে, পথের নোংরা ল্যাকড়া টানিয়া আনিয়া ধেলার পুতুল তৈরি করিবে।

থিই জগৎ একটি শিক্ষার স্থান! মাস্থ্য এই বিশ্ববিভালয়ে প্রবেশ করিয়াছে।
মি: ব্র্যান্থ বাহা বলিয়াছেন, তাহা দে গবই জানে! কিন্তু ব্র্যান্থ কিছুই বলেন নাই! আমাকে নির্বাচনের ক্ষমতা দেওয়া হইলে আমি অধ্যাপককে বলিতাম, 'বাহিরে যাও! তোমার কোন প্রয়োজন নাই!' এই ব্যক্তিশাতস্ত্রবাধকে যে-কোন উপায়ে মনে রাখিবে! তোমার চিন্তা যদি তুল হয় হউক, তুমি সত্য লাভ করিলে কি না করিলে তাহাতে কিছুই আমে যায় না। মূল কথাটি হইল মনকে নিয়ন্ত্রিত করা। যে-সত্য তুমি অপরের নিকট হইতে লইয়া গলাধঃকরণ করিবে, তাহা ভোমার নিজস্ব হইবে না। আমার মূথে সত্য শুনিয়া তাহা শিক্ষা দিতে পার না এবং আমার মূথে শুনিয়াও কোন সত্য তুমি শিখিতে পার না। কেহ কাহাকেও শিখাইতে পারে না। সত্য অহভব করিয়া নিজ প্রকৃতি অহ্বায়ী তাহা কার্থে প্রিণত করিতে হইবে।…নিজেদের পায়ের উপর দাড়াইয়া, নিজেদের চিন্তা করিয়া, নিজেদের আত্মা উপলব্ধি করিয়া, সকলকেই শক্তিমান হইতে

হইবে। কারাগারে আবদ্ধ দৈনিকদের মতো একসদে উঠা, একসদে বদা, একই খাছা খাওয়া, একসদে মাথা নাড়িয়া অন্তের প্রচারিত মতবাদ গলাধঃকরণ করা প্রভৃতিতে কোন ফল নাই। বৈচিত্র্যই জীবনের লক্ষণ। সমতাই (একই রকম চিন্তা করা) মৃত্যুর লক্ষণ।

একবার একটি ভারতীয় শহরে অবস্থানকালে এক বৃদ্ধ আমার নিকট আসিয়া বলিল, 'স্থামীজী, আমার পথ নির্দেশ ককন।' আমি দেখিলাম যে, লোকটি আমার সম্প্রের টেবিলটির মতো একেবারে জড় হইয়া গিয়াছে; মানসিক এবং আধ্যাত্মিক দিক দিয়া তাহার প্রকৃত মৃত্যু হইয়াছিল। আমি বলিলাম, 'তোমাকে যাহা নির্দেশ দিব, তাহা পালন করিবে কি? তৃমি কি চুরি করিতে পারো? তৃমি মদ খাইতে পারো? মাংস খাইতে পারো? লোকটি চিৎকার করিয়া বলিয়া উঠিল, 'এ আপনি আমাকে কি শিক্ষা দিতেছেন?' আমি তাহাকে বলিলাম, 'এই দেওয়ালটি কি কথনও চুরি করিয়াছে? ইহা কি কথনও মদ খাইয়াছে?' লোকটি উত্তর দিল, 'না, মহাশায়।' মাসুষই চুরি করে, মদ খায়, আবার ঈশ্বত্ম লাভ করে।

'বয়ু, আমি জানি, তুমি একটি দেওয়াল মাত্র নও। কিছু একটা কর! কিছু একটা কর!' আমি অফুভব করিয়াছিলাম, লোকটি চুরি করিলে তাহার আত্মা মৃক্তির দিকে অগ্রসর হইবে। তোমাদের যে ব্যক্তিত্ব আছে, তাহা কিরূপে ব্রিব ?—তোমবা তো একদকে উঠ, একদকে বদো এবং একই কথা বলো। ইহা মৃত্যুর পথ জানিবে। তোমার আত্মার জন্ম কিছু কর। যদি ইচ্ছা হয়, তবে অন্তায় কর, কিছু একটা কিছু কর! আমাকে তোমরা এখন ব্রিতে না পারিলেও ক্রমে ব্রিতে পারিবে। আত্মা যেন বার্ধক্যগ্রন্থ হইয়াছে, উহার উপর মরিচা ধরিয়াছে। এই মরিচা ঘরিয়া মাজিয়া ছাড়াইতে হইবে, তবেই আমরা অগ্রসর হইতে পারিব। জগতে এত অন্তায় কেন, তাহা তোমরা এখন ব্রিতেছ। এই মরিচা হইতে নিজেদের মৃক্ত করিবার জন্মই গৃহে ফিরিয়া এ-বিষয়ে চিন্তা কর।

আমরা জাগতিক বস্তুসকলের জন্ত প্রার্থনা করি। কোন উদ্দেশ্য সাধনের নিমিত্ত আমরা ব্যবসায়ী বৃদ্ধি লইয়া ভগবানের পূজা করি। থাওয়া-পরার জন্ত আমরা প্রার্থনা করি। পূজা উত্তম। কিছু না করার চেয়ে কিছু একটা করা ভাল। 'নাই মামার চেয়ে কানা মামা ভাল।' অভ্যস্ত ধনী এক যুবক রোগাক্রাস্ত হইল, অমনি সে আরোগ্যলাভের জন্ত গরীবদের দান করিতে আরম্ভ করিল। ইহা ভাল কাজ, কিন্তু ইহা ধর্ম নয়, আধ্যাত্মিকতা নয়, ইহা জাগতিক ব্যাপার। কোন্টা জাগতিক এবং কোন্টা জাগতিক নয় ? যথন উদ্দেশ্য ইহজীবন, এবং ভগবান সেই উদ্দেশ্য-লাভের উপায়রপে ব্যবহৃত হন, তথন তাহা জাগতিক। আবার যেখানে ঈশর-লাভই উদ্দেশ্য প্রবং জাগতিক জীবন সেই লক্ষ্যে পৌছিবার উপায় রপে ব্যবহৃত হয়, সেখানেই অধ্যাত্ম জীবনের আরম্ভ। স্থতরাং যে-ব্যক্তি এই জাগতিক জীবনে প্রাচূর্য কামনা করে, তাহার নিকট এই জীবনের হায়িত্ব তাহার ঈল্যিত হুর্গ বলিয়া বিবেচিত হয়। সে পরলোকগত ব্যক্তিদের দেখিতে চায় এবং তাহাদের সহিত আবার স্থের দিন কাটাইতে চায়।

যে-সকল মহিলা প্রেতাত্মাদের সমুথে আনিতে চেষ্টা করেন, তাঁহাদের মধ্যে একজন ছিলেন মিডিয়াম বা মাধ্যম। দেখিতে দীর্ঘাকার তবু তিনি মাধ্যম। বেশ! এই মহিলা আমাকে খুবই পছল করিতেন এবং তাহার নিকট ষাইবার জন্ম আমন্ত্রণ করিয়াছিলেন। প্রেতাত্মারা সকলেই আমার প্রতি বিনম্র ছিল। আমার অভ্ত অভিজ্ঞতা হইয়াছিল। বুঝিতেই পারিতেছ, ইহা ছিল মধ্যরাত্রে প্রেতশক্তি-বাদীদের বৈঠক। মাধ্যম বলিল, '…আমি একজন প্রেতকে এখানে দাঁড়াইয়া থাকিতে দেখিতেছি। প্রেত আমাকে বলিতেছে যে, ঐ বেঞ্চের উপর একজন হিন্দু ভদ্রলোক বিসয়া আছেন।' আমি দাঁড়াইয়া উঠিয়া বলিলাম, 'তোমাকে এই কথা বলিবার জন্ম কোন প্রেতাত্মার সাহায্য প্রয়োজন হয় না।'

দেখানে একজন স্থানিক্ত, বৃদ্ধিমান্ এবং বিবাহিত যুবক উপস্থিত ছিল।
দে তাহার মাতাকে দেখিবার জন্ম আসিয়াছিল। মাধ্যম বলিল, 'অমুকের
মা এখানে আসিয়াছেন।' যুবকটি তাহার মায়ের বিষয় আমাকে বলিতেছিল—
তাহার মা মৃত্যুকালে খুবই ক্ষীণদেহ হইয়া পড়েন। কিন্তু পর্দার অন্তরাল
হইতে বে-মা বাহির হইল! তোমরা যদি তাহাকে দেখিতে! যুবকটি কি করে,
তাহা দেখিতে চাহিলাম। আমি দেখিয়া বিশ্বিত হইলাম বে, যুবকটি
লাফাইয়া সেই প্রেতাত্মাকে আলিক্ষন করিয়া বলিল, 'মাগো, তুমি প্রেত-লোকে গিয়া অপরূপ হইয়াছ!' আমি বলিলাম, 'আমি ধন্তু বে, আমি
এইখানে উপস্থিত আছি। এইসব ঘটনা মাহ্যুবের প্রকৃতি সম্বন্ধে আমার
অন্তর্গৃষ্টি খুলিয়া দিয়াছে।'

বাহ্য উপাদনার প্রদক্ষে আবার বলি, ইহজীবন এবং জাগতিক স্থথের লক্ষ্যে উপনীত হইবার জ্বন্ত ঈশ্বরকে উপাসনা করা অতি নিম্নন্তরের পূজা। অধিকাংশ লোকই দেহের এই মাংদপিও এবং ইন্দ্রিয়ের স্থথ অপেকা উচ্চতর কোন চিন্তা করিতে পারে না। এই বেচারারা এই জীবনেই যেঁ-স্থাবের সন্ধান করে, দে-স্থুথ পাশব স্থাপা তাহার। প্রাণিথাদক। তাহার। তাহাদের সম্ভান-সম্ভতিদের ভালবাদে। ইহাই কি মামুষের সব গৌরব ? আমরা আবার সর্বশক্তিমান ঈশ্বরকে পূজা করি। কি জন্ম ? কেবল এই সব জাগতিক বস্তু পাইবার জন্ম এবং সর্বদ। ঐগুলিকে রক্ষা করিবার জন্ম।…ইহার অর্থ এই যে, আমরা এখনও পশুপক্ষীর জীবনের উর্ধের উঠিতে পারি নাই। পশু-পক্ষীর চেয়ে আমরা মোটেই উন্নততর নই। আমরা উন্নততর কিছু জানিও না। আমাদিগকে ধিক! আমাদের আরও উচ্চতর শিক্ষা পাওয়া উচিত। পশু-পক্ষীদের সহিত আমাদের তফাত এই যে, আমাদের মতো তাহাদের ঈশ্বর বলিয়া কিছু নাই। --- পশুদের মতো আমাদেরও পাঁচটি ইন্দ্রিয় আছে, কিন্তু তাহাদের ইন্দ্রিয়গুলি আরও তীক্ষ। একটি কুকুর যেরূপ তৃপ্তি সহকারে একথণ্ড হাড় চিবায়, আমরা একগ্রাস অন্ন তেমন তৃপ্তির সহিত খাই না। আমাদের অপেকা তাহাদের জীবনে আনন্দ বেশী। স্থতরাং আমরা পশুদের চেয়ে একটু নিরুষ্ট।

তোমরা কেন এমন কিছু হইতে চাহিবে, ষাহাতে প্রকৃতির কোন শক্তি তোমাদের উপর অধিকতর কার্যকরী হইবে ? ইহা একটি বিশেষ গুরুত্বপূর্ণ চিস্তনীয় বিষয়। কি তোমাদের কাম্য—এই জীবন, এই ইন্দ্রিয়স্থণ, এই শরীর অথবা অনন্তগুণ শ্রেষ্ঠ এবং উচ্চতর কোন কিছু বস্তু, এমন একটি অবস্থা শাহার কোন চ্যুতি নাই, যেখানে কোন পরিবর্তন নাই ?

অতএব ইহা ঘারা কি প্রতীত হয় ? তোমরা বলো, 'হে প্রভু, অন্ন দাও, অর্থ দাও, আমার রোগ নিরাময় কর, ইহা কর, তাহা কর!' যথনই তোমরা এইরূপ প্রার্থনা কর, তথনই 'আমি জড়বস্তু, জড়জগৎই আমার লক্ষ্য'—এই ভাবে নিজেদের সমোহিত করিয়া থাকো। প্রত্যেকবারই যথন তোমরা জাগতিক অভিলাষ প্রণের জন্ম উলোগী হও, ততবারই তোমরা বলিতে থাকো—'আমরা জড়দেহ মাত্র, আমরা আ্যানই।'…

ঈশ্বকে ধন্যবাদ বেষ, এইগুলি লব স্বপ্ন মাত্র। ঈশ্বকে ধন্যবাদ বে, এইগুলি অদৃশ্য হইয়া ষাইবে। ঈশ্বকে ধন্যবাদ বে, স্পষ্টিতে মৃত্যু—েসেই মহান্ মৃত্যু আছে, বাহা সব ভ্রান্তি, সব স্বপ্ন, এই দেহবাদিতা, এই মর্মবেদনার অবসান ঘটাইয়া দেয়। কোন স্বপ্নই চিরস্থায়ী হইতে পারে না— শীদ্র অথবা বিলম্বে ইহা অবশ্যই শেষ হইবে। স্বপ্লকে চিরস্থায়ী করিতে পারে, এমন কেই নাই। আমি ঈশ্বকে ধক্যবাদ দিতেছি যে, তিনি একপ ব্যবস্থা করিয়াছেন। তব্ও বলিব, এই প্রকারের উপাসনার সার্থকতা আছে। এভাবে চলিতে থাকা। প্রার্থনা একেবারে না করা অপেক্ষা কোন কিছুর জ্ঞ্য প্রার্থনা করা ভাল। এই সোপানগুলি অভিক্রম করিয়া যাইতে হইবে। এগুলি প্রাথমিক শিক্ষা। মন ক্রমশঃ ইন্দ্রিয়, দেহ, এই জাগতিক জ্যোস্থ্রের উর্ধে কোন বস্তুর বিষয় চিন্তা করিতে আরম্ভ করে।

মাহ্ব কিরণে ইহা করে ? প্রথমে মাহ্ব চিন্তানীল হয়। তুমি বধন কোন একটি সমস্তা চিন্তা করিতে থাকো, তখন সেথানে চিন্তারই এক অপূর্ব আনন্দ আদে, ইন্দ্রিয়ের ভোগহ্বথ বলিয়া কিছু থাকে না। তেই আনন্দই মাহ্বকে মহ্মত্বের দিকে লইয়া যায়। তেকটি মহৎ ভাবের বিষয় চিন্তা কর। চিন্তা বতই গাঢ় হইবে এবং মন সংঘত হইবে, তখন তোমার দেহের বিষয় আর মনে উদিত হইবে না। তোমার ইন্দ্রিয়গুলির কাজ বন্ধ হইয়া ঘাইবে। তখন তুমি সমন্ত দেহ-জ্ঞানের উর্ধ্বে চলিয়া ঘাইবে। তখন ইন্দ্রিয়ের মধ্য দিয়া যাহা কিছু প্রকাশিত হইতেছিল, সবই ঐ একটি ভাবে কেন্দ্রীত তামন একটি অহত্তি, এমন একটি প্রত্যক্ষ উপলব্ধি তুমি লাভ করিবে, যাহা কেহই তোমার নিকট হইতে কাড়িয়া লইতে পারিবে না। সমনের লক্ষ্য সেথানে—ইন্দ্রিয়গ্রাহ্ জগতে নয়।

এইরূপে এই ইন্দ্রিয়গ্রান্থ জগং হইতে আরম্ভ করিয়া তুমি অন্থ অন্থভূতির রাজ্যে একটু একটু করিয়া প্রবেশাধিকার লাভ করিবে। তথন এই জগং বলিয়া তোমার নিকট আর কিছুই থাকিবে না। যথন তুমি সেই আত্মার একটু আভাদ পাইবে, তথন ভোমার ইন্দ্রিয়-বোধ, তোমার ভোগাকাজ্রদা, তোমার দেহাদক্তি তোমার নিকট হইতে চলিয়া যাইবে। সেই ভাবরাজ্যের আভাদ একের পর এক তোমার নিকট উদ্ঘাটিত হইবে। তোমার যোগ সম্পূর্ণ হইবে এবং আয়া তোমার নিকট আয়ারূপেই প্রতিভাত হইবে। তথনই তুমি ঈশ্বরকে আত্মারূপে উপাদনা করিতে আরম্ভ করিবে। তথনই

তুমি বুঝিতে পারিবে যে, উপাসনা কোন স্বার্থদাধনের নিমিত্ত নয়। অন্তরের অন্তরে এই পূজা ছিল ভালবাদা, যাহা অসীম হইয়াও সদীম; ঈশবের পাদপদ্মে ইহা অন্তরের চিরস্কন আত্মনিবেদন—দর্বন্ব অর্পণ। দেখানে কেবল 'তুমি', 'আমি' নই। 'আমি' দেখানে মৃত—'তুমি'ই দেখানে বর্তমান, 'আমি' নাই। দেখানে আমি ধন, দৌন্দর্য, এমন কি পাণ্ডিত্যও কামনা করি না। আমি মৃক্তি চাই না। যদি ভোমার অভিপ্রেত হয়, তবে বিশ হাজারবার নরকে গমন করিব। আমি কেবল একটি বস্তু কামনা করিঃ হে ঈশ্বর, তুমি আমার প্রেমাম্পদ হও।

# উপাসক ও উপাস্থ

মানব-প্রকৃতির যে দিকটি অধিকতর বিশ্লেষণাত্মক, আমরা উহার আলোচনা করিতেছিলাম। ১ এখন আমরা আবেগ-প্রধান দিকটি দেখিব।… পূর্বেরটি মাত্রুষকে গ্রহণ করে একটি সীমাহীন সন্তান্ধপে—নৈর্ব্যক্তিক তত্ত্ব হিদাবে: অপরটিতে মামুষ একটি দীমাবদ্ধ জীব। ... কয়েক ফোঁটা চোথের জল বা কয়েকটি দীর্ঘখাদের জ্বন্ত প্রথমটির অপেক্ষা করিবার সময় নাই: বিতীয়টি কিন্তু ঐ অঞ্বিন্দু না মুছিয়া দিয়া ঐ বেদনার ক্ষত আরোগ্য না করিয়া অগ্রসর হইতে পারে না। প্রথমটি বুহৎ—এত বৃহৎ ও চমৎকার যে, সময়ে সময়ে ঐ বিস্তার আমাদিগকে স্তম্ভিত করে। অপরটি অতি সাধারণ, কিন্ত তবুও বড় স্থন্দর এবং আমাদের হৃদয়গ্রাহী। প্রথমটি আমাদিগকে এত উচুতে লইয়া যায় যে, আমাদের ফুদফুদ যেন ফাটিয়া যাইবার উপক্রম হয়। সেই বায়ুমণ্ডলে আমরা নিঃখাদ লইতে পারি না। অপরটি যেখানে আমরা আছি, আমাদিগকে সেইখানেই রাখিয়া দেয় এবং জীবনের নানা বিষয় (সীমায়িতভাবে) দেখিবার চেষ্টা করে। একটি কোন কিছুই গ্রহণ করিবে না, ষতক্ষণ না উহাতে বৃদ্ধির দেদীপ্যমান ছাপ দেওয়া হইতেছে; অন্তটি দাঁড়াইয়া আছে বিখাদের উপর : যাহা সে দেখিতে পায় না, তাহা দে মানিয়া লয়। তুইটিরই প্রয়োজন আছে। পাধি কথনও একটি মাত্র ডানায় উডিতে পারে না। · ·

আমরা এমন মামুষ দেখিতে চাই, যিনি সামঞ্জ্রভাবে গড়িয়া উঠিয়াছেন… উদারহৃদয়, উন্নতমনা (কর্মে নিপুণ)। প্রয়োজন এইরূপ ব্যক্তির, বাঁহার অস্তঃকরণ জগতের তুঃথ-কণ্ট তীব্রভাবে অমুভব করে।…আর (আমরা চাই)

সান ফ্রান্সিক্ষোতে পূর্বে প্রদন্ত 'একাগ্রতা' এবং 'ধর্মের রূপায়ণ' প্রভৃতি কয়েকটি বক্তৃতার কথা উল্লেখ করিয়াছেন।

থানন মাছ্য, যিনি যে শুধু অন্নুভব করিতে পারেন তাহা নয়, পরস্ক বস্তুনিচয়ের অর্থ ধরিতে পারেন, যিনি প্রকৃতি এবং বৃদ্ধির মর্মন্থলে গভীরভাবে ডুব দেন। (আমাদের দরকার) এমন মাছ্যের, যিনি সেখানেও থামেন না, (কিন্তু) যিনি (সেই অন্নুভবকে বান্তব কর্মে) রূপায়িত করিতে ইচ্ছুক। মন্তিদ্ধ, হৃদয় এবং হাত—এই তিনটির এই প্রকার সময়য় আমাদের কাম্য। স্থাগতে অনেক লোক-শিক্ষক আছেন, কিন্তু দেখিতে পাইবে, (তাহাদের অধিকাংশই) একদেশী। কাহারও দৃষ্টি বৃদ্ধির্ত্তির প্রথর মধ্যাহুস্থের উপর, অন্য কিছুই তাহার চোথে পড়ে না। অপর কেহ বা শুনেন প্রেমের স্থমধুর গীতি এবং ইহা ছাড়া আর কিছুতে কান দিতে পারেন না। আবার আর একজন আছেন কাজে (ডুবিয়া), তাঁহার অমুভৃতি বা চিস্তার সময় নাই। এরপ একজন মহামানব কেন (চাও) না—যিনি যেমন কর্মী, তেমনি জ্ঞানী, আবার সমানভাবে প্রেমিক ? ইহা কি অসম্ভব ?—নিশ্চয়ই নয়। ভবিয়্যতের মাছ্য হইবেন এই প্রকৃতির। বর্তমানকালে (কেবল মাত্র) অল্প কয়েকজনই এইরূপ আছেন। (ইহাদের সংখ্যা বাড়িয়া চলিবে) যতদিন না সারা পৃথিবী এই ধরনের মাছ্যে পূর্ণ হয়।

আমি তোমাদিগকে এতদিন মেধা ( এবং ) বিচারের সম্বন্ধে বলিয়াছি।
সমগ্র বেদান্ত আমরা শুনিলাম: মায়ার ধবনিকা টুটিয়া ধায়, ঘন মেঘ দরিয়া
গিয়া স্থালোক আমাদের উপর দীপ্তি পায়। এ যেন হিমালয়ের উত্ত ক্লেশ
অধিরোহণের চেষ্টা, মেঘের রাজ্যের ওপারে অদৃশ্য যে শৃক্গুলি রহিয়াছে—
সেথানে পৌছিতে হইবে। এখন আমরা অন্ত দিকটি পর্যবেক্ষণ করিতে চাই
—অতি স্বরম্য উপত্যকাগুলি—প্রকৃতির নয়নাভিরাম দৌন্দর্য! ( আমরা
আলোচনা করিব ) ভালবাসা—ধাহা সংসারের জালাযন্ত্রণা সত্তেও আমাদিগকে
ধরিয়া রাখে, দেই প্রেম—যাহার জন্ম আমরা হৃংখের শিকল গড়িয়াছি, যাহার
জন্ম মাহ্য অনস্কর্কাল স্বেচ্ছায় বরণ করিয়া লইয়াছে আত্মবলিদান এবং
সম্ভইচিত্তে সন্থ করিয়া চলিয়াছে উহার কয়। সেই অনস্ত অম্বরাগ,
যাহার জন্ম মাহ্য নিজের হাতে বন্ধন পরে, তুর্গতি ভোগ করে—ভাহাই
এখন আমাদের অনুসন্ধানের বিষয়। অপরটি আমরা যে ভুলিয়া যাইব,
ভাহা নয়। হিমালয়ের হিমবাহ কাত্মীরের ধান্তক্ষেত্রের সহিত মিতালি
কক্ষক। বজ্রের গুকুগর্জনের সহিত মিশিয়া যাক পাথির কাকলি।

যাহা কিছু অতি পরিণাটি ও মনোহর, তাহা লইয়াই আমাদের বর্তমান আলোচনা। পৃজাপ্রবৃত্তি তো সর্বহেই আছে, প্রত্যেক জীবে। প্রত্যেকেই ভগবানের আরাধনা করে। যে নামই দেওয়া যাক না কেন, তিনিই সকলের পৃজা পাইতেছেন। পৃথিবীর ধুলোকাদায়—যেমন ফ্রনর পদ্মন্ত্রের, যেমন জীবনেরও আরম্ভ, উপাসনার আদিও সেইরপ। (প্রথমে) থানিকটা ভয়ের ভাব থাকে, পার্থিব লাভের দিকে আকাজ্রা থাকে। ভিথারীর পৃজা। এগুলি পূজাবৃত্তির প্রারম্ভিক। (উহার অবসান) ঈশ্বরকে ভালবাসিয়া এবং মাহুযের মধ্যে ভগবান্কে উপাসনা করিয়া।

ভগবান্ আছেন কি ? এমন একজন কেহ আছেন কি, বাঁহাকে ভালবাসা যায়, যিনি ভালবাসা গ্রহণ করিতে সমর্থ ? পাথরকে ভালবাসিয়া বেনী কিছু লাভ নাই। আমরা তাহাই ভালবাসি, যাহা ভালবাসা ব্ঝিতে পারে, যাহা আমাদের অহরাগ আকর্ষণ করিতে পারে। উপাসনার বেলাও এইরপ। আমাদের এই পৃথিবীতে কেহ একখণ্ড শিলাকে (শিলা বলিয়া) পূজা করিয়াছে, এমন কথা কখনও বলিও না। সে স্বদাই উপাসনা করিয়াছে (পাথরটির মধ্যে স্ব্ব্যাপী স্ত্রাকে)।

আমাদের ভিতর দেই বিশ্বপুরুষ রহিয়াছেন, আমরা সন্ধান পাই। (কিন্তু) তিনি যদি আমাদের হইতে পৃথক্ না হন, তাহা হইলে আমরা উপাদনা করিব কিভাবে? আমি তো শুধু 'তোমাকে' পূজা করিতে পারি, 'আমাকে' নয়। কেবল 'তোমারই' নিকট প্রার্থনা করিতে পারি, 'আমার' কাছে নয়। 'তুমি' বলিয়া কেহ আছে কি?

একই বহু হন। আমরা যথন এককে দেখি, তথন মায়ার মধ্য দিয়া প্রতিবিদিত সক্ষীর্ণ যাহা কিছু সব অদৃশ্য হইয়া যায়, কিন্তু বহুত্ব যে অর্থহীন নয়, ইংগও সম্পূর্ণ ঠিক। বহুকে অবলম্বন করিয়াই আমরা একে পৌছাই।…

ব্যক্তি-ঈশর কেহ আছেন কি—্যে-ঈশর চিন্তা করেন, ব্ঝিতে পারেন, আমাদিগকে চালিত করেন ?—আছেন। নির্বিশেষ ঈশরের এইসব গুণের কোনটিই থাকিতে পারে না। তোমরা প্রত্যেকেই এক-একটি 'ব্যক্তি'। তুমি চিন্তা কর, ভালবাদো, ঘুণা কর; (তুমি) কুদ্ধ বা হঃখিত হও ইত্যাদি; কিন্তু তব্ও তুমি হইতেছ নৈর্ব্যক্তিক, সীমাহীন। একাধারে (তুমি) সগুণ এবং নিগুণ। ব্যক্তি এবং ব্যক্তিহীন—ছটি দিকই তোমার

রহিয়াছে। ঐ (নৈর্ব্যক্তিক সন্তা) কোধ প্রকাশ করিতে পারে না, (কিংবা) ছংখিত (বা) ক্লিই হইতে পারে না, এমন কি ছংখকটের চিন্তাও করিতে পারে না। নৈর্ব্যক্তিক সন্তা চিন্তা করিতে পারে না, জানিতে পারে না। উহা স্বয়ং জ্ঞানস্বরূপ। পক্ষাস্তরে ব্যক্তিসন্তার জ্ঞান আছে, চিস্তা, মৃত্যু প্রভৃতি আছে। যিনি সর্বগত পরম, স্বভাবতই তাঁহার ছইটি দিক ধাকিতে বাধ্য। একটি বস্তুসমূহের অনন্ত সন্তার (নির্ণায়ক), অপরটি তাঁহার ব্যক্তিভাব—আমাদের সকলের আত্মার আত্মা। তিনি সকল প্রভূর প্রভূ। তিনিই এই বিশ্বক্ষাণ্ড স্পষ্ট করিতেছেন, তাঁহারই নির্দেশে ইহা বর্তমান রহিয়াছে।…

সেই অনস্ত — চিরগুদ্ধ, চির (মুক্ত) ··· তিনি কিন্তু বিচারক নন। তগবান্ কথনও (একজন) বিচারপতি হইতে পারেন না। তিনি সিংহাসনের উপর বসিয়া ভাল এবং মন্দের বিচার করেন না। ··· তিনি শাসক নন, সেনাপতি নন, (কিংবা) অধিনায়কও নন। অসীম করুণাময়, অনস্ত প্রেমময় তিনি — সগুণ (ঈশর)।

অপর একটি দিক হইতে দেখ। তোমার দেহের প্রতি জীবকোষে (cell) একটি আত্মা রহিয়াছে, যাহা জীবকোষটি সম্বন্ধে সচেতন। উহা একটি পৃথক্ বস্তু। উহার নিজস্ব একটি ইচ্ছা আছে, স্বকীয় একটি ছোট কর্মক্ষেত্র আছে। সমস্ত (জীবকোষ) মিলিয়া গোটা ব্যক্তিটি গঠিত। (অহ্তন্ধভাবে) বিশ্বজগতের যিনি সপ্তণ ঈশ্বর, তিনি হইলেন এইসব (বহু ব্যক্তির) সমষ্টি।

আর একদিক দিয়া বিচার কর। তুমি—অর্থাং আমি ষেমন তোমায় দেখি—হইলে তোমার সর্বগত সন্তার ষেটুকু আমার দৃষ্টিতে সীমাবদ্ধ ইইয়া অমুভূত, সেইটুকু। আমার চোথ এবং ইন্দ্রিয়নিচয় দিয়া তোমাকে দেখিব বলিয়া তোমাকে আমি থণ্ডিত করিয়া লইয়াছি। তোমার ষেটুকু আমার চোথের হারা দেখা সম্ভব, ততটুকুই আমি দেখি। আমার মন তোমার যতটা ধারণা করিতে পারে, ততটুকুই আমি 'তুমি' বলিয়া জানি, তাহার বেশী নয়। এইভাবেই আমি সর্বগত নৈর্ব্যক্তিককে অমুশীলন করিতে গিয়া (তাহাকে সঞ্গর্মণে দেখি), যতক্ষণ আমাদের দেহ আছে, মন আছে, ততক্ষণ আমরা সর্বদা এই ত্রি-সন্তাকে দেখি—ইশ্বর, প্রকৃতি এবং আ্যা।

এই তিন দর্বদাই এক অবিভাজ্য দন্তায় থাকিতে বাধ্য প্রাকৃতি রহিয়াছে, মানবাত্মাদমূহ রহিয়াছে। আবার রহিয়াছেন তিনি—বাঁহাতে প্রকৃতি এবং মানবাত্মাদমূহ (অবস্থিত)।

বিখাত্মা শরীর ধারণ করিয়াছেন। আমার আত্মা হইল ঈখরের একটি অংশ। ঈখর আমাদের চক্ষ্র চক্ষ্, প্রাণের প্রাণ, মনের মন, আত্মার আত্মা। ইহাই সগুণ ঈখর সম্বন্ধ আমাদের ধারণাযোগ্য উচ্চতম আদর্শ।

তুমি যদি দৈতবাদী না হইয়া একত্ববাদী হও, তাহা হইলেও তোমার ব্যক্তি-ঈশর থাকিতে পারে।…এক অদিতীয় রহিয়াছেন। সেই এক নিজেকে ভালবাদিতে চাহিলেন। সেই কারণে এক হইতে তিনি স্বাষ্টি করিলেন (বহু)।…রহৎ 'আমি'-কে, সত্য 'আমি'-কে পূজা করিতেছে ক্ষুদ্র 'আমি'। অতএব সব মতেই 'ব্যক্তি' (ঈশর) রাথা চলে।

কেহ কেহ এমন অবস্থার মধ্যে জন্মগ্রহণ করে যে, তাহারা অন্তান্ত অপেকা স্থাঁ হয়। ন্তায়পরায়ণ কাহারও রাজ্যে এইরূপ কেন হইবে? পৃথিবীতে মৃত্যু রহিয়াছে কেন? এই-সকল কঠিন প্রশ্ন আমাদের মনে উঠে। (এই সম্ভাদম্হের) কথনও সমাধান হয় নাই। কোন দৈতভূমি হইতে উহাদের মীমাংসা হইতে পারে না। বস্তুসমূহ যথার্থই খেভাবে আছে, ঠিক সেভাবেই এগুলি দেখিবার জন্ত আমাদিগকে দার্শনিক বিচারে ফিরিয়া যাইতে হইবে। আমরা আমাদের নিজেদের কর্ম হইতেই কট্ট ভোগ করিতেছি। এজন্ত ঈশ্বর দায়ী নন। আমরা যাহা করি, তাহা আমাদেরই দোষ, অন্ত কাহারও নয়। ঈশ্বরকে দোষারোপ কেন?…

অমঙ্গল কেন বহিয়াছে? যে একটিমাত্র উপায়ে (এই সমস্থার) মীমাংসা করিতে পারো, তাহা হইল—(এই কথা বলা যে, ঈশর) ভাল ও মন্দ ছই-এরই কারণ। সগুল ঈশরবাদের একটি প্রকাণ্ড সমস্থা এই যে, যদি বলো ভগবান্ শুধু সং—অসং নন, তাহা হইলে তুমি নিজেই তোমার নিজের যুক্তির ফাঁদে আটকাইয়া পড়িবে। কি করিয়া জানিলে (একজন) ভগবান্ আছেন? বলা হয় (য়ে, তিনি) এই বিশ্বজ্ঞগতের পিতা; আরও বলা হয়—তিনি মঙ্গলময়। কিন্তু পৃথিবীতে অমঙ্গলও তো বহিয়াছে, তবে তিনি অমঙ্গলস্বরূপই বা হইবেন না কেন ?…সেই সমস্থা।

ভাল বলিয়া কিছু নাই, মন্দও নাই। আছেন শুধু ভগবান্। · · · ভাল কি, তাহা তুমি কিরপে জানো? তুমি নিজে (উহা) অহভব কর। (মন্দ কি, তাহারও জ্ঞান কি ভাবে হয়?) যদি মন্দ আদে, তুমি উহা অহভব কর। · · · ভাল এবং মন্দ আমাদেরই অহভব বারা আমরা জানিয়া থাকি। এমন কেহ নাই যে, শুধু ভালই অহভব করে—তাহার অহভতি শুধু স্থকর। এমন কেহও নাই, যে শুধু অপ্রীতিকর ভাবগুলিই অহভব করে। · · ·

অভাব এবং উদ্বেগই সকল হৃংথের কারণ, স্থেরও। অভাব কি বাড়িয়া চলিতেছে, না কমিতেছে? জীবন কি সহজ হইতেছে, না জটিল? নিশ্চয়ই জটিল। অভাবসমূহ ক্রমাগত বাড়িয়া চলিয়াছে। যাঁহারা ভোমাদের প্রশিতামহ ছিলেন, তাঁহাদের তোমাদের মতো এত পোশাক বা অর্থের দরকার ছিল না। তাঁহাদের বৈহ্যতিক গাড়ি ছিল না, রেলরাস্তাও তাঁহারা দেখেন নাই। আর এইজন্মই তাঁহাদের পরিশ্রম করিতে হইত কম। যখন এই-সব জিনিসের প্রয়োজন হয়, সঙ্গে সঙ্গে অভাবও আদে, থাটুনিও বাড়ে। আকাজ্ঞা যত বাড়ে, প্রতিযোগিতাও ততই বাড়ে।

অর্থদংগ্রহ খুবই শ্রমদাধ্য। অর্থ রক্ষা করা আরও কঠিন কাজ। কিছু বিত্তদক্ষের জন্ম তোমাদিগকে দারা পৃথিবীর দহিত যুদ্ধ করিতে হইবে, (আর) উহা রক্ষা করিতে দমস্ত জীবন ধরিয়া চলিবে দংগ্রাম। (অতএব) গরীবের চেয়ে ধনীর হৃশ্চিস্তা বেশী। এই তো ব্যাপার!—

জগতের সর্বত্রই ভাল ও মন্দ রহিয়াছে। কথন কখন মন্দের মধ্য দিয়া ভাল আসে সত্য, কিন্তু অন্থ সময়ে আবার ভালও মন্দ হইয়া দাঁড়ায়। আমাদের ইন্দ্রিয়গুলি কোন না কোন সময়ে অমঙ্গল স্পষ্ট করে। কোন ব্যক্তি মহাপান আরম্ভ করুক। (প্রথমে) কিছু খারাপ হয় না, কিন্তু সেদি ক্রমাগত মহাপান করিতে থাকে, তবে তাহার অনিষ্ট হইবে। তেকহ ধনী পিতামাতার ঘরে জন্মগ্রহণ করিল; বেশ ভাল। কিন্তু সে বৃদ্ধিহীন হইল, কখনও তাহার শরীর বা মন্তিষ্ক খাটাইল না। ইহা ভভ হইতে অভভের উৎপত্তি। আবার জীবনের প্রতি আমাদের যে নিবিড় ভালবাদা, সেই কথা চিন্তা কর। আমরা কতই না ছুটাছুটি, লাফালাফি করি! কয়েক মৃহুর্তের তো জীবন। কত কঠোর পরিশ্রম করি! একেবারে অসমর্থ শিভ হইয়া আমরা জন্মিয়াছি। জিনিসগুলি ব্রিয়া উঠিতে আমাদের বছ বৎসর

কাটিয়া যায়। অবশেষে যাট বা সভর বৎসরে আমাদের চোথ থোলে এবং তথন আদেশ আসে—'বেরিয়ে যাও!' এই তো অবস্থা!

আমরা দেখিলাম—ভাল ও মন্দ আপেক্ষিক শব্দ। যাহা আমার কাছে ভাল, তাহা তোমার পক্ষে মন্দ। আমার বাহা নৈশ আহার, তাহা তুমি বদি থাও তো কাঁদিতে আরম্ভ করিবে, আর আমি হাদিয়া উঠিব।···আমরা হজনে (হয়তো) নাচিতেছি, কিন্তু আমি আনন্দের সঙ্গে আর তুমি বাতনার সহিত।···একই বস্তু আমাদের জীবনের কোন এক সময়ে শুভ, অন্ত সময়ে অভত। কি করিয়া বলিতে পারো, ভাল ও মন্দ সবই পূর্ব হইতে প্রস্তুত থাকে এবং এটি সবৈব ভাল আর এটি সবৈব মন্দ ?

এখন প্রশ্ন এই, ভগবান্ যদি চিরদিন সংই হন, তাহা হইলে এই-সব শুভ ও অশুভের জন্ম দায়া কে? প্রীষ্টান এবং মৃদলমানগণ বলেন, শয়তান বলিয়া একজন ভদ্রলোক আছেন। কিন্তু কি করিয়া বলো— ত্ইজন ভদ্রলোক কাজ করিতেছেন? একজনেরই থাকা চাই; যে-আগুনে শিশু পুড়িয়া যায়, তাহাতে থাবারও তৈরী হয়। কি করিয়া বলিবে, আগুন ভাল বা মন্দ? কি করিয়া বলিবে, উহা তুই বিভিন্ন ব্যক্তির স্প্রেই? (তথাক্থিত) সমস্ত অশুভ ভবে কে স্পন্তি করিল? অন্ত কোন সমাধান নাই। তিনিই পাঠাইতেছেন মৃত্যু ও জীবন, মড়ক ও মহামারী এবং সব কিছু। ঈশর যদি এইরপ হন, তাহা হইলে তিনিই শুভ, তিনিই অশুভ; তিনিই স্কলর, তিনিই ভীষণ; তিনিই জীবন এবং তিনিই মৃত্যু।

এইরপ ঈশ্বরকে কি করিয়া উপাসনা করা ষাইবে? আমরা ক্রমশঃ (ব্ঝিতে) পারিব, মাহ্ম ভীষণের পূজা কি ভাবে শিধিতে পারে, তথনই মাহ্ম শান্তি পাইবে। মনের শান্তি যদি নই হইয়া থাকে, হশ্চিস্তার হাত হইতে নিজ্ তি যদি না পাইয়া থাকো তো সর্বপ্রথম কর্তব্য—ঘ্রিয়া দাঁড়ানো এবং ভীষণের সন্মুথীন হওয়া। উহার মুখোদ ছি ড়িয়া ফেলো, দেখিতে পাইবে সেই একই (ঈশ্বর) রহিয়াছেন। তিনিই সন্তণ ঈশ্বর—যাহা কিছু ভাল প্রতীয়মান) এবং যাহা কিছু মন্দ (আপাতপ্রতীতিতে)। আর কেহ নাই। ঘই জন প্রভু যদি থাকিতেন, ভাহা হইলে প্রকৃতি এক মুহুর্ভও টিকিয়া থাকিতে পারিত না। প্রকৃতিতে অপর কেহ নাই। সবই একতান। ঈশ্বরের লীলা একদিকে, আর শয়তানের অপরদিকে—এরপ হইলে সমগ্র স্থিব

ভিতর একটি চরম (বিশৃশ্বলা) উপস্থিত হইত। নিরম ভাঙিবার সাধ্য কাহার আছে? এই রাসটি বদি আমি ভাঙিয়া ফেলি, ইহা পড়িয়া বাইবে। একটি পরমাণুকে বদি কেহ স্থানচ্যত করিতে সমর্থ হয়, অপর প্রত্যেকটি পরমাণুর স্থিতিবৈষম্য ঘটবে। নিরম কথনও লক্ত্যন করা যায় না। প্রত্যেকটি পরমাণু নিজ স্থানে রহিয়াছে। প্রত্যেকটি ওজন করিয়া, মাপ করিয়া বসানো আছে এবং নিজ নিজ (উদ্দেশ্য) পূর্ণ করিতেছে। ঈশ্বরের বিধানে বাতাস বহিতেছে, স্থা কিরণ দিতেছে। তাঁহার শাসনে জগংসমূহ যথাযথ সমিবিষ্ট রহিয়াছে। তাঁহারই আদেশে মৃত্যু পৃথিবীতে শিকারসক্ষানে রত। একবার ভাবিয়া দেখ তো তুই বা তিনজন ঈশ্বর জগতে মল্লযুক্রের প্রতিহ্বিত্বায় নামিয়াছেন। ইহা হইতেই পারে না।

আমরা এখন দেখিতে পাইলাম—আমাদের জগংশ্রষ্টা সগুণ ঈশ্বর থাকিতে পারেন, তিনি দরাময় এবং নিষ্ঠরও।···তিনি মঙ্গল, তিনিই অমঙ্গল। তাঁহার শ্বিত হাস্ত দেখিতে পাই, আবার ক্রক্টিও দেখিতে পাই। আর তাঁহার বিধান অতিক্রম করিবার ক্ষমতা কাহারও নাই। তিনিই হইলেন এই বিশ্বক্রমণ্ডের শ্রষ্টা

স্প্রির অর্থ কি ? শৃত্য হইতে কোন কিছুর আবির্ভাব হইতে পারে ? ছয় হাজার বংসর আগে ঈশ্বর স্বপ্লোথিত হইয়া জগং স্প্রেই করিলেন (এবং) তাহার পূর্বে কোন কিছুই ছিল না—ইহা কী ? ঈশ্বর তথন কি করিতেছিলেন ? তিনি কি আরামে ঘুমাইতেছিলেন ? তগবান্ হইলেন জগং-কারণ আর কার্য দেখিয়া আমরা কারণকে জানিতে পারি। কার্য যদি না থাকে, তাহা হইলে কারণ কারণই নয়। কারণ সর্বদা কার্যের মধ্য দিয়াই পরিজ্ঞাত। তথি অনস্ত । তথি অনস্ত । তথি আনস্ত । তথি অনস্ত । তথি অনস্ত । তথি আনস্ত । তথি অনস্ত । তথি অনস্ত । তথি আনস্ত । তথি আনস্ত । তথি অনস্ত । তথি আনি কারণ বা দেশের মাধ্যমে চিন্তা করা যায় না ।

কেন তিনি এই সৃষ্টি করেন? কারণ তিনি ইহা পছল করেন—কারণ তিনি মৃক্ত। তেত্নি আমি নিয়মের অধীন, কেন-না আমরা ( তুধু ) ক্তিপয় নির্দিষ্ট পথেই কাজ করিতে পারি, অক্ত পথে নয়। 'হাত না থাকিলেও তিনি সব কিছু ধরিতে পারেন, পদবিহীন হইরাও ক্রত চলিয়া যান'।' দেহ নাই, তথাপি তিনি সর্বব্যাপী।

১ 'অপাণিপাদো জবনো গ্রহীতা…'—বেভাবতর উপ., ৩০১

'চক্ বাঁহাকে দেখিতে পায় না, কিছু বিনি সকলের চক্তে দৃষ্টিশক্তির নিদান, তাঁহাকেই ব্রহ্ম বলিয়া জানিবে।' তোমরা অন্ত কিছুর উপাসনা করিতে পার না। সর্বশক্তিমান্ ঈশরই এই বিশ-ব্রহ্মাণ্ড ধরিয়া আছেন। বাহাকে বলা হয় 'নিয়ম', উহা তাঁহার ইচ্ছার অভিব্যক্তি। নিয়মসমূহ ঘারা তিনি জগং পরিচালনা করিতেছেন।

এ পর্যন্ত (আমরা আলোচনা করিয়াছি) ঈশর ও প্রকৃতি — শাখত ঈশর, চিরস্তন প্রকৃতি। কোন আত্মারই (কখনও) স্বাষ্ট হয় নাই। আত্মার বিনাশও নাই। কেহই তাহার নিজের মৃত্যু কয়না করিতে পারে না। আত্মা অসীম, নিত্য বর্তমান। উহা মরিবে কিরপে ? উহা শরীর পরিবর্তন করে। বেমন কোন ব্যক্তি তাহার পুরাতন জীর্ণ পরিচ্ছদ ছাড়িয়া দিয়া নৃতন অব্যবহৃত পোশাক পরিধান করে, ঠিক সেইরপ শীর্ণ শরীর ছুঁড়িয়া ফেলিয়া একটি নৃতন দেহ গ্রহণ করা হয়।

আত্মার স্বরূপ কি? আত্মা সর্বশক্তিধর এবং সর্বব্যাপী। চৈতন্তের দৈর্ঘ্যও নাই বা প্রস্থ কিংবা ঘনত্বও নাই। তেই এথানে বা সেধানে—ইহা কি করিয়া বলা যায়? এই শরীরটি নই হইলে (আত্মা) অপর একটি দেহের (মাধ্যমে) কাজ করিবে। আত্মা যেন একটি বৃত্ত, যাহার পরিধি কোথাও নাই, কিন্তু উহার কেন্দ্র হইল দেহে। ঈশ্বর এমন একটি বৃত্ত, যাহার পরিধি কোথাও নাই বটে, কিন্তু কেন্দ্র সর্বত্ত। আত্মা স্বভাবতই আনন্দময়, শুদ্ধ, পূর্ণ; উহার প্রকৃতি যদি অশুচি হইত, তাহা হইলে উহা কখনও শুদ্ধ হইলে পারিত না। তাত্মার স্বরূপই হইল নিচ্নুষ; এই জন্মই তো মাহ্মের পক্ষে পবিত্র হওয়া সন্তব। আত্মা (স্বভাবতই) আনন্দ্যন; তাই বলিয়াই তো উহা আনন্দলাভ করিতে পারে। আত্মা শান্তিম্বরূপ; এই কারণেই উহার পক্ষে শান্তি অহুভব করা সন্তব্পর)। ত

আমাদের মধ্যে যাহারা নিজেদের এই দেহবুদ্ধির শুরে দেখিতেছি, তাহাদের সকলকেই ঈর্যা, কলহ ও কর্টের সহিত জীবিকার জন্ত কঠোর পরিশ্রম ক্রিতে হয়, আর তারপর আদে মৃত্যু। ইহা হইতে বুঝা যায় যে,

 <sup>&#</sup>x27;বচ্চকুবা ন পশুতি বেন চক্ষ্ণবি পশুতি।
 তদেব ব্রহ্ম দ্বং বিদ্ধি নেদং বিদিদম্পাদতে।
 —কেনোপনিবৎ, ১।॰

২ বাসাংসি জীর্ণানি----। গীতা, ২।২২

আমাদের বাহা হওয়া উচিত, আমরা তাহা নই। আমরা স্বাধীন নই, সম্পূর্ণ শুদ্ধ নই, ইত্যাদি। আগ্মা বেন অবনত হইয়াছেন। অতএব আগ্মার প্রয়োজন—বিস্তার।…

কিভাবে ইহা করা যায়? নিজে নিজেই উহা সিদ্ধ করিতে পারিবে কি?—না। কোন ব্যক্তির মুখ যদি ধূলিগ্দরিত হইয়া থাকে, উহা কি ধূলি দিয়া পরিষ্কার করা চলে ?…মাটিতে একটি বীজ পুঁতিলাম, উহা হইতে গাছ হইল, গাছ হইতে আবার বীজ, বীজ হইতে অন্ত একটি গাছ—এইরপ চলিতে থাকিবে। মূরগী হইতে ভিম, আবার ভিম হইতে মূরগী। যদি কিছু ভাল কাজ কর, উহার ফল তোমাকে পাইতে হইবে,—পুনরায় জন্মগ্রহণ, তুঃখভোগ। এই অন্তহীন শৃন্ধলে যদি একবার আটকাইয়া যাও আর থামিতে পারিবে না। ঘুরিতেই থাকিবে,…উপরে এবং নীচে, উর্ধলোক এবং অধোলোকের (দিকে) এবং এই-দব (দেহসমূহ)। নিজ্বভির পথ নাই।

তবে এই-সকল হইতে জাণের উপায় কি এবং এখানে কিই বা তোমার চাই? একটি ভাব হইল—ছঃখ হইতে অব্যাহতি। আমরা প্রত্যেকেই ছঃখ হইতে নিস্তার পাইবার জক্ত দিবারাত্র চেষ্টা করিতেছি। ক্রেম্বর দারা ইহা হইবার নয়। কর্ম কর্মই বাড়ায়। যদি এমন কেহ থাকেন, যিনি নিজে মুক্ত এবং আমাদিগকে সাহায্য করিতে প্রস্তুত, তবেই ইহা সম্ভবপর। প্রাচীন ঋষির ঘোষণা—'হে মর্ত্যলোকবাসী ও উর্ধলোকনিবাসী অমুত্তের সম্ভানগণ, তোমরা সকলে শোন—আমি রহস্ত আবিদ্ধার করিয়াছি। যিনি সকল অন্ধকারের পারে, আমি তাঁহাকে জানিয়াছি। এই সংসার-মহাসমূত্র আমরা পার হই কেবল তাঁহারই কুপায়।'

ভারতবর্ষে জীবনের উদ্দেশ্য সম্বন্ধে ধারণা এইরপ: ম্বর্গ আছে, নরক আছে, মর্ত্যলোক আছে; কিন্তু এইগুলি চিরস্তন নয়। মদি আমার নরকে গতি হয়, উহা নিত্যকালের জন্য নয়। যেখানেই থাকি না কেন, একই মন্ত্রণা চলিতে থাকিবে। সমস্যা হইল—এই-সব মন্ত্রণা অতিক্রম করা যায় কির্ন্তেণ পাদি আমি স্বর্গে যাই, হয়তো কিছুটা বিশ্রাম মিলিবে। কিছু হয়তো কোন অপকর্ম করিয়া বিলাম, তথন তো শান্তি পাইতে হইবে,

১ বেতার, উপ., ২াৎ

স্থাবাদ চিরস্থায়ী হইতে পারে না। । । ভারতীয় আদর্শ স্থার্গ বাওয়া নয়। এই পৃথিবী হইতে মৃক্তি লাভ কর। নরকেও পড়িও না, স্থাকেও তৃচ্ছ কর। লক্ষ্য কি ?—মৃক্তি। ভোমাদের প্রত্যেককেই মৃক্ত হইতে হইবে। আত্মার মহিমা আবৃত হইয়া আছে। উহাকে পুনরায় অনাবৃত করিতে হইবে। আত্মা তো আছেনই—সর্বত্রই আছেন। কোপায় বাইবেন ? · · · কোপায়ই বা ষাইতে পারেন ? বিদ এমন কোন স্থান পাকিত, বেখানে ইনি নাই, ভবেই তো দেখানে যাইবার কথা উঠিত। ইনি দদা-বর্তমান—(এইটি) বিদ হদয়লম কর, তাহা হইলে চিরকালের জন্ম পরিপূর্ণ স্থথ (আদিবে)। আর জন্ম মৃত্যু নয়। · · · আর রোগ নয়, দেহ নয়। দেহ (টি) নিজেই ভোক্ষিনতম বাাধি। · · ·

আত্মা আত্মা (-রূপে) দাঁড়াইয়া থাকিবেন। চৈতন্ত চৈতন্তরূপে জীবিত থাকিবেন। ইহা কিভাবে সম্পাদন করা যাইবে? যিনি স্থভাবতই নিত্যবর্তমান, শুদ্ধ ও পূর্ব, আত্মার (মধ্যে সেই পরমেশ্বরকে) আরাধনা করিয়া। এই জগতে সর্বশক্তিমান্ ত্ইজন থাকিতে পারেন না। (কল্পনা কর) তুই বা তিনজন ঈশ্বর (আছেন); একজন সংসার স্বাষ্টি করিবেন, অপর জন বলিবেন, 'আমি সংসার ধ্বংস করিব।' ইহা কথনও ঘটিতে (পারে না)। ভগবান্ একজনই হওয়া চাই। আত্মা যথন পূর্বতা লাভ করেন, তথন তিনি প্রায় সর্বশক্তিমান্ (ও) সর্বজ্ঞ (হইয়া যান)। ইনিই উপাসক। উপাস্ত কে?—সেই পরমেশ্বর ব্যাং, যিনি সর্বব্যাপী, সর্বজ্ঞ ইত্যাদি। আর সর্বেগিরি তিনি প্রেম-স্বরূপ। (আত্মা) কিরূপে এই পূর্বতা লাভ করিবে?—উপাসনা ঘারা।

### দিব্য প্রেম

আমেরিকা যুক্তরাষ্ট্রের সান ফ্রান্সিস্কো অঞ্চলে ১০ই এপ্রিল ১৯০০ খুঃ প্রদন্ত

(প্রেমকে একটি ত্রিকোণের প্রতীক দারা প্রকাশ করা দাইতে পারে। প্রথম কোণটি এই যে,) প্রেম কোন প্রশ্ন করে না। ইহা ভিক্ক নয়।

···ভিথারীর ভালবাসা ভালবাসাই নয়। প্রেমের প্রথম লক্ষণ হইতেছে
ইহা কিছুই চায় না, (বয়ং ইহা) সবই বিলাইয়া দেয়। ইহাই হইল প্রকৃত
আধ্যাত্মিক উপাসনা, ভালবাসার মাধ্যমে উপাসনা! ঈশ্বর কয়ণাময় কি না,
এই প্রশ্ন আর উঠে না। তিনি ঈশ্বর, তিনি আমার প্রেমাম্পাদ। ঈশ্বর
সর্বশক্তিমান্ এবং অসীম ক্ষমতাসম্পন্ন কি না, তিনি সাস্ত কিংবা অনস্ত, এ-সব
আর জিজ্ঞাত্ম নয়। যদি তিনি মঙ্গল বিতরণ করেন ভালই, যদি অমঙ্গল
করেন, তাহাতেই বা কি আসে যায় ? কেবল ঐ একটি—অনস্ত প্রেম ছাড়া
তাঁহার অন্যান্ত সবগুণই ভিরোহিত হয়।

ভারতবর্ষে একজন প্রাচীন সমাট্ ছিলেন। তিনি একবার শিকারে বাহির হইয়া বনের মধ্যে জনৈক বড় যোগীর সাক্ষাৎ পান। সাধুর উপর তিনি এতই সম্ভষ্ট হইলেন যে, তাঁহাকে রাজধানীতে আসিয়া কিছু উপহার লইবার জন্ত অমুরোধ করিলেন। (প্রথমে) সাধু রাজী হন নাই, (কিন্তু) বারংবার সমাটের পীড়াপীড়িতে অবশেষে ঘাইতে স্বীকার করিলেন। তিনি (প্রাসাদে) উপস্থিত হইলে সমাটকে জানানো হইল। সমাট বলিলেন, 'এক মিনিট অপেকা করুন, আমি আমার প্রার্থনা শেষ করিয়া লই।' সমাট প্রার্থনা করিতেছিলেন, 'প্রভু, আমাকে আরও ধন দাও—আরও (জমি-যায়গা, স্বান্থা), আরও সন্তান-সন্ততি।' সাধু উঠিয়া দাঁড়াইলেন এবং ঘরের বাহিরে ঘাইবার জন্ত অগ্রসর হইতে লাগিলেন। রাজা বলিলেন, 'কই, আপনি আমার উপহার তো গ্রহণ করিলেন না?' যোগী উত্তর দিলেন, 'আমি ভিক্তকের নিকট ভিক্ষা করি না। এতকণ পর্যন্ত আপনি নিজেই অধিক ভূসপ্রতি, টাকাকড়ি, আরও কত কি প্রার্থনা করিতেছিলেন, আপনি আর আমাকে কি দিবেন? আগে নিজের অভাবগুলি মিটাইয়া নিন।'

প্রেম কথনও যাক্রা করে না, ইহা সব সময় দিয়াই যায়। অধন একটি যুবক তাহার প্রিয়তমাকে দেখিতে যায়, অতাহাদের মধ্যে বেচাকেনার সম্বন্ধ থাকে না; তাহাদের সম্বন্ধ হইতেছে প্রেমের, আর প্রেম ভিক্ক নয়। (এইরূপে) আমরা ব্ঝিতে পারি যে, প্রকৃত আধ্যাত্মিক উপাসনার অর্থ ভিক্ষা নয়। যথন আমরা সমস্ত চাওয়া—'প্রভু, আমাকে এটা দাও, ওটা দাও'—শেষ করিয়াছি তথনই ধর্মজীবন আরম্ভ হইবে।

দিতীয়টি ( ত্রিকোণ-শ্বরূপ প্রেমের দিতীয় কোণ ) এই,—প্রেমে ভয় নাই।
তুমি আমাকে কাটিয়া টুকরা টুকরা করিতে পারো, তবু আমি তোমাকে
ভালবাসিতেই (থাকিব)। মনে কর, তোমাদের মধ্যে একজন মা—শরীর
থ্ব তুর্বল—দেখিলে, রান্ডায় একটি বাঘ তোমার শিশুটিকে ছিনাইয়া
লইভেছে। বলতো, তুমি তখন কোথায় থাকিবে? জানি, তুমি ঐ ব্যাছটির
সন্মুখীন হইবে। অস্তু সময়ে পথে একটি কুকুর পড়িলেই তোমাকে পলাইতে
হয়, কিন্তু এখন তুমি বাঘের মুখে কাঁপ দিয়া তোমার শিশুটিকে কাড়িয়া লইবে।
ভালবাসা ভয় মানে না। ইহা সমন্ত মন্দকে জয় করে। ঈশ্বরকে ভয় করা
ধর্মের স্তরপাত মাত্র, উহার পর্যবসান হইল প্রেমে। সমন্ত ভয় যেন তখন
মবিয়া গিয়াছে।

তৃতীয়ট (ত্রিকোণাত্মক প্রেমের তৃতীয় কোণ) এই — প্রেম নিজেই নিজের লক্ষ্য। ইহা কখনই অপর কোন কিছুর 'উপায়' হইতে পারে না। যে বলে, 'আমি তোমাকে ভালবাদি এই-দব পাইবার জন্ত', সে ভালবাদে না। প্রেম কখনই কোন উদ্দেশ্য-সাধনের উপায় নয়; ইহা নিশ্চিতভাবে পূর্ণতম দিদ্ধি। প্রেমের সীমা এবং আদর্শ কি? ঈশরে পরম অহরাগ—ইহাই দব। কেন মাহ্মর ঈশরকে ভালবাদিবে? এই 'কেন'র কোন উত্তর নাই, কেন-না ভালবাসা তো কোন অভীইদিদ্ধির জন্ত নয়। ভালবাসা আদিলে উহাই মৃক্তি, উহাই পূর্ণতা, উহাই স্বর্গ। আর কি চাই ? অন্ত আর কি প্রাপ্তব্য থাকিতে পারে?

আমরা সকলে প্রেম অর্থে বাহা বৃঝি, আমি তার কথা বলিতেছি না।
একট্থানি ভাবপ্রবণ ভালবাদ। দেখিতে বেশ ফুন্দর। পুরুষ নারীকে ভালবাদিল, আর নারী পুরুষের জন্ত প্রাণ বিদর্জন দিতে প্রস্তত। কিন্তু দেখাও
তো বায় বে, পাঁচ মিনিটের মধ্যে জন (John) জেনকে (Jane) পদাঘাত

করিল এবং জেনও জনকে লাখি মারিতে ছাড়িল না। ইহা বৈষয়িকতা, ভালবাদাই নয়। যদি জন বান্তবিকই জেনকে ভালবাদিত, তবে দেই মৃহুর্তেই দে পূর্ণ হইয়া ষাইত। (তাহার প্রকৃত) স্বরূপই প্রেম; দে স্বয়ংপূর্ণ। জন কেবলমাত্র জেনকে ভালবাদিয়া যোগের সমৃদয় শক্তি পাইতে পারে, (যদিও) দে হয়তো ধর্মের, মনন্তন্তের বা ঈশরদয়ন্ধীয় মতবাদসমৃহের একটি অক্ষরও জানে না। আমি বিশ্বাস করি, যদি কোন পুরুষ ও নারী পরস্পরকে যথার্থ ভালবাদিতে পারে, তাহা হইলে যোগিগণ যে-সকল বিভূতি লাভ করিয়াছেন বলিয়া দাবি করেন, এই দম্পতীও দেই-সকল শক্তি (অর্জন করিতে সমর্থ হইবে, ) যেহেতু প্রেম যে স্বয়ং ঈশর। সেই প্রেমস্বরূপ ভগবান্ সর্বত্র বিরাজমান এবং (সেইজ্ন্ত্র) ভোমাদেরও মধ্যে এই ভালবাসা রহিয়াছে, ভোমরা জানো বা না জানো।

একদিন সন্ধ্যার সময় আমি একটি যুবককে একটি তরুণীর জন্ম অপেকা করিতে দেখিয়াছিলাম।…মনে করিলাম, যুবককে পরীক্ষা করিবার ইহা একটি উপযুক্ত অবসর। সে তাহার প্রেমের গভীরতার মধ্য দিয়া অতীন্দ্রিয় দর্শন ও দ্ব-শ্রবণের ক্ষমতা লাভ করে। ষাট কি সত্তর বার যুবকটি একবারও ভূল করে নাই, এবং তরুণী ছিল তৃইশত মাইল দ্রে। (সে বলিত) 'এইভাবে তরুণী সাজগোজ করিয়াছে।' (কিংবা) 'ঐ সে চলিয়া ষাইতেছে।' আমি ইহা নিজের চোথে দেখিয়াছি।

হিহাই হইতেছে প্রশ্ন: তোমার স্বামী কি ঈশ্বর নন? তোমার স্প্তান কি ঈশ্বর নয়? তৃমি বদি তোমার পত্নীকে ঠিক ঠিক ভালবাসিতে পারো, জগতের সকল ধর্মের ভাবই তোমাতে ফুটিয়া উঠিবে। তোমার মধ্যেই তৃমি লাভ করিবে ধর্মের ও যোগের সমন্ত রহস্ত। কিন্তু ভালবাসিতে পারো কি? প্রশ্ন তো ইহাই। তৃমি বলো, 'মেরী, আমি ভোমায় ভালবাসি—অহো, আমি ভোমায় জ্মার কেরী অপর এক ব্যক্তিকে চ্ন্বন করিভেছে, তৃমি ভাহার গলা কাটিতে চাহিবে। আবার মেরী যদি জনকে জন্ম একটি মেয়ের সহিত কথা বলিতে দেখে, তবে সে রাজে ঘুমাইতে পারিবে না এবং জনের জীবন নরকের স্থায় ছবিবহু করিয়া তৃলিবে। ইহার নাম 'ভালবাসা' নয়। ইহা খৌন ক্রয়-বিক্রয়। ইহাকে 'প্রেম' বলা জ্ঞীব নিন্দাহ'। সংসারের মায়ুহ দিবা-রাজ ঈশ্বর ও ধর্মের কথা বলিয়া থাকে—

তেমনি প্রেমের কথাও। প্রত্যেক রিষয়কে একটি ভণ্ডামিতে পরিণত করা—
ইহাই তো তোমরা করিতেছ! সকলেই প্রেমের কথা বলে, (তর্) সংবাদপত্রের স্তম্ভে (আমরা পড়ি) প্রত্যেক দিন বিবাহ-বিচ্ছেদের কাহিনী। মধন
তুমি জনকে ভালবাসো, তথন কি ভাহার জন্মই তাহাকে ভালবাসো, অথবা
তোমার জন্ম ? (ষদি তুমি ভোমার নিজের জন্ম ভাহাকে ভালবাসো), তাহা
হইলে জনের নিকট হইতে কিছু আশা কর। (ষদি তাহার জন্মই তাহাকে
ভালবাসো), তবে জনের কাছ হইতে তুমি কিছুরই প্রভ্যাশা রাধ না। সে
তাহার ইচ্ছাম্যায়ী যাহা খুলি করিতে পারে, (এবং) তুমি তাহাকে
একইভাবে ভালবাসিবে।)

এই তিনটি বিন্দু, তিনটি কোণ লইয়া (প্রেম)-ত্রিভুজ। প্রেম ব্যতীত দর্শনশাস্ত্র শুক হাড়ের মতো, মনন্তন্ত্ব একপ্রকার মতবাদ-বিশেষ এবং কর্ম শুধুই পশুশ্রম। (প্রেম থাকিলে) দর্শন হইয়া যায় কবিতা, মনোবিজ্ঞান হয় (মরমী অফুভৃতি) আর কর্ম স্পষ্টর মাঝে মধুরতম বলিয়া পরিগণিত হয়। (কেবলমাত্র) গ্রন্থ-অধ্যয়নে (লোকে) শুক্ষ হইয়া যায়। কে বিন্ধান্ ? বে অস্কৃতঃ একবিন্দু প্রেমও অফুভব করিতে পারে। ঈশ্বরই প্রেম এবং প্রেমই ঈশ্বর। আর ঈশ্বর তো সব স্থানেই রহিয়াছেন। ভগবান্ প্রেমস্বরূপ এবং সর্বত্র বিরাজ্মান—এইটি যে অফুভব করে, সে ব্ঝিতে পারে না যে, সে মাথায় ভর করিয়া বা পায়ের উপর ভর দিয়া দাড়াইয়া আছে—যেমন যে লোক এক বোতল মদ খাইয়াছে, সে জানে না যে, সে কোথায় রহিয়াছে। শেষদি আমরা দশ মিনিট ভগবানের জন্ম কাঁদি, পরবর্তী তুই মাস আমরা কোথায় আছি—সে জ্ঞান আমাদের থাকিবে না। শেআহারের সময়ও আমরা মনে রাথিতে পারিব না, কি থাইতেছি—তাহাও জানিব না। ঈশ্বরকেও ভালবাসিবে, আবার সর্বদা বেশ ব্যবসা-বৃদ্ধি থাকিবে—ইহা (কি করিয়া) সম্ভবপর ? শেপ্রেমের সেই সর্বজ্ঞী সর্বব্যাপী শক্তি কির্মণে আসিতে পারে ? শে

মাহ্র বিচারশীল নয়। তাহারা সকলেই পাগল। শিশুরা (পাগল) থেলায়, তহুণ ভক্ষণীকে লইয়া, বুদ্ধেরা তাহাদের অতীতের চর্বিত-চর্বণে। কৈহ বা পাগল অর্থের পিছনে। কেহ কেহ তবে ঈখরের জন্ম পাগল হইবে

না কেন? জন (John) জেনের (Jane) জন্ত বেরূপ পাগল হইরা ছুটিভেছে, ঈশরের প্রেমের জন্ত দেইরূপ উন্নাদ হও। কোথার, এমন লোক কোথার? (জনেকে) বলে, 'আমি কি এইটি ছাড়িব? অমুকটা ত্যাগ করিব?' একজন জিজ্ঞালা করিরাছিল,' বিবাহ কি করিব না?' না, কোন বিষয়ই ছাড়িতে যাইও না। বিষয়ই তোমাকে ছাড়িয়া যাইবে। অপেক্ষাকর, তুমি লব কিছুই ভূলিবে।

(সম্পূর্ণরূপে) তগবৎপ্রেমে পরিণত হওয়া—এখানেই প্রকৃত উপায়না। রোম্যান ক্যাথলিক সম্প্রদায়ে সময় সময় ইহার কিছু আভাস পাওয়া ষায়; সেই সব অত্যাশ্চর্য সয়্রাসী ও সয়্যাসিনীগণ অলোকিক ভগবৎপ্রেমে কিরূপ আত্মহারা হইয়া বেড়াইতেছেন! এইরূপ প্রেমই লাভ করিতে হইবে। ঐশবিক প্রেম এই প্রকার হওয়াই উচিত—কিছুই না চাহিয়া, কিছুই অরেম্বরণ না করিয়া।

প্রশ্ন হইয়াছিল—কিভাবে উপাসনা করিতে হইবে ? তোমার সমন্ত বিষয়সম্পদ, তোমার সকল পরিজন, সস্তান-সস্ততি—সব কিছু অপেক্ষা প্রিয়তর
ভাবিয়া ঈশ্বকে উপাসনা কর। (তাঁহাকে উপাসনা কর) যেন তুমি শ্বয়ং
ভালবাসাকেই ভালবাসিতেছ। এমন একজন আছেন, যাহার নাম 'অনস্ত প্রেম'—ইহাই ঈশ্বরের একমাত্র সংজ্ঞা। যদি এই…বিশ্বহুমাও ধ্বংস হইয়া
বায়, কিছুয়াত্র ভাবিও না। যতক্ষণ অনস্তপ্রেমশ্বরূপ তিনি রহিয়াছেন, ততক্ষণ
আমাদের ভাবনা কিসের ? উপাসনার অর্থ কি, (তোমরা) দেখিলে তো ?
অন্ত সব চিস্তা অবশ্রই চলিয়া বায়। ঈশ্বর ছাড়া সমন্তই তিরোহিত হয়।
সম্ভানের প্রতি পিতা বা মাতার বে ভালবাসা, স্বামীর উপর স্ত্রীর যে প্রেম,
পত্নীর প্রতি স্বামীর যে ভালবাসা, বরুর প্রতি বরুর যে আকর্ষণ—এই-সব
প্রেম একত্র ঘনীভূত করিয়া ঈশ্বরকে দিতে হইবে। যদি কোন নারী
কোন প্রশ্বকে ভালবাদে, তবে সে পর-প্রশ্বকে ভালবাসিতে পারে না। যদি
কোন প্রশ্ব কোন নারীকে ভালবাদে, তাহা হইলে তাহার পক্ষে অন্ত কোন
(নারীকে) ভালবাদা সম্ভব নয়। ইহাই হইল ভালবাসার ধর্ম।

আমার গুরুদের বলিতেন, 'মনে কর এই ঘরের মধ্যে এক থলে মোহর বহিরাছে, আর পাশের ঘরে একটি চোর আছে—সে ঐ মোহরের থলের কথা জানে। চোরটি কি যুমাইতে পারিবে? নিশ্চয়ই নয়। সব সময়েই সে পাগল হইয়া ভাবিতে থাকিবে, কি উপায়ে মোহরগুলি আত্মদাৎ করা যায়।'… ( এইরূপে ) কোন লোক যদি ভগবান্কে ভালবাদে, তবে দে কি করিয়া অন্ত কিছুকে ভালবাদিবে ? ঈশরের বিপূল প্রেমের সমূথে অন্ত কিছু দাঁড়াইবে কিরূপে ? উহার কাছে দব কিছুই অন্তর্হিত হইয়া যাইবে। সেই প্রেমকে লাভ করিবার জন্য—বান্তব করিয়া তুলিবার জন্ত, উহা অন্তন্তব করিয়া উহাতেই অবস্থান করিবার জন্ত পাগল হইয়া ছুটাছুটি না করিয়া মন থামিতে পারে কি ?

আমরা এইভাবে ঈশরকে ভালবাদিব : 'আমি ধন চাই না, (বরুবান্ধব বা সৌন্দর্য চাই না) বিষয়-সম্পত্তি, বিভা, এমন কি মুক্তিও চাই না। যদি ইহাই তোমার ইচ্ছা হয় আমাকে সহস্র মৃত্যুর কবলে পাঠাইয়া দাও। আমার শুধু এই প্রার্থনা যে, আমি যেন তোমাকে ভালবাদিতে পারি, আর যেন কেবল ভালবাদার জন্মই ভালবাদি। বিষয়াসক্ত ব্যক্তিদিগের বিষয়ের প্রতি যে টান, সেইরূপ তীব্র ভালবাদা যেন আমার হৃদয়ে আদে, কিন্তু কেবল সেই চিরস্থলরের জন্ম। ঈশরকে বন্দনা) প্রেমময় ঈশরকে বন্দনা!' ঈশর ইহা ছাড়া অন্থ কিছু নন। অনেক যোগী যে-সব অভ্ত ক্ষমতা দেখাইতে পারেন, তিনি দেগুলি গ্রাহ্ম করেন না। ক্ষুদ্র জাত্করেরা ক্ষুদ্র কৌশল প্রদর্শন করিয়া থাকেন। ঈশর শ্রেষ্ঠ জাত্কর; তিনি সম্দয় জাত্বিতা দেখাইতে পারেন। কে জানে কত ব্রন্ধাণ্ড (আছে,) কে ক্রক্ষেপ করে ?…

আর একটি উপায় আছে। সব কিছু জয় করিতে, সমস্ত কিছু দমন করিতে—শরীর (এবং) মন উভয়ের উপর আধিপত্য বিস্তার করিতে হইবে। কিছু (ভক্ত বলেন) 'সব কিছু জয় করিবার সার্থকতা কি ? আমার কাজ ঈশ্বরকে লইয়া।'

একজন যোগী ছিলেন, খুব ভক্ত! গলক্ষত-রোগে তিনি যখন মুমূর্
তথন অপর একজন যোগী—দার্শনিক—তাঁহাকে দেখিতে আদিলেন।
(শেষোক্ত) যোগী বলিলেন, 'দেখুন, আপনি আপনার ক্ষতের উপর মন
একাগ্র করিয়া উহা সারাইয়া ফেল্ন না কেন?' তৃতীয় বার যথন এইয়প
বলা হইল, তথন (সেই পরম্যোগী) উত্তর দিলেন, 'তৃমি কি ইহা সম্ভব মনে
কর, বে-মন সম্পূর্ণরূপে আমি ভগবান্কে নিবেদন করিয়াছি, (তাহা এই
হাড্মাদের খাঁচায় টানিয়া আনিব?)' যীভ্রীষ্ট তাঁহার সাহায্যের জ্ঞ্য

দেবসেনাদলকে আহ্বান করিতে সমত হন নাই। 'এই কৃদ্র শরীর কি এডই মূল্যবান্ যে, ইহাকে ছই বা তিন দিন বেশী বাঁচাইয়া রাখিবার জ্ঞ আমি বিশ হাজার দেবদূতকে ডাকিয়া আনিব ?'

(জাগতিক দিক হইতে) এই শরীরই আমার সর্বস্থ। ইহাই আমার জগৎ, আমার ভগবান্। আমি শরীর। দেহে চিমটি কাটিলে আমি মনে করি, আমাকেই কাটিলে। ধদি মাথা ধরিল তো মূহুর্তে আমি ভগবান্কে ভূলিয়া যাই। আমি দেহের সহিত এমনই জড়িত! ঈশ্বর এবং সব কিছুকেই নামাইয়া আনিতে হইবে আমার এই সর্বোচ্চ লক্ষ্য—দেহের জন্ত। এই দৃষ্টিকোণ হইতে যীভগ্রীষ্ট যথন ক্রুশবিদ্ধ অবস্থায় মরণ বরণ করিলেন এবং (তাঁহার সাহায্যের জন্ত) দেবদ্তগণকে ডাকিলেন না, তথন তিনি মূর্থের কাজ করিয়াছিলেন; তাঁহাদিগকে নামাইয়া আনিয়া ক্রুশ হইতে মৃক্তিলাভ করা তাঁহার অবভ্য কর্তব্য ছিল। কিন্তু যিনি প্রেমিক, তাঁহার নিকট এই দেহ কিছুই নয়; তাঁহার দিক হইতে দেখিলে—কে এই অকিঞ্চিৎকর জিনিসের জন্ত মাথা ঘামাইবে? এই শরীর থাকে কি যায়—র্থা চিন্তায় কি লাভ? রোম্যান দৈন্তগণের ভাগ্য-নির্ণয়ের জন্ত ব্যবহৃত বন্ত্রথণ্ডের চেয়ে এর দাম বেশী নয়।

( জাগতিক দৃষ্টি ) ও প্রেমিকের দৃষ্টিতে আকাশ-পাতাল তফাত। ভালবাসিয়া যাও। যদি কেহ কুদ্ধ হয়, তোমাকেও যে কুদ্ধ হইতে হইবে, এমন কোন কারণ নাই। যদি কেহ নিজেকে হীন করিয়া ফেলে, তোমাকেও যে সেই হীন স্তরে নামিতে হইবে, তার কি মানে ?… 'অল্প লোক বোকামি করিয়াছে বিদিয়া আমিও রাগ করিব? অভভকে প্রতিরোধ করিও না।' ঈশ্বরপ্রেমিকগণ এইরূপই বিদিয়া থাকেন। জ্গৎ যাহাই কক্ষক, যে ভাবেই ইহা চলুক, ( তাঁহাদের উপর ) ইহা কোন প্রভাব বিস্তার করিতে পারে না।

জনৈক যোগী অলোকিক শক্তি অর্জন করিয়াছিলেন। তিনি বলিতেন, 'দেখ, আমার কী শক্তি! আকাশের দিকে তাকাও; আমি ইহাকে মেঘ দিয়া ঢাকিয়া দিব।' বৃষ্টি আরম্ভ হইল। (কেহ) বলিল, 'প্রভূ, অভূত আপনার শক্তি! কিন্তু আমাকে তাহাই শিক্ষা দিন, যাহা পাইলে আমি আর কোন কিছু চাহিব না।'…শক্তিরও উর্দেষ্ যাওয়া—কিছুই চাই না, শক্তিলাভেও বাসনা নাই! (ইহার তাৎপর্য) শুধু বৃদ্ধির হারা জানা যায়

না। তে জার হাজার বই পড়িরাও তুমি জানিতে সমর্থ হইবে না তে ব্যমন আমরা ইহা ব্রিতে আরম্ভ করি, সমৃদ্য জগৎ-রহস্ত যেন আমাদের সমূথে খুলিয়া বায়। তেকটি ছোট মেয়ে তাহার পুতৃল লইয়া খেলিতেছে—সব সময় সে নতুন নতুন স্বামী পাইতেছে, কিছু বখন তাহার সত্যকারের স্থামী আসে, তথন (চিরদিনের জন্ত) সে তাহার পুতৃল-স্বামীগুলি দ্রে ফেলিয়া দেয়। তথন (চিরদিনের জন্ত) সে তাহার পুতৃল-স্বামীগুলি দ্রে ফেলিয়া দেয়। তথন (চিরদিনের জন্ত) সে তাহার পুতৃল-স্বামীগুলি দ্রে ফেলিয়া দেয়। তথন (কামন্বা তিছি সম্ভে ঐ একই কথা। (বখন) প্রেমস্থ উদিত হয়, তথন এই-সব থেলার শক্তি-স্থ—এই-সমন্ত (কামনা-বাসনা) অন্তর্হিত হয়। শক্তি লইয়া আমরা কি করিব ? যেটুকু শক্তি তোমার আছে, তাহা হইতেও বদি অব্যাহতি পাও তো ঈশ্বরকে ধন্তবাদ দাও। ভালবাসিতে আরম্ভ কর। ক্ষমতার মোহ নিশ্চয়ই কাটানো চাই। আমার ও ভগবানের মধ্যে প্রেম ছাড়া আর কিছুই যেন খাড়া না হয়। ভগবান্ প্রেমস্বরূপ, আর কিছুই নন; আদিতে প্রেম, মধ্যে প্রেম—অন্তেও প্রেম।

এক রানীর সম্বন্ধে একটি গল্প প্রচলিত আছে। তিনি রান্তায় রান্তায় (ভগবংপ্রেমের বিষয়) প্রচার করিতেন। ইহাতে তাঁহার স্থামী কুদ্ধ হইয়া তাঁহাকে দেশের সর্বত্র অভ্যন্ত নির্যাতন করিয়া তাড়া করিতেন। রানী তাঁহার ভগবংপ্রেম বর্ণনা করিয়া গান গাাহতেন। তাঁহার গানগুলি সর্বত্র গীত হয়। 'চোথের জলে আমি (প্রেমের অক্ষয়লতা পুট্ট করিয়াছি'') ইহাই চরম, মহান্ (লক্ষ্য)। ইহা ব্যতীত আর কি আছে ? (লোকে) ইহা চায়, উহা চায়। তাহারা স্বাই পাইতে ও সঞ্চয় করিতে চায়। এই জন্মই এত ক্ম লোক (প্রেম) ব্রিতে পারে, এত কম লোক ইহা লাভ করিতে পারে। তাহাদিগকে জাগাও এবং বলো। তাহা হইলে তাহারা এ-বিষয়ে আরও কিছু সঙ্কেত পাইবে।

প্রেম শারত, অন্তহীন ত্যাগ-শ্বরূপ। তোমাকে সব কিছু ছাড়িতে হইবে। কিছুই তোমার অধিকারে রাখা চলিবে না। প্রেম লাভ করিলে তোমার আর কিছুরই প্রয়োজন হইবে না।…'চিরকালের জ্বল্ল কেবল তুমিই আমার ভালবাদার ধন থাকিও।' প্রেম ইহাই চায়। 'আমার প্রেমাস্পদের অধরোঠের একটি মাত্র চুখন! আহা, যে তোমার চুখনের সৌভাগ্য লাভ

১ আত্মন জল সীঁচ সীঁচ প্রেমবোলী বোঈ—মীরাবাঈ

করিয়াছে, তাহার সমন্ত তৃ:থ বে চলিয়া গিয়াছে। একটি মাত্র চুম্বনে মাত্রম এত অথী হয় বে, অন্ত বস্তর উপর ভালবাসা সম্পূর্কণে বিল্পু হইয়া য়ায়। সে শুধু তোমারই শুভিতে ময় থাকে, আর একমাত্র তোমাকেই দেখে।'' মানবীয় ভালবাসাতেও (দিব্য প্রেমের সন্তা লুকানো থাকে।) গভীর প্রেমের প্রথমক্ষণে সমন্ত জ্গৎ যেন এক স্থরে তোমার হয়য়-বীণার সক্ষে ঝঙ্গত হইয়া উঠে। বিশ্বের প্রত্যেকটি পাধি যেন তোমারই প্রেমের গান গাহিয়া থাকে, প্রভিটি ফুল যেন ভোমার জন্মই ফুটিয়া থাকে। চিরম্ভন অসীম প্রেম হইভেই (মানবীয়) ভালবাসা উদ্ভূত।

• ঈশবপ্রেমিক কোন কিছুকে ভয় করিবেন কেন ? দহ্য-তম্বরের, ছ্:খ
ছর্বিপাকের—এমন কি নিজের জীবনের ভয়ও তাঁহার নাই। · · · প্রেমিক অনস্ত

নরকে যাইতেও প্রস্তুত, কিন্তু উহা কি নরক থাকিবে ? স্বর্গ, নরক—এই-সব

ধারণা ত্যাগ করিয়া আমাদিগকে উচ্চতর প্রেম আমাদন করিতে হইবে। · · ·

শত শত লোক প্রেমের অহুসদ্ধানে তৎপর, কিন্তু উহা আদিলে ভগবান্ ছাড়া

আর সবই অদুশু হইয়া যায়।

অবশেষে প্রেম, প্রেমাম্পদ এবং প্রেমিক এক হইয়া যায়। ইহাই লক্ষ্য। ত আছা ও মাছবের মধ্যে এবং আছা ও ঈশবের মধ্যে পার্থক্য রহিয়াছে কেন ? তেকবল এই প্রেম উপভোগ করিবার জন্ম। (ঈশর নিজেকে ভালবাদিতে চাহিলেন, দেই জন্ম তিনি নিজেকে নানা ভাগে বিভক্ত করিলেন। তথিমিক বলেন, 'ফৃষ্টির সমগ্র তাংপর্য ইহাই।' আমরা সকলেই এক। 'আমি ও আমার পিতা এক।' এইক্ষণে ঈশরকে ভালবাদিবার জন্ম আমি পৃথক্—হইয়াছি। তেকান্টি ভাল—চিনি হওয়া, না চিনি খাওয়া? চিনি হওয়া—তাহাতে আর কী আনন্দ? চিনি খাওয়া—ইহাই হইল প্রেমের অনস্ক উপভোগ)

প্রেমের সম্প্র আদর্শ—(ঈশ্বরকে) আমাদের পিতা, মাতা, স্থা, স্স্তানভাবে ( ভাবিবার প্রণালী—ভক্তিকে দৃঢ় করিবার এবং গভীরতরভাবে তাঁহার দারিধ্য লাভ করিবার জন্ম।) স্ত্রী-প্রুবের মধ্যেই ভালবাদার তীত্র অভিব্যক্তি। ঈশ্বরকে এইভাবেও ভালবাদিতে হইবে। নারী তাহার পিতাকে ভালবাদে,

মাতা-সন্তান-বন্ধুকেও ভালবাদে, কিন্তু পিতা, মাতা, সন্তান বা বন্ধুর কাছে দেন নিজেকে সম্পূর্ণরূপে প্রকাশ করিতে পারে না। কেবল একজনের কাছে তাহার গোপনীয় কিছুই থাকে না। এইরূপ পুরুষের পক্ষেও। পতি-পত্নীর সম্পর্ক সর্বালীণ। এই সম্পূর্কে অক্ত সব ভালবাদা একীভূত হইরাছে। পত্নী স্থামীর মধ্যে পিতা, মাতা, সন্তান সবই পায়। স্থামীও পত্নীর মধ্যে মাতা, কন্তা প্রভৃতি সব কিছু লাভ করে। স্থা-পুরুষের এই সর্বগ্রাদী পরিপূর্ণ প্রেম ঈশরের দিকে পরিচালিত করিতে হইবে—বে-প্রেম নারী সম্পূর্ণ নির্ভয়ে লক্ষা না করিয়া, রক্তের সম্বন্ধ না মানিয়া তাহার প্রিয়তমকে নিবেদন করে। কোন অক্ষকার নাই। তাহার নিজের নিকট হইতে যেমন গোপন কবিশার কিছু নাই, সেইরূপ তাহার প্রেমাম্পদের নিকটেও গোপনীয় বলিতে কিছুই থাকে না। এইরূপ প্রেম (ইশরের উপর) আসা চাই। এই বিষয়গুলি ধারণা করা অত্যন্ত কঠিন। তোমরা ধীরে ধীরে এই-সব ব্বিতে পারিবে, তথন সমস্ত যৌনভাবও দ্রে চলিয়া যাইবে। 'ভাতল সৈকতে বারিবিন্দুসম' এই জীবন ও ইহার সকল সম্পূর্কগুলি।

তিনি স্রষ্টা ইত্যাদি—এই-সমস্ত ধারণা তে। বালকদিগের উপযুক্ত। তিনি স্মামার প্রিয়, স্মামার জীবন—ইহাই স্মামার স্বস্তরের ধ্বনি হউক।…

'আমার একমাত্র আশা আছে। লোকে তোমাকে বলে জগতের প্রভূ।' ভালমন, ছোটবড় সবই তুমি। আমিও তোমার এই জগতের অংশ এবং তুমিও আমার প্রিয়। আমার শরীর, মন, আত্মা ভোমারই পূজাবেদীতলে। হে প্রিয়, আমার এই উপহারগুলি প্রভ্যাখ্যান করিও না।'

তুহঁ লগতনাথ, লগতে কহায়িদ, নহি মৃহি লগত কি বার ৷—বিভাপতি

# প্রেমের ধর্ম

### ১৮৯৫ খঃ ১৬ই নভেম্বর লগুনে প্রদত্ত ভাষণের অমুলিপি

অফ্রভৃতির গভীরে উপনীত হ'তে প্রতীক-উপাসনা এবং অফুষ্ঠানাদির
মধ্য দিয়ে যাবার প্রয়োজন মাফুষের আছে বলেই ভারতবর্ষে আমরা ব'লে
থাকি, 'কোন ধর্মমতের গণ্ডীর মধ্যে জন্মানো ভাল, কিন্তু সেই মত নিয়েই
মরা ভাল নয়।' চারাগাছকে রক্ষা করার জন্ম বেড়ার আবশুকতা আছে,
কিন্তু চারা যথন রক্ষে পরিণত হয়, তথন বেড়াই আবার বাধা হয়ে দাঁড়ায়।
স্থতরাং প্রাচীন পদ্ধতিগুলি সমালোচনা ও নিন্দা করার কোন প্রয়োজন
নেই। আমরা ভূলে যাই যে, ধর্মের ক্রমবিকাশ অবশুই থাকবে।

আমরা প্রথমে সগুণ ঈশবের চিন্তা করি, এবং তাঁকে স্রান্টা, সর্বশক্তিমান্, সর্বজ্ঞ ইত্যাদি ব'লে বিশেষিত ক'রে থাকি। কিন্তু প্রেমের সঞ্চার হ'লে ঈশব শুধু প্রেমন্থরণ হয়ে যান। ঈশব কী—তা নিয়ে প্রেমিক ভক্ত মাথা ঘামায় না, কারণ সে তার কাছে কিছুই চায় না। জনৈক ভারতীয় সাধক বলেছেন, 'আমি তো আর ভিক্ষ্ক নই।' আর সে ভয়ও করে না। ভগবানকে মাহুষেরই মতো ভালবাদো।

ভক্তিভাবাশ্রিত কয়েকটি সাধনপ্রণালীর উল্লেখ এখানে করা ষাচ্ছে।
(১) শাস্তঃ সহজ শাস্তিপূর্ণ অহুরাগ—পিতৃত্ব ও সাহায্যের একটা ভাব
মিশ্রিত; (২) দাস্তঃ দেবাভাবের আদর্শ; ঈখর প্রভু বা অধ্যক্ষ বা
সমাটরূপে দণ্ড ও পুরস্কারদানে রত; (৩) বাৎসল্যঃ ঈখরে সম্ভান-ভাব।
ভারতবর্ধে মা কথনই শাস্তি দেন না। এ-সব অবস্থার প্রত্যেকটিতে উপাসক
ঈখরের এক-একটি আদর্শ গ্রহণ ক'রে তদহুষায়ী সাধন করে। ভারপর
(৪) ভগবান্ হন স্থা; স্থ্যভাবে কোন-ভয় নেই। এতে সমতা ও
অস্তরঙ্গতার ভাবও আছে। অনেক হিন্দুসাধক ঈখরকে স্থা ও খেলার
সাথী জ্ঞানে উপাসনা করে। ভারপর (৫) মধুর-ভাবঃ মধুরতম প্রেম,
পতি-পত্নীর প্রেম। দেউ টেরেসা এবং ভাবাবিষ্ট সাধকগণ—এর দৃষ্টান্ত।
পারসীকদের মধ্যে কাস্তাভাবে এবং হিন্দুদের মধ্যে পতিরূপে ঈশ্বকে ভজনা
করার রীতি আছে। মহীয়সী রানী মীরাবাইএর কথা আমাদের মনে পড়ে;

তিনি ভগবান্কে পতি ব'লে প্রচার করতেন। অনেকের মত এত চর্নমে পৌছেছে বে, তাহাদের কাছে ঈশ্বরকে 'স্বাশক্তিমান্' বা 'পিতা' বলা বেন অধর্ম। এ-ভাবের উপাসনার ভাষা প্রণয়মূলক। এমনকি কেউ কেউ অবৈধ প্রণয়ের ভাষাও ব্যবহার ক'রে থাকেন। রুষ্ণ ও ব্রহ্মগোশিকাদের কাহিনী এই পর্যায়ভুক্ত। তোমাদের হয়তো ধারণা বে, এই ভাবের উপাসনায় সাধকের অত্যন্ত অধোগতি হয়। তা হয়ও বটে। তথাপি অনেক বড় বড় সাধকের জীবনে উন্নতিও হয়েছে এই ভাবের মধ্য দিয়ে। এমন কোন মানবীয় বিধান নেই, যার অপব্যবহার হয়নি। ভিথারী আছে ব'লে কি তুমি রালা বন্ধ রাথবে? চোরের ভয়ে তুমি কি নিঃম্ব হয়েই কাটাবে ? 'বে প্রিয়তম, তোমার অধ্বের একটি চুম্বনের একবার মাত্র আশ্বাদন আমাকে পাগল ক'রে তুলেছে!'

এই ভাবে আরাধনার ফলে কেউ বেশীদিন কোন সম্প্রদায়ভূক্ত থাকতে বা আচার-অমুষ্ঠানাদি মেনে চলতে পারে না। ভারতে ধর্ম মৃক্তিতে পর্যবসিত হয়। কিন্তু এ মৃক্তিও ত্যাগ করতে হয়, তথন শুধু প্রেমের জ্ঞাই প্রেম।

দর্বশেষে আদে নির্বিশেষ প্রেম—আত্মা। একটি পারসী কবিতায় বর্ণিত আছে, জনৈক প্রণায়ী তার প্রণায়িনীর ঘরের দরজায় ঘা দিল। প্রেমিকা জিজ্ঞানা ক'বল 'কে তুমি?' প্রেমিক উত্তর দিল, 'তোমারই প্রিয়তম অমৃক।' প্রেমিকা শুধু ব'লল, 'আমি তো এমন কাউকে চিনি না! তুমি চলে যাও!'…এভাবে চতুর্ববারও যথন প্রশ্ন ক'বল, তথন প্রেমিক বলে উঠল, 'প্রিয়তম, আমি তো তুমিই, অতএব দরজা থোল।' অবশেষে দরজা খুলে গেল।

প্রেমিকার ভাষায় অন্থরাগ বর্ণনা ক'রে জনৈক মহান্ সাধক বলেছেন: 'চার চোথের মিলন হ'ল। ছটি আত্মায় যেন কি পরিবর্তন হয়ে গেল। এখন আর আমি বলতে পারি না—তিনি পুরুষ এবং আমি নারী, অথবা তিনি নারী এবং আমি পুরুষ। শুধু এটুকুই শ্বৃতিতে আছে যে, আমরা ছু-টি আত্মাই ছিলাম। অন্থরাগের আবিভাবে এক হয়ে গেছি।''

১ রায় রামানন্দ-সংবাদ---শ্রীচৈতক্সচরিতামৃত

সর্বোচ্চ প্রেমে শুধু আত্মারই মিলন। অন্ত যত রকম ভালবাসা, সবই ক্রত বিলীয়মান। শুধু আত্মিক প্রেমই স্থায়ী হয়, এবং ক্রমশঃ বেড়ে যায়।

প্রেম দেখে আদর্শটি। এটি ত্রিভূজের তৃতীর কোণ। ঈশর কারণ, শ্রষ্টা ও পিতা। প্রেম হচ্ছে চরম পরিণতি। কুঁজো সস্তানের জন্ম মা আক্ষেপ করেন, কিন্তু দিন কয়েক লালন-পালনের পরই তাকে স্নেহ করেন এবং সব চেয়ে হন্দর মনে কয়েন। ফুফাল ইথিওপের ললাটে প্রেমিক হন্দরী হেলেনেরই রূপ দেখে। এ-সব ব্যাপার আমরা সাধারণতঃ উপলব্ধি কয়তে পারি না। ইথিওপের ললাট উপলক্ষ্য মাত্র; প্রেমিক তো দেখে হেলেনকেই। উপলক্ষ্যের উপর তার আদর্শটি প্রক্ষেপ কয়া হয়, এবং আদর্শ তাকে আর্ত করে—ভক্তিবেমন বালুকণাকে ম্কুলায় রূপাস্তরিত করে। ঈশ্বর হচ্ছেন আদর্শ, যার ভিতর দিয়ে মায়্র সব কিছু দেখতে পারে।

স্তরাং আমরা প্রেমকেই ভালবাদছি। এই প্রেম মূখে প্রকাশ করা যায় না। কোন বাকাই তা উচ্চারণ করতে পারে না। এ বিষয়ে আমরা মৌন।

ইন্দ্রিয়গুলি প্রেমে অভিশয় উন্নত হয়। আমাদের শারণ রাখা উচিত হে, মানবীয় ভালবাসা গুল-মিশ্রিত। অক্সের মনোভাবের উপর তা নির্ভরশীলও বটে। প্রেমের এই পারস্পরিক নির্ভরতাকে ব্যক্ত করার শব্দ ভারতীয় ভাষাগুলিতে আছে। সর্বাপেকা নিমন্তরের ভালবাসা হচ্ছে স্বার্থ্কুক্ত; তাতে গুধু ভালবাসা পাবার স্থই আছে। আমরা ভারতবর্ষে বলি, 'একজন গাল পেতে দিছে, আর একজন চুখন করছে।' পারস্পরিক প্রেম এর উর্ধে। কিন্তু এও থাকে না। যথার্থ প্রেম সর্বস্থ-ত্যাগে। এ-অবস্থায় আমরা অক্সকে দেখতে অথবা আমাদের আবেগকে প্রকাশ করবার মতো কিছু করতেও চাই না। দেওয়াটাই মথেই। এভাবে মাহায়কে ভালবাসা প্রায় অসম্ভব, কিন্তু ঈশ্বরকে ভালবাসা সভব।

বালকেরা রান্তায় ঝগড়া করতে করতে যদি ভগবানের নামে শপথ করে, ভারতবর্ষে তাতে কোন ঈশরনিন্দা হয় না। আমরা বলি, আগুনে হাত দাও—তুমি অছভব কর আর নাই কর, তোমার হাত পুড়বেই। তেমনি ঈশবের নাম উচ্চারণ করলে কল্যাণ ছাড়া আর কিছু হবে না।

ঈশ্বর নন্দার ভাবটি এসেছে ইছদীদের কাছ থেকে; ইছদীরা পারসীকদের । আছুগত্য দেখে মুগ্ধ হয়েছিল। ঈশ্বর বিচারকর্তা ও শান্তা—এ-ভাবটি মন্দ

না হলেও নিয়ন্তরের ও স্থল। ত্রিভূজের তিনটি কোণ: প্রেম কিছু চায় না; প্রেমে কোন ভয় নাই; প্রেম সর্বদাই উচ্চতম আদর্শের জন্তু।

'সেই প্রেমময় ভগবান্ যদি বিশ্বস্থান জুড়ে না থাকতেন, তবে কে-ই বা এক মুহূর্ত বাঁচতে পারত, কে-ই বা এক মুহূর্ত ভালবাদতে পারত ?'

আমরা অনেকেই দেখতে পাব ষে, শুধু কর্ম করতেই আমরা জন্মেছি। ফলাফল ঈশ্বরের হাতে সমর্পণ ক'রব। ভগবানের প্রীতির জন্মই কাজ করা হয়েছে। বিফল হলেও তৃঃথ করবার কিছু নাই। ভগবানের প্রীতির জন্মই তো ষত কিছু কর্ম।

নারীর মধ্যে মাতৃ-ভাবটি থ্ব পরিফুট। ঈশ্বরকে তাঁরা সস্তানভাবে উপাসনা করেন; যা কিছু করেন তার জন্ম কিছুই চান না।

ক্যাথলিক এই-সব গভীর তত্ত্বের অনেক কিছুই শেখার, এবং একটু সংকীর্ণ হলেও অতিশয় ধর্মনিষ্ঠ। আধুনিক সমাজে প্রোটেস্টাণ্ট মত উদার হলেও অগভীর। সভ্য কতথানি মঙ্গল করেছে, তা ছারা সভ্যের বিচার করা—একটি শিশুকে কোন বৈজ্ঞানিক আবিষ্ণারের মূল্য সম্পর্কে জিজ্ঞাসা করার মতোই অসঙ্গত।

সমাজ হবে প্রগতিশীল। নিয়মকে অতিক্রম ক'রে নিয়মের উর্ধে খেতে হবে। প্রকৃতিকে জ্বয় করার প্রয়োজনেই আমরা তাকে স্বীকার করি। ত্যাগের অর্থই হচ্ছে—কেউই ঈশ্বর ও ধন-দেবতার উপাসনা একসঙ্গে করতে পারে না।

ভোমাদের বিচার-বৃদ্ধি ও প্রেম গভীর কর। ভোমাদের হৃদয়-পদ্ম কৃটিয়ে ভোল—মৌমাছি আপনিই একে জুটবে। প্রথমে নিজের উপর বিশ্বাস রাঝা,
—ভারপর ঈশ্বরে বিশ্বাস আসবে। মৃষ্টিমেয় শক্তিধর মাছমই পৃথিবী ভোলপাড়
ক'রে দিতে পারে। চাই পরের জন্ত অহুভব করার সহায়ভৃতিশীল হৃদয়,
উদ্ভাবনকারী মন্তিদ্ধ, এবং কর্ম করার উপযোগী দৈহিক শক্তি। বৃদ্ধ প্রাণিবর্গের জন্তও আত্মোৎসর্গ করেছিলেন। নিজেকে কর্ম করার যোগ্য যন্ত্র ক'রে
ভোল। কিছু ঈবরই কর্ম করেন, তুমি কর না। একজনের মধ্যেই সমগ্র বিশ্ব
রয়েছে। জড়বল্বর একটি কণার মধ্যেই জগতের সমগ্র শক্তি নিহিত আছে।
হৃদয় ও মন্তিদ্বের যদি বিরোধ দেখ, তবে হৃদয়কেই অহুসরণ কর।

পূর্বে বিধান ছিল প্রতিযোগিতা, আজকের বিধান হচ্ছে সহযোগিতা। আগামীকাল কোন বিধি-বিধানই থাকবে না। ঋষিরা তোমায় সাধুবাদ কক্ষন, অথবা জগৎ তোমায় ধিকার দিক, ভাগ্য-লক্ষী তোমার প্রতি প্রসন্না হোন অথবা দারিস্র্য ও বস্ত্রহীনতা তোমায় ক্রকুটি কক্ষক, একদিন হয়তো বনের লতাপাতা আহার করবে, আবার পরদিনই পঞ্চাশ উপকরণের বিরাট ভোজে অংশ গ্রহণ করবে, ডাইনে বাঁয়ে লক্ষ্য না ক'রে এগিয়ে বাও!

খোমীজী তারপর প্রশ্নোত্তরে পওহারী বাবার কথা উল্লেখ করেন—কিভাবে সেই খোগী নিজের বাদনপত্রগুলি নিয়ে চোরের পিছনে ছুটেছিলেন এবং তার পারে ল্টিয়ে পড়ে বলেছিলেন, 'প্রভু, আমি জানত্ম না যে, তুমি এসেছিলে! দয়া ক'রে বাদনগুলি গ্রহণ কর। এগুলি তোমার! আমি তোমার সস্তান, আমাকে ক্ষমা কর।'

স্বামীজী আরও বলেন, কিভাবে এক বিষধর সাপ সেই যোগীকে দংশন করে এবং সন্ধ্যার দিকে স্কস্থ বোধ ক'রে তিনি বলতে থাকেন, 'আমার প্রিয়তমের কাছ থেকে দৃত এসেছিল!']

#### বিল্বমঙ্গল '

'ভক্তমাল' নামক একথানা ভারতীয় গ্রন্থ হইতে এই কাহিনীটি গৃহীত।
এক গ্রামে জনৈক ব্রাহ্মণ যুবক বাদ করিত। অক্ত গ্রামের এক হণ্ডরিত্রা
নারীর প্রতি দে প্রণয়াসক্ত হয়। গ্রাম ত্ইটির মধ্যে একটি বড় নদী ছিল।
প্রত্যহ বেয়া-নৌকায় নদী পার হইয়া যুবক তাহার নিকট যাইত। একদিন
যুবককে পিতৃশ্রাহ্বাদির কার্যে নিযুক্ত থাকিতে হয়; এজ্ঞ ঐকান্তিক
ব্যাকুলতা সন্তেও দেদিন দে মেয়েটির কাছে যাইতে পারিল না। হিন্দুসমাজের এই অবশ্র করণীয় অম্প্রান তাহাকে সম্পন্ন করিতে হইয়াছিল। যুবক
ছটফট করিতে থাকিলেও তাহার কোন উপায় ছিল না। অম্প্রান শেষ
করিতে রাত্রি হইয়া গেল।

ভখন ভীষণ গর্জন করিয়া ঝড় উঠিয়াছে। বৃষ্টি নামিল, প্রচণ্ড তরক্ষাঘাতে নদী বিক্ষু হইল। নদী পার হওয়া বিপজ্জনক, তথাপি যুবক নদীতীরে উপস্থিত হইল। থেয়াঘাটে নৌকা নাই; এ ঘুর্যোগে মাঝিরা নদী পার হইতে ভয় পায়। যুবক কিছু যাইবার জয় অস্থির; মেয়েটির প্রেমে সে পাগল। স্ভরাং তাহাকে যাইতেই হইবে। একখণ্ড কাঠ ভাদিয়া আসিতেছিল, তাই ধরিয়া দে নদী পার হইল। অপর তীরে পৌছিয়া কার্চ্যগুটি টানিয়া উপরে উঠাইল এবং প্রণয়িনীর গৃহছারে উপস্থিত হইল। গৃহছার বন্ধ; যুবক ঘারে করাঘাত করিলেও ঝড়ের প্রচণ্ড শঙ্কে কেহই ভাহা ভানিতে পাইল না। স্থতরাং সে গৃহ-প্রাচীরের চতুর্দিক ঘুরিয়া ঘুরিয়া অবশেষে যাহা দেখিতে পাইল, সেটিকেই প্রাচীর-লম্বিভ রজ্জু বলিয়া মনে করিল।

'অহো! প্রিয়া আমার আরোহণের জন্ম রজ্ রাখিয়া দিয়াছে!'—মনে মনে এই বলিয়া যুবক সমত্রে সেটিকে ধরিল। সেই রজ্জ্র সাহাব্যে সে প্রাচীরে আরোহণ করিল এবং অপর দিকে পৌছিয়া পা ফদকাইয়া মাটিতে পড়িয়া গেল। একটা শব্দ শুনিয়া গৃহবাদিগণ জাগিয়া উঠিল। ঘরে বাহিরে আদিয়া

<sup>&</sup>gt; যুক্তরাষ্ট্রে অবহানকালে বামী রাখবানন্দ কর্তৃকি মিস এস্. ই. ওয়ান্ডোর কাগঞ্চপত্রের মধ্যে প্রাপ্ত।

মেয়েটি যুবককে মূর্ছিত অবস্থায় দেখিতে পাইল এবং তাহার চৈতক্স সম্পাদন করিল। যুবকের দেহ হইতে একটা উৎকট হুর্গন্ধ পাইয়া তাহাকে জিজ্ঞাসা করিল, 'ব্যাপার কি ? তোমার গায়ে এমন হুর্গন্ধ কেন ? কি ক'রে আঙিনার ভেতরে এলে ?' যুবক উত্তর করিল, 'কেন, আমার প্রেমিকা কি প্রাচীরে একটা দড়ি ঝুলিয়ে রাখেনি ?' স্ত্রীলোকটি হাসিয়া বলিল, 'প্রেমিকা আবার কে ? অর্থোপার্জনই আমাদের উদ্দেশ্য। তুমি কি মনে কর, তোমার জন্ম আমি দড়ি ঝুলিয়ে রেখেছিলাম ? কি উপায়ে তুমি নদী পার হ'লে ?' কেন, একটি কাষ্ঠথণ্ড ধরেছিলাম।' মেয়েটি বলিল, 'চল, একবার দেখে আদি।'

বে রজ্ব কথা বলা হইয়াছে, উহা ছিল একটা বিষধর গোথুরা সাপ, তাহার সামান্ত স্পর্শেই মৃত্যু নিশ্চিত। সাপটার মাথা ছিল একটা গর্তের মধ্যে। সাপের গর্তে প্রবেশ করার সময় যুবক দড়ি মনে করিয়া তাহার লেজটা ধরিয়াছিল। প্রেমে পাগল হইয়াই দে এই কাজ করিয়াছিল। সাপের মৃথ গর্তের মধ্যে এবং দেহ বাহিরে থাকিলে ষদি কেহ তাহার লেজ ধরে, তবে সাপ তাহার মৃথ গর্তের বাহিরে আনে না। এইজন্তই যুবক লেজ ধরিয়া প্রাচীর আরোহণ করিতে পারিয়াছিল। কিছু যুবক খুব জোরের সহিত লেজ টানিতে থাকায় সাপটির মৃত্যু ঘটিয়াছিল।

ত্বীলোকটি জিজাসা করিল, 'কার্চথণ্ডটি কোথা পেলে ?' উত্তর হইল, 'কেন, নদীতে ভেসে আসছিল।' বস্তুতঃ উহা ছিল একটি গলিত শব; নদীয়োতে ভাসিয়া ষাইবার সময় কার্চথণ্ড মনে করিয়া যুবক উহা ধরিয়াছিল। এখন বুঝা গেল, তাহার দেহে কেন ঐ ফুর্গজ্ব। মেয়েট ষ্বকের দিকে চাহিয়া বলিল, 'প্রেমে আমার কখনও বিখাস ছিল না; আমরা কখনও প্রেমে বিখাস করি না। কিন্তু এ যদি প্রেম না হয়, তবে—ভগবান্ রক্ষা করুন! প্রেম কি তা আমরা জানি না; কিন্তু বন্ধু! আমার মতো একজন নারীকে তুমি হৃদয় দান করলে কেন ? কেন তোমার হৃদয় ভগবান্কে উৎসর্গ করলে না? একপ করলে তুমি সিদ্ধিলাভ করবে।'—এই কথায় যুবকের মাথায় খেন বজাঘাত হইল! ক্ষণেকের জন্ম তাহার অন্তদ্ প্রি খুলিয়া গেল। 'ভগবান্কি আছেন ?' 'হাা, হাা, বন্ধু, আছেন বই কি!'

যুবক সেই স্থান ত্যাগ করিল, এবং চলিতে চলিতে এক অরণ্যে প্রবেশ করিয়া সেথানে সাশ্রুনয়নে ঈশ্বরের নিকট প্রার্থনা করিল, 'প্রভূ, আমি ভোমাকে চাই। আমার এ প্রেম-প্রবাহ ক্ষুদ্র মানব-হৃদয়ে ধরে না। আমি দেই প্রেমের সাগরকে ভালবাসিতে চাই, ধেখানে আমার প্রেমের এই প্রবল প্রবাহিণী গিয়া মিশিতে পারে; আমার প্রেমের এই বেগবতী নদী তো আর ক্ষুদ্র জলাশয়ে প্রবেশ করিতে পারে না, ইহা চায় অনস্ত সাগর। প্রভু, তৃমি ধেখানেই থাকো, আমার কাছে এস।

এইভাবে বহু বৎসর বনে কাটাইয়া তাহার মনে হইল, দে সিদ্ধিলাভ করিয়াছে। সন্মাস গ্রহণ করিয়া দে শহরে আগিল। একদিন দে নদীতীরে একটি স্নানের ঘাটে বসিয়াছিল, এমন সময় ঐ শহরের এক বণিকের স্থলরী যুবতী পত্নী পরিচারিকা-সহ সেই স্থান দিয়া চলিয়া গেল। বুদ্ধের সেই পুরাতন ভাবটি আবার জাগিয়া উঠিল, স্থন্দরীর স্থন্দর মুখথানি তাহাকে আবার আকর্ষণ করিল। যোগী নির্নিমেষ নয়নে তাহার দিকে চাহিয়া দাঁড়াইল এবং যুবতীকে তাহার গৃহ পর্যন্ত অন্নসরণ করিল। মুহূর্তমধ্যে যুবতীর স্বামী আসিয়া উপস্থিত হইল এবং গৈরিকধারী সন্নাদীকে দেখিয়া বলিল, 'মহারাজ, ভেতরে আম্বন। আমি আপনার জন্ম কি করতে পারি ?' যোগী উত্তর করিলেন, 'আমি আপনার নিকটে একটি ভয়ানক বন্ধর প্রার্থী।' 'মহারাজ, যে-কোন বস্থ চাইতে পারেন. আমি গুহস্ব ; যে যা চায়, আমি তাকে তাই দিতে প্রস্তুত।' সন্ন্যাসী বলিলেন, 'আমি আপনার পত্নীর সঙ্গে দেখা করতে চাই।' গৃহস্থ বলিল, 'হা ভগবান, এ কি । আমি তো পবিত্র, আমার স্ত্রীও পবিত্র; প্রভূ সকলের রক্ষক। মহারাজ, স্বাগতম, ভেতরে আস্থন।' সন্মাসী ভিতরে আদিতেই গুহস্বামী স্ত্রীর নিকট তাহার পরিচয় দিল। স্ত্রী জিজ্ঞাদা করিলেন, 'আমি আপনার জন্ত কি করতে পারি ?' সন্মাসী তাহার দিকে একদৃষ্টে চাহিয়া বলিয়া উঠিলেন, 'মা, আপনার চুল থেকে হুটো কাঁটা আমাকে দেবেন কি ?' 'এই নিন।' मुमाभी त्महे काँहा इहि नित्यत इहे तहार्थ मत्यादा विधिया निया वनितन, 'দুর হ, তুরুত্তি নয়ন-যুগল। এখন থেকে তোরা আবার সভোগ করতে পারবি না। যদি দেখতেই চাস, তবে অস্তক্ষু দিয়ে দেখ্—সেই ব্রজের রাখালকে। এখন অন্তক্ষ্ই তোর সর্বন্ধ।'

এইভাবে সন্ন্যাদী পুনরাম্বনে ফিরিয়া গেলেন এবং আবার দিনের পর দিন ভগবানের কাছে কাঁদিতে লাগিলেন। তাঁহার মধ্যে প্রেমের যে উদ্দাম প্রবাহ বহিতেছিল, তাহাই সভ্যলাভের জন্ত সংগ্রাম করিতে লাগিল; পরিশেষে তিনি সিদ্ধিলাভ করিলেন। তাঁহার হৃদয়ন্ত্রণ প্রেম-প্রবাহিণীর গতি ঠিক পথে পরিচালিত হইয়া তাঁহাকে রাখালরাজের নিকট পৌছাইয়া দিল।

কাহিনীতে এইক্লপ বর্ণিত আছে, ক্ষক্তরণে ভগবান্ তাঁহাকে দর্শন
দিয়াছিলেন। পরে একবার মাত্র তাঁহার অহতাপ আদিয়াছিল যে, তিনি
চক্ হারাইয়া—কেবল অন্তদৃষ্টিই লাভ করিতে পারিয়াছিলেন। তিনি
প্রেমবিষয়ক কয়েকটি মনোরম কবিতা লিখিয়াছেন। সকল সংস্কৃত গ্রন্থেই
লেখকেরা প্রথমে গুরুবন্দনা করেন। তাই বিলম্পল সেই নারীকেই তাঁহার
প্রথম গুরুবলিয়া বন্দনা করিয়াছেন।

### বাল-গোপালের কাহিনী

একদিন শীতের অপরাহে—পাঠশালায় যাবার জন্ম প্রস্তুত হ'তে হ'তে হ'তে হগাপাল নামে একটি রাহ্মণ-বালক তার মাকে ডেকে ব'লল, 'মা, বনের পথ দিয়ে একা একা পাঠশালায় যেতে আমার বড় ভয় করে। অন্ম সব ছেলেদের সঙ্গে হয় চাকর, না-হয় আর কেউ আলে। পাঠশালায় পৌছে দেবার জন্মও আলে, আবার বাড়ি নিয়ে যেতেও আলে। আমায় কেন কেউ সঙ্গে ক'রে বাড়ি নিয়ে আলে না, মা?'

একটি গ্রাম্য-পাঠশালার ছাত্র গোপাল। সকালে-বিকালে ভার পাঠশালা ব'সত। বিকালের ছুটির পর, শীতের দিনে, বাড়ি আসতে আসতে পথেই সন্ধ্যা হয়ে যেত। তাছাড়া পাঠশালার পথটিও নিবিড় বনের মধ্য দিয়ে এঁকে বেঁকে গিয়েছে। কাজেই অন্ধকারে একলাটি ঐ পথে আসতে গোপালের ভয় ক'রত।

গোপালের মা বিধবা। শৈশবেই তার পিতার মৃত্যু হয়েছিল। নিষ্ঠাবান্ বাঝাণের মতো অধ্যয়ন-অধ্যাপনা, ষজন-ষাজন নিয়েই গোপালের বাবার দিন কাটত, সংসারের হ্রখ-সমৃদ্ধির দিকে তাঁর দৃষ্টি ছিল না। আবার তাঁর মৃত্যুর পর তৃঃখিনী বিধবা তার মা ধেন বিষয়-ব্যাপার থেকে আরও দ্রে সরে গিয়েছিলেন, ষদিও সে-সবের সঙ্গে যোগাযোগ কোনদিনই তাঁর বেশী ছিল না। তথন ভগবানের উপর সম্পূর্ণ নির্ভর ক'রে, নিষ্ঠার সঙ্গে ধ্যান-উপাসনা, ষমনিয়ম প্রভৃতি পালন ক'রে চরম-মৃক্তিদাতা যে মৃত্যু, তারই জন্ত ধৈর্য সহকারে তিনি অপেক্ষা করছিলেন। অস্তরে আশা ছিল—মৃত্যুর পরপারে, অস্তহীন জীবনের পথে, যিনি তাঁর ভালো-মন্দের সাথী, হ্রখ-তৃঃথের অংশভাগী সেই দিয়তের সঙ্গে আবার মিলিত হবেন।…

নিজের একটি পর্ণকৃটিরেই তিনি বাস করতেন। তাঁর স্বামী যথন বেঁচে ছিলেন, ব্রাহ্মণ-পণ্ডিত হিসাবে একখণ্ড ধানজমি কেউ তাঁকে দান করেছিল। সে-জমিতে যে ধান উৎপন্ন হ'ত—বিধবার প্রয়োজনের পক্ষে তাই ছিল মথেষ্ট। এ-ছাড়া, কৃটিরটিকে ঘিমে আরও কিছু জমি ছিল। সেধানে বাঁশ-ঝাড় ছিল, করেকটি নারকেল গাছ ছিল, আর ছিল ত্-চারটি আম ও লিচুর চারা। গ্রাম-

বাসীদের সাহায্যে সেগুলি থে:কও প্রচুর ফলমূল পাওয়া যেত। এরও উপর আর বা লাগত, ভার জন্ম প্রতিদিন অনেকটা সময় তিনি চরকায় স্থতা কাটতেন।…

প্রভাতের প্রথম স্থা-কিরণ তালগাছের চ্ডায় চ্ডায় প্রতিফলিত হ্বার বহুপূর্বে তিনি যুম থেকে উঠতেন। তথনও প্রভাতী পাথির কল-কাকলি শুরু হ'ত না। একটি সামান্ত মাত্র আর তার উপর বিছানো একখানা কম্বল—এই ছিল তাঁর শ্যা। সেই দীন শ্যাটিতে বদে অতি প্রত্যুষ থেকে তিনি নাম-গান আরম্ভ করতেন। প্ণ্যশ্লোকা নারীদের পৃত চরিতকথা কীর্তন করতেন, খ্যিদের প্রণাম জানাতেন, আর জ্বপ করতেন। জ্বপ করতেন মান্তবের পরমাশ্রেয় নারায়ণের নাম, করুণাময় মহাদেবের নাম, আর জ্বপতারিণী তারাদেবীর নাম। সর্বোপরি অস্তরের সর্ব-আকৃতি নিবেদন করতেন প্রাণ্যপেকা প্রিয়তর দেবতা—শ্রীক্ষের কাছে, যিনি করুণায় বিগলিত হয়ে মান্তবের শিক্ষার জন্ত, ত্রাণের জন্ত বাল-গোপালম্তিতে মত্র্যামে অবতীর্ণ হয়েছিলেন। সে প্রার্থনার ফলে তাঁর অস্তরে এক বিচিত্র আনন্দাহভূতি জ্বেগ উঠত। মনে হ'ত তিনি যেন নিজ্বামীর সহিত একত্র হয়ে ভগবান্ শ্রীকৃষ্ণের সঙ্গে মিলিত হ্বার বাঞ্চিত পথে আরও একটি দিন এগিয়ে গেলেন।

কুটিরের অনতিদ্রে ছিল একটি নদী। দিবারণ্ডের প্রেই দেই নদীতে তাঁর স্থান হয়ে যেত। স্থানকালে তাঁর প্রার্থনা ছিল—'হে দেবতা, নদীর নির্মলন্ধলে স্থান ক'রে দেহটি আমার বেমন পবিত্র হ'ল—হিশ্ব হ'ল, তোমার করুণায় আমার অস্তুরটিও যেন তেমনি পবিত্র—তেমনি মিশ্ব হয়ে যায়।'

তারপর সভোধোত শুদ্ধ একটি শেতবস্ত্র পরিধান ক'রে তিনি পুশ্প-চয়ন করতেন, স্থান্ধ চন্দন প্রস্তুত করতেন বৃত্তাকৃতি চন্দন-পাটায়, এবং তৃলসীপত্র আহরণ ক'রে পূজার উদ্দেশ্যে ছোট ঠাকুরঘরটিতে প্রবেশ করতেন। দে ঘরে তাঁর বাল-গোপাল বিগ্রহ প্রতিষ্ঠিত ছিল। একটি রেশমী চন্দ্রাতপের নীচে, স্থদৃশ্য দাক্ষ-নির্মিত সিংহাসনে, ভেলভেটের কোমল গদির উপরে, প্রায় প্রসাবৃত অবস্থায় থাকত শ্রীক্তফের সেই থাতুনির্মিত বাল-গোপাল মৃতিটি।

মায়ের প্রাণ শ্রীভগবান্কে পুত্ররূপে কল্পনা করেই শুধু তৃপ্তিলাভ ক'রত। তাঁর স্বামী জীবিভকালে কভদিন কভবার বেদোক্ত সেই নিরাকার, নিরবয়ব, নৈর্বাক্তিক দেবভার বর্ণনা তাঁকে শুনিয়েছেন। সর্ব-শক্তর দিয়ে সে-সব অনব্য

কাহিনী তিনি শ্রবণ করতেন, অকুঠচিত্তে গ্রুব সত্য ব'লে সেগুলি বিশাস করতেন। কিন্ধু হায়! শিক্ষাহীন ও শক্তিহীন এক নারীর পক্ষে সে বিরাটকে ধারণা করা কিরপে সম্ভব ? তাছাড়া শাস্ত্রে তো এ-কথাও লিপিবদ্ধ রয়েছে— যে যে-ভাবে আমাকে ভজনা করে, সে সে-ভাবেই আমাকে লাভ কইর থাকে। মাহুষ যুগে যুগে আমারই প্রদর্শিত পথ অহুসরণ ক'রে থাকে।—

ষে যথা মাং প্রপদ্মন্তে তাংস্তথৈব ভজাম্যহম্।
মম বত্মাহিবতন্তি মহয়া পার্থ সর্বশঃ॥

এবং ঐ ভাবটিতেই তাঁর অস্তর ভরে বেত, অতিরিক্ত আর কিছু প্রার্থনীয় ছিল না।

এইভাবেই কাটছিল তাঁর জীবন। হাদয়ের সকল ভক্তি, বিশ্বাস ও প্রেম বাল-গোপাল শ্রীক্ষেণ্ড তিনি সমর্পণ করেছিলেন এবং সে সমর্পণটি বিশেষভাবে তাঁর ক্ষুদ্র ধাতু-বিগ্রহটিকে ঘিরেই নিয়ত লুতা-তন্তুর মতো আবর্তিত হ'ত। ভাছাড়া ভগবানের এ-বাণীটিও তার শোনা ছিল—

'রক্তমাংসের তৈরী মাহুষকে তুমি যেমন দেবা করো, আমাকেও তেমনি প্রেম পবিত্রতা দিয়ে দেবা কর। আমি সেই দেবা গ্রহণ ক'রব।'

স্থতরাং দেবাই তিনি করতেন; ষে-ভাবে নিজ প্রভ্কে মাহ্রষ দেবা করে, ষে-ভাবে সেবা করে গুরুকে, সর্বোপরি তাঁর নয়নের নিধি পুত্রকে, একমাত্র সন্তানকে তিনি ষেভাবে সেবা করতেন—শ্রীকৃষ্ণকেও তেমনিভাবেই দেবা করতেন। প্রতিদিন ধাতুম্তিটিকে তিনি স্নান করাতেন, সাজাতেন, ধৃপধুনা দিতেন তার সামনে। কিন্তু ভোগ বা নৈবেছ ? হায়, দরিদ্র বিধবার দে সামর্থ্য কোথায় ? তুংখে তাঁর চোখে জল আসত, আর সঙ্গে সন্তান করতেন স্বামীর কাছে শোনো দেই শাস্ত্রবচন, ভগবানের সেই অভয়-উজ্জি—পত্র, পুন্প, ফল, জল—ভক্তির সঙ্গে যে আমাকে ধা-কিছু দান করে, আমি তাই গ্রহণ ক'রে থাকি।—

পত্রং পূব্দং ফলং তোরং ধো মে ভক্ত্যা প্রথছতি। তদহং ভক্ত্যুপত্রতমন্নামি প্রবতান্ত্রনঃ॥

স্তরাং তাঁর প্রার্থনা ছিল এই মত্ত্রে: ছে দেবতা, এই বিপুলা পৃথিবীতে কত বিচিত্র কুত্বম তোমারই প্রীতির জন্ত নিয়ত ফুটে উঠছে, তবু আমার তুচ্ছ বনফুল ক-টি তুমি গ্রহণ কর। তুমি বিশাল বিশ্বের অন্নদাতা, তথাপি আমার সামায় ফলের নৈবেল্য গ্রহণ কর। আমি শক্তিহীন, শিক্ষাহীন। তুমিই আমার দেবতা, আমার প্রাণের রাখাল, আমার পুত্র। তুমি কুপা ক'রে আমার পূজা-অর্চনা সার্থক কর, আমার প্রেম কামনাহীন কর।…

পূজার ফল ব'লে বদি কিছু থাকে, তবে সে ফলও তুমিই গ্রহণ কর।
আমাকে দাও প্রেম, শুধু প্রেম—বে-প্রেম অন্ত কোন প্রতিদানের প্রত্যাশা
রাখে না, প্রেম ভিন্ন আর কিছু আকাজ্ঞা করে না।

হয়তো অকস্মাৎ কোনদিন গ্রামের বাউল-বৈরাগী মায়ের ক্ষ্প্র আঙিনাটিতে এসে দাঁড়ায় এবং প্রভাতী স্থরে গান ধরে—

শোনরে মাহুষ ভাই,

প্রেমের কথা কয়ে যাই

(আমি) জ্ঞানের ডাকে ভয় করিনে— প্রেমের ডাকে করি ভয়,

আমার আসন কাঁপে

প্রেমের ডাকে.

প্রেমাশতে হই উদয়।

নিত্যমুক্ত যেই ভগবান

' নিরবয়ব ব্রহ্ম ষেই.

প্রেমের দায়ে নররূপে

তারি থেলা দেখতে পাই;

তারি লীলা জানতে পাই।

বৃন্দাবনের কুঞ্জছায়ে

জ্ঞানের কিবা প্রকাশ ছিল ?

রাথাল বালক গোপ-বালিকা

শাস্ত্র কবে পড়েছিল ?

কিন্তু তারা প্রেমিক ছিল,

ছিল ভালবাসায় ভরা,

তাইতো তাদের প্রেমের পাশে

আমি চির রইম্ ধরা।

এমনি ক'রে তাঁর মাতৃহদয় যেন ভাগবত সন্তার মধ্যেই নিজের পুত্রটিকে লাভ করেছিল এবং দেব-গোপালের নামাহসারে পুত্রের নামও তিনি রেখেছিলেন—গোপাল। তাকে অবলম্বন করেই এ-জগতের বুকে নিজের মনটিকে ধরে রাখা তাঁর পক্ষে সম্ভব হয়েছিল। নতুবা পার্থিব-বন্ধনহীন তাঁর মন মূহ্দর্শৃত্ব: জাগতিক সব কিছুর উর্ধে ধাবিত হ'ত। এ মাটির পৃথিবীতে তাঁর যে প্রাত্যহিক জীবন, তা ছিল যেন অনেকটা কলের মতো, নিপ্রাণ যন্ত্রের মতো। বস্তুত: তাঁর চলাকেরা, তাঁর চিস্তা স্থ্প, এক কথায় তাঁর সমগ্রন্থীবনটুকু কি ঐ ক্ষুদ্র বালকটিকে থিরেই আবতিত ছিল না ? হাা, তাই ছিল।

বংসরের পর বংসর অতিকাস্ত হয়েছে, আর তিনি তাঁর মাতৃহদয়ের সকল কোমলতা দিয়ে ঐ শিশুর জীবনের ক্রমবিকাশ লক্ষ্য করেছেন। আজ সে পাঠশালায় যাবার মতো বড় হয়েছে, পাঠশালায় সে যাবে। তাই ছাত্রজীবনের প্রয়োজনীয় জিনিসগুলো সংগ্রহ করবার জন্ত মার কত দীর্ঘদিনব্যাপী কঠোর পরিশ্রম!

প্রয়োজন অবশ্য থ্ব বেশী ছিল না। যে-দেশে মাটির প্রদীপে একছটাক তেল ঢেলে আর একটা কাপড়ের সলতে লাগিয়ে আলো জেলে প্রফুল্ল চিন্তে মাক্ষ বিভাচ চার দিন কাটায়, যেখানে ঘাসের তৈরী একটি মাত্র ভিন্ন আর কোন আসবাব-পত্রেরই প্রয়োজন হয় না, সে-দেশের ছাত্রজীবনের প্রয়োজন থ্ব বেশী হবার কথাও নয়। তব্ সামান্ত যে ত্-চারটি জিনিসের প্রয়োজন ছিল, তা সংগ্রহ করতেই দরিজ বিধবাকে বছদিন পরিশ্রম করতে হয়েছিল।

দিনের পর দিন চরকায় স্তা কেটে গোপালের জ্বন্ত একখানা পরবার কাপড় এবং একখানা গায়ে দেবার চাদর তাঁকে সংগ্রহ করতে হয়েছিল। সংগ্রহ করতে হয়েছিল মাত্র-জাতীয় ছোট একটি আসন, যার উপর দোয়াত, খাগের কলম প্রস্থৃতি রেখে গোপাল লিখবে এবং পরে যেটিকে গুটিয়ে বগল-দাবা ক'বে পাঠশালায় যাবার সময় সঙ্গে নিয়ে যাবে, আর ফিরবার সময় সঙ্গে নিয়ে আসবে।

তারপর ষে-শুভদিনটিতে গোপালের বিহারস্ত হ'ল, সে প্রথম অ, আ লিখতে চেটা ক'রল—সে-দিনটি তৃঃথিনী মায়ের কাছে যে কী আনন্দের দিন ছিল, তা মা ভিন্ন অন্তের পক্ষে পরিমাপ করা সম্ভব নয়। কিন্তু আরু? আজ তাঁর মনে একটি গভীর বিধাদের ছারা পড়েছে। বনপথ দিয়ে একা বেতে-আসতে গোপাল ভর্ম পাচ্ছে, কে তাকে সঙ্গে নিয়ে যাবে? এর আগে কোনদিন নিজের বৈধব্যের নিঃসঙ্গতা ও দারিস্তা এমন ক'রে তিনি ভাবেননি, অফুভব করেননি। মুহুর্তের জন্ম চতুর্দিক যেন অন্ধকারে ঢেকে গেল। কিন্তু পরক্ষণেই তাঁর মনে পড়ল ভগবানের সেই চিরস্কন আধাসবাণী—

অনক্সাশ্চিন্তর্যন্তো মাং যে জনাঃ প্যু পাসতে।
তেষাং নিত্যাভিযুক্তানাং যোগক্ষেমং বহামাহম্ ॥
একাস্তভাবে—অনক্সচিস্ত হয়ে যে ব্যক্তি আমার উপর নির্ভর করে, আমি
তার সকল ভার স্বয়ং বহন ক'রে থাকি।

আর তাঁর বিশাসী মন ঐ আশাস-বাণীতেই একটি আশার খুঁজে পেল। তারপর চোথের জল মুছে ছেলেকে বললেন, ভয় কি বাবা! ঐ বনে আমার আর একটি ছেলে থাকে, তারও নাম গোপাল। সে তোমার বড় ভাই। বনভূমির অন্ধকার পথে যখন তুমি ভয় পাবে, তখন তোমার দাদাকে ডেকো।

বিশাসী মায়ের পুত্র গোপাল। সেও তাই সকল অন্তর দিয়েই মার কথা বিশাস ক'বল।…

তারপর দেদিন অপরাক্লে—পাঠশালা থেকে ফেরবার পথে অরণ্যভূমির নিবিড়তার ভয় পেয়েই মায়ের নির্দেশ অফ্সারে বালক তার বনের ভাইটিকে ডাক দিল—'গোপাল-দাদা, তুমি কি এখানে আছ? মা বলেছেন, তুমি এই বনে থাকো; বলেছেন, ভোমাকে ডাকতে। একলাটি আমার বড় ভয় করছে, ভাই!'

তথন দ্ব বনাস্তবাল থেকে শব্দ ভেদে এল—'ভয় নেই ভাই, এই তো। স্মামি রয়েছি। ভয় কিদের, তুমি বাড়ি যাও।'

সেদিন থেকে, এমনি ক'রে দিনের পর দিন গোপাল তার বনের দাদাকে ডাকে, আর একই স্বর শুনতে পায়। বাড়ি এসে মাকে সে-সব কথা সে বলে, আর মা বিস্ময়ে প্রেমে মুগ্ধ হয়ে শোনেন সে কাহিনী। তারপর একদিন মা তাকে বললেন—'বাবা, এরপর যথন তোমার রাথাল দাদার সঙ্গে হবে, তথন তাকে বলো সে যেন তোমাকে দেখা দেয়।'…

পরদিন যথাকালে বনপথে যাবার সময় গোপাল তার ভাইকে ডাক দিল এবং পূর্বের মতো উত্তরও এল বন থেকে। কিন্তু এবার মার কথা- মত গোপাল তার দাদাকে দেখা দেবার জ্বর্গ একান্ত অহুরোধ ক'রল। ব'লল, 'গোপাল দাদা, তোমাকে তো কোনদিন আমি দেখিনি। আজ আমাকে দেখা দাও।'

তথন উত্তর শোনা গেল, 'ভাই, এখন বড় ব্যন্ত আছি। আঁদ্ধ আমি আদতে পারব না।' কিন্তু গোপাল ছাড়বে না, দে বার বার কাতরভাবে অহুরোধ করতে লাগলো। তখন অকুসাৎ বনের ছায়াচ্ছয় প্রদেশ থেকে বেরিয়ে এল বনের রাখাল। পরনে গোপালকের বেশ, মাথায় ছোট্ট মুকুট
—তাতে বদানো শিথিপুচ্ছ, হাতে বাঁশের বাঁশী।

তুইটি বালকই তথন মহাখুশী। একদলে তারা থেলা ক'রল, গাছে উঠল, ফল কুড়ালো, ফুল কুড়ালো—বনের গোপাল আর তঃথিনী মায়ের গোপাল —তু-টি ভাই। থেলতে থেলতে পাঠশালার সময় প্রায় উত্তীর্ণ হয়ে এল এবং গোপাল একাস্ত অনিচ্ছাদত্তেও পাঠশালার পথে চলে গেল।

সেদিন তার পাঠ প্রায় ভূল হয়ে গেছে। সমগ্র অন্তর উৎস্থক হয়ে রয়েছে কেবল বনে ফিবে রাখাল দাদার সঙ্গে আবার খেলা করবার প্রবল আকাজ্জায়।…

এইভাবে কয়েকমাদ সময় কেটে গেল। দিনের পর দিন সস্তানের বিচিত্র কাহিনী শুনতেন মা, আর ভগবানের অপার কফণার কথা চিস্তা ক'রে নিজের দৈশ্য বৈধব্য প্রভৃতি সব কিছু ভূলে খেতেন। তুঃখকে মনে মনে গ্রহণ করতেন ভগবানের অনস্ত আশীর্বাদ ব'লে।

এরপর পাঠশালার গুরুমশায়ের গৃহে একটি শ্রাদ্ধ-অর্ম্নানের দিন এল।
নে-কালে গ্রাম্য-পাঠশালার পণ্ডিতগণ একাই অনেকগুলি ছেলেকে লেখাপড়া
শেখাতেন। নির্ধারিত বেতন হিদাবেও তাঁরা বিশেষ কিছু গ্রহণ করতেন
না। কিন্তু বিশেষ বিশেষ ক্রিয়াকর্ম উপস্থিত হ'লে ছাত্রেরা নানা উপঢৌকন
দিত শিক্ষককে এবং সে-সবের উপর তাঁরা অনেকাংশে নির্ভর্ম করতেন।

কাব্দেই গোপালের গুরুমশায়ও ছাত্রদের কাছে অমুষ্ঠান উপলক্ষে উপঢৌকনের জন্ত অমুরোধ জানালেন এবং প্রত্যেক ছাত্র সাধ্যমত দে অমুরোধ রক্ষাও ক'বল। কেউ দিল অর্থ, কেউ দিল অন্ত কোন দ্রব্য-সামগ্রী। কিন্ত হৃংথিনী বিধবার পুত্র গোপাল ? হায়, উপঢৌকনের সামগ্রী সে কোথায় পাবে ? তাই অক্ত পড়ুয়ারা একটু বিজ্ঞাপের হাসি হেসে—কে কি দেবে, তার বিবরণ গোপালকে শুনিয়ে শুনিয়ে ব'লে বেড়াতে লাগলো।

সে রাত্রে মনে গভীর তুঃথ নিয়ে গোপাল মাকে সব কথা ব'লল। ব'লল,
— 'গুরুমশায়ের জন্ম কিছু দিতেই হবে।' কিন্তু মায়ের তো কোন সম্বলই
নেই, কি দেবেন তিনি ?

ব্দবশেষে তিনি স্থির করলেন, যা চিরদিন ক'রে এসেছেন জীবনের সর্বাবস্থায়, আজও তাই করবেন, রাখালরূপী শ্রীক্তফের উপর নির্ভর করবেন। তাঁর কাছেই চাইবেন, যদি কিছু প্রয়োজন হয়। স্থতরাং ছেলেকে বললেন, সে যেন তার বনের রাখাল-দাদার কাছে গুরুমশায়ের জ্বন্ত কিছু চেয়ে নেয়।

পরদিন বনের পথে রাথাল-দাদার দক্ষে যথানিয়মে গোপালের দেখা হ'ল, তুজনে কিছুক্ষণ থেলাধূলাও ক'রল। তারপর বিদায় নেবার কালে গোপাল তার তৃঃথের কথা জানালো রাথাল-দাদাকে, অহুরোধ ক'রল গুরুমশায়কে দেবার মতো কিছু উপহার দে যেন তাকে দেয়।

রাধাল ব'লল, 'ভাই গোণাল, আমি সামাক্ত বনের রাধাল। মাঠে মাঠে গোক্ত চরাই। আমার তো টাকা-পয়দা নেই, ভাই। তবে ভোমার রাধাল-দাদার উপহারস্বরূপ এই ছোট কীরের বাটিটি তুমি নাও, এইটি ভোমার গুরুমশায়কে উপহার দিও।'

গোপালের তথন আনন্দ আর ধরে না। একে তো গুরুমশায়ের জন্ত কিছু উপহার হাতে পেয়েই সে খুনী, তার উপর দে-উপহার এসেছে রাখাল-দাদার কাছ থেকে। অতি ক্রত সে পাঠশালায় চলে গেল। পাঠশালার অন্তান্ত ছাত্রেরা তথন দার দিয়ে দাঁড়িয়ে এক এক ক'য়ে গুরুমশায়ের হাতে তাদের উপহার তুলে দিছেে। গোপালও কম্পিতবক্ষে দারের পিছনে গিয়ে দাঁড়ালো। ভিন্ন ভিন্ন ছাত্রের হাতে ভিন্ন ধরনের ভাল ভাল উপহার ছিল, স্বতরাং পিতৃথীন দরিজ বালকের তুক্ত উপহারের দিকে কেউ তাকিয়েও দেখল না।

সে-তাচ্ছিল্যে গোপাল যেন দমে গেল, তুংখে তার চোখে জল এল। অবশেষে হঠাৎ গুরুষশায়ের চোখ প'ড়ল তার দিকে। তিনি তখন তার হাত থেকে ক্ষীরের পাত্রটি নিয়ে অক্ত একটি বৃহৎ পাত্রে ঢেলে দিলেন। কিন্তু একি! মুহুর্তে সে শৃশ্বপাত্র আবার ক্ষীরে পূর্ণ হয়ে গেল! আবার ঢাললেন, আবারও পূর্ণ হ'ল! এমনি যতবার তিনি ঢালেন, ততবারই পাত্রটি মৃহুর্তে ভরে ওঠে!

উপঞ্জি সকলে তো একেবারে শুন্তিত। শুরুমশার তথনু ত্-ছাতে গোপালকে কোলে তুলে নিলেন। বললেন, 'এ-পাত্র তুই কোথায় পেলি, বাবা?'

গোপাল তথন পণ্ডিতমশায়ের কাছে তার বনের রাখাল-দাদার কাহিনী আফুপূর্বিক বর্ণনা ক'রল। কেমন ক'রে সে তাঁকে প্রতিদিন তাকে এবং সাড়া পার; কেমন ক'রে প্রতিদিন ত্-জনে তারা থেলা করে এবং কেমন ক'রে এ কীরের ছোট পাত্রটিও রাখাল-দাদার হাত থেকেই সে পেয়েছে।

সব কথা শুনে গুরুমশার তথনই তার সঙ্গে বনে গিয়ে সেই অভূত রাখাল-বালককে দেখতে চাইলেন এবং গোপালও মহানন্দে তাঁকে নিয়ে চ'লল। বনগুলীতে গিয়ে অক্সদিনের মতো আজও সে তার দাদাকে ডাকলো, কিন্তু সেদিন কোন উত্তর শোনা গেল না। গোপাল বার বার ডাকতে লাগলো, তব্কোন জ্বাব এল না। তখন অতি করণ স্থারে গোপাল ব'লল, 'রাখাল-দাদা, আজ তুমি আমার ডাকে সাড়া দিচ্ছ না? তুমি উত্তর না দিলে এঁরা যে মনে করবেন, আমি মিধ্যা কথা বলছি।'

তথন অতিদ্র বনপ্রদেশ থেকে একটি শ্বর তেসে এল—এক অশরীরী শব্দ, কে বেন বলছে, 'ভাই, ভোমার আর ভোমার মায়ের ভক্তি-বিশাসের টানেই আমি ভোমার কাছে যাই। কিন্তু ভোমার গুরুমশায়ের এখনও অনেক দেরী, তাঁকে ব'লো দে-কথা।'

# শিষ্যের সাধনা

১৯٠٠ थुः २৯শে মার্চ স্তান ফ্রান্সিস্কো শহরে প্রদত্ত।

আমার বক্তব্য বিষয়—শিষ্যত্ব। জানি না, আমার বক্তব্য আপনারা কি ভাবে গ্রহণ করিবেন। আপনাদের পক্ষে এই ভাব গ্রহণ করা কিছু কঠিন হইবে—আমাদের দেশের গুরু-শিয়ের আদর্শ ও এদেশের গুরু-শিয়ের আদর্শের মধ্যে অনেক প্রভেদ। ভারতবর্ষের এক প্রাচীন প্রবাদবাক্য আমার মনে পড়িতেছে: গুরু মিলে লাখ লাখ, চেলা নাহি মিলে এক। এই প্রবাদবাক্যটি সভ্য বলিয়াই মনে হয়। আধ্যাত্মিকতা লাভের পথে শিয়ের মনোভাবই বিশেষ গুরুত্বপূর্ণ। যথার্থ মনোভাব থাকিলে জ্ঞানলাভ সহজেই ঘটয়া থাকে।

সত্যলাভ করিতে হইলে শিশ্যের কি কি গুণ থাকা প্রয়োজন? জ্ঞানী মহাপুরুষগণ বলেন, এক নিমেষেই সত্যলাভ করা ষায়—ইহা তো শুধু জানার ব্যাপার। স্বপ্ন ভাঙিয়া বায়—ভাঙিতে কতক্ষণ লাগে? এক মূহুর্তেই স্বপ্ন শেষ হইয়া যায়। ভাস্তি দূর হইতে কতক্ষণ লাগে? চক্ষের পলক মাত্র। যথন সত্যকে জানিতে পারি, তখন কেবল মিথাজ্ঞান তিরোহিভ হয়, আর কিছুই হয় না। রজ্জ্কে সর্প ভাবিয়াছিলাম, এখন দেখিতেছি—ইহা রজ্জ্। সমগ্র ঘটনাটি আধ সেকেণ্ডের ব্যাপার মাত্র। 'তুমিই সেই'—তুমিই সত্যম্বর্গ—ইহা জানিতে কতক্ষণ লাগে? যদি আমরা ব্রন্ধই এবং দর্বদাই ব্রহ্মস্বর্গ, তবে ইহা না জানাই সর্বাপেক্ষা আশ্বর্ধ। ইহা জানিতে পারাই তো স্বাভাবিক। আমরা বরাবর কি ছিলাম, বর্তমানেই বা আমাদের স্বর্গ কি, তাহা জানিতে নিশ্রই যুগ্রুগান্ত লাগিবে না।

তবু এই খতংসিদ্ধ সভাটি উপলব্ধি করা কঠিন বলিয়া মনে হয়। ইহার অতি ক্ষীণ আভাগ লাভ করিতেই যুগ্যুগান্ত কাটিয়া বায়। ঈশরই জীবন; ঈশরই সভা। এ-বিষয়ে আমরা গ্রন্থ লিখিয়া থাকি; আমাদের অন্তরের অন্তরে আমরা ইহা অন্তব করি বে, ঈশর ব্যতীত আর স্বই মিখ্যা; আজ্ব এ-কথা অন্তব্ধ করি, কাল এ-ভাব থাকিবে না, তবু সারাজীবন আমাদের অধিকাংশই পূর্বে বেমন ছিলাম সেইরূপই থাকিয়া বাই। আমরা অসভ্যকে আঁকড়াইয়া থাকি এবং সভ্যের প্রতি বিমুধ হই। আমরা সভ্যলাভ করিতে চাই না। আমরা চাই না বে, কেহ আমাদের স্বপ্ন ভাঙিয়া দেয়। তবেই দেখিতেছ, কেহ গুরুর প্রয়োজন বোধ করে না। শিখিতে চায় কে? কিছ যদি কেহ মায়ার বন্ধন ছিল্ল করিয়া সভ্য উপলব্ধি করিতে চায়, যদি কেহ গুরুর নিকট সভ্যলাভ করিতে চায়, তাহাকে খাঁটি শিশু হুইভেই হুইবে।

শিশু হওয়া সহজ নয়; তাহার জন্ম অনেক প্রস্তৃতি প্রয়োজন। অনেক নিয়ম পালন করিতে হয়। বৈদান্তিকাণ চারিটি প্রধান সাধনের কথা বলিয়াছেন। প্রথম সাধন এই—বে-শিশু সত্য জানিতে চায়, তাহাকে ইহ-পরজীবনে সমন্ত লাভের আকাজ্জা ত্যাগ করিতে হইবে।

আমরা বাহা দেখিতেছি, তাহা সত্য নয়। যতক্ষণ পর্যন্ত আমাদের মনের মধ্যে কোনরূপ বাসনা থাকে, ততক্ষণ যাহা দেখি তাহা সত্য নয়। ঈশরই সত্য, জগং সত্য নয়। যতক্ষণ পর্যন্ত আমাদের মনে সংসারের জন্ম বিন্দুমাত্র আদক্তি থাকে, ততক্ষণ সত্য লাভ হইবে না। 'আমার চারিদিকে জগং ধ্বংস হইয়া যাক—আমি ক্রক্ষেপ করি না'—পরলোক সম্বন্ধেও ঠিক এই প্রকার মনোভাব পোষণ করিতে হইবে; আমি স্বর্গে যাইতে চাই না। স্বর্গ কি ?— এই জগতেরই অহুর্তিমাত্র। যদি স্বর্গ না থাকিত—এই অসার পার্থিব জীবনের কোন অহুর্তি যদি না থাকিত, আমরা আরও ভাল হইতাম; যে ক্ষণিকের মিধ্যা স্বপ্নে আমরা মগ্র, সে-স্বপ্ন আরও শীল্ল, ভাঙিয়া যাইত। স্বর্গে আমরা ভাগু আমাদের হুংধজনক মোহকে দীর্ঘতর করিয়া তুলি।

স্বর্গে বাইয়া কি লাভ হইবে? দেবতা হইয়া অমৃত পান করিবেন, আর বাতব্যাধিগ্রন্থ হইয়া পড়িবেন। পৃথিবী অপেক্ষা দেবানে হঃখ যেমন কম, সভ্যও তেমনি কম। অভিশয় দরিদ্র অপেক্ষা ধনী ব্যক্তি অনেক কম সভ্য ব্বিতে পারে। 'ধনী ব্যক্তির স্বর্গরাজ্যে প্রবেশ করা অপেক্ষা স্চের ছিদ্র দিয়া উটের যাতায়াত করা বরং সহজ্য' নিজের ধন-ঐশর্ষ ক্ষমতা স্থস্ববিধা ও বিলাস-ব্যসন ব্যতীত ধনী ব্যক্তির অহা কিছু চিন্তা করিবার সময় নাই। ধনী ব্যক্তিরা অভি অল্লই ধার্মিক হয়। কেন ? কারণ ভাহারা মনে করে, ধার্মিক হইলে জীবনে আর ভাহাদের কোন আমোদ-প্রমোদ থাকিবে

না। ঠিক তেমনি স্বর্গে ধার্মিক হইবার আশা খুবই কম। আরাম ও ভোগ সেধানে অত্যন্ত বেশী—স্বর্গের অধিবাসীরা তাহাদের আমোদ-প্রমোদ ত্যাগ করিতে অনিজুক।

অনেকে বলেন, স্বর্গে আর অশ্রুণাত করিতে হইবে না। বে-লোক ক্থনও কাঁদে না, আমি তাহাকে বিশাদ করি না। দেহের বেখানে হৃদয় থাকা উচিত, তাহার দেইখানে একটি রহৎ কঠিন প্রস্তর্পত রহিয়াছে। ইহা তো স্পাইই বোঝা বায় বে, স্বর্গবাদীদের বেশী দহাস্কৃতি নাই। স্বর্গবাদীর সংখ্যা তো অনেক, আর আমরা এই ভয়ানক পৃথিবীতে হৃঃখয়য়ণা ভোগ করিতেছি। ইচ্ছা করিলে তাঁহারা আমাদের টানিয়া তুলিতে পারেন, কিছু তাঁহারা তো ক্রমণ কিছুই করেন না। তাঁহারা কাঁদেন না। স্বর্গে কোন হৃঃখ-কট নাই, স্ক্তরাং তাঁহারা কাহারও হৃঃখ গ্রাহ্থ করেন না। তাঁহারা অমৃত পান করেন, নৃত্য চলিতে থাকে—স্করী পত্নী লইয়া নানাবিধ স্বথে তাঁহাদের দিন কাটে।

এ-সকলের উর্ধ্বে উঠিয়া শিশুকে বলিতে হইবে, 'ইহজীবনে আমার কোন কিছুই কাম্য নয়, স্বৰ্গ বলিয়া যদি কিছু থাকে, দেখানেও আমি ঘাইতে চাই না। শরীরের সহিত তাদাত্ম্যুলক কোন প্রকার ইন্দ্রিয়-জীবন আমি চাই না। বর্তমানে আমার ধারণা—এই বিপুল মাংস্তৃপ দেহটাই আমি। আমি বিশ্বাস করিতে চাই না যে, আমি সভাই এরপ।'

পৃথিবী ও স্বৰ্গ ইন্দ্ৰিয়দ্বারা সীমাবদ্ধ। ইন্দ্ৰিয় না থাকিলে এই পৃথিবীকে তুমি গ্ৰাহাই করিতে না। স্বৰ্গও একটা জগং। পৃথিবীতে স্বৰ্গে অস্তবীক্ষে বাহা কিছু আছে, দব মিলিয়া একটি নাম—পৃথিবী বা সংদাব।

হুতরাং শিশু অতীত ও বর্তমানকে জানিয়া, ভবিশ্যতের বিষয় চিস্তা করিয়া উন্নতি কাহাকে বলে, হুথ কাহাকে বলে—এগুলি সব জানিয়া ব্ঝিয়া ত্যাগ করিবে এবং একমাত্র সজ্জার সন্ধান করিবে। ইহাই প্রথম শর্ত বা সাধন।

দ্বিতীয় সাধন এই যে, শিশুকে অবশ্যই অস্তরিন্দ্রিয় ও বহিরিন্দ্রিয়সমূহ সংষত রাখিতে সমর্থ হইতে হইবে এবং অক্সান্ত অধ্যাত্ম সম্পদে প্রতিষ্ঠিত হইতে হইবে।

শরীরের বিভিন্ন অংশে অবস্থিত দৃশ্যমান যন্ত্রগুলি বহিবিদ্রির; অস্করিদ্রির-গুলি আমাদের ধরা-ছোয়ার বাহিরে। বাহিরে আমাদের চক্ষ্, কর্ণ, নাদিকা প্রভৃতি রহিয়াছে, ভিতরে অমুক্রণ অস্করিদ্রির রহিয়াছে। আমরা সর্বদা

উভয়প্রকার ইন্দ্রিয়গুলির আজ্ঞাধীন হইয়া আছি। ইন্দ্রিয়সমূহের সহিত ইক্রিয়ভোগ্য বিষয়গুলির যোগাযোগ রহিয়াছে। যদি ইক্রিয়ভোগ্য বিষয়গুলি कार्ष्ट जारम, हेक्सिममूर जामानिभरक अंश्वीन श्रद्धन कविरु वांश करत् । আয়াদের নিজম পছল বা সাধীনতা নাই। প্রকাণ্ড একটি নাসিকা বহিয়াছে। সামান্ত একট হুগদ্ধ আসিতেছে, আমাকে ঐ ভ্রাণ গ্রহণ করিতেই হুইবে। যদি কোন তুর্গন্ধ আসিত, তবে আমি বদিতাম, 'এই ছাণ গ্রহণ করিও না': কিছু প্রকৃতি বলিবে, 'গ্রহণ কর'। আমি এই দ্রাণ গ্রহণ করি। একবার ভাবিয়া দেখুন, আমবা কি হইরাছি। আমবা নিজেদের বাঁধিয়া ফেলিয়াছি। আমার চকু আছে, ভাল-মন্দ যাহা কিছু চকুর সমুখ দিয়া যাক না কেন, আমাকে দেখিতেই হইবে। শ্রবণযন্ত্রের ব্যাপারটিও এইরূপ। যদি কেহ বিব্যক্তির সহিত আমার সঙ্গে কথা বলে, আমাকে শুনিতেই হইবে। আমার শ্রবণেন্দ্রিয় আমাকে উহা শুনিতে বাধ্য করে এবং শুনিয়া আমি মনে মনে কত কট্টই না ভোগ করি। নিন্দা বা প্রশংসা যাহাই হউক, মামুষকে শুনিতেই হইবে। এমন বধির লোক আমি অনেক দেখিয়াছি, যাহারা দাধারণতঃ শুনিতে পায় না, কিন্তু তাহাদের সম্বন্ধে কিছু বলা হইলে তাহারা সব শুনিতে পায়।

এই আন্তর ও বাহ্ ইন্দ্রিয়নিচয় সাধক বা শিয়ের বশে থাকিবে। যে অবস্থায় মন অনায়াদে ইন্দ্রিয়ের বিক্লে, বভাবের আদেশের বিক্লে দাঁড়াইতে পারে, কঠোর অভ্যাদের ঘারা সাধক শিয় সেই অবস্থায় উন্নীত হইতে পারে। দে নিজের মনকে আদেশ করিতে সমর্থ হইবে, 'তুমি আমার। আমি ভোমায় আদেশ করিতেছি, কোন কিছু দেখিও না বা বলিও না।' তৎক্ষণাৎ মন আর কিছু দেখিবে না বা শুনিবে না। কোন রূপ বা শব্দ মনের উপর প্রতিক্রিয়া করিবে না। দে-অবস্থায় ইন্দ্রিয়গুলির আধিপত্য হইতে মন মৃত্ত এবং ইন্দ্রিয়গুলি হইতে মন বিচ্ছিয়। শরীর ও ইন্দ্রিয়গুলির সহিত ইহা আর সংযুক্ত থাকে না। বাহিরের বস্তুসকল আর এখন মনকে আদেশ করিতে পারে না। মন ঐগুলির সহিত যুক্ত হইতে অস্বীকার করে। সমুধে স্ক্লর গদ্ধ বহিয়াছে; শিয়্র মনকে বলিল, 'ঐ ভ্রাণ গ্রহণ করিও না।' মন আর গদ্ধ আত্রাণ করিতে পারে না। যথ্ন এই শুরে পৌছিয়াছ, তথন জানিবে তুমি ঠিক ঠিক শিয়্র হইতে স্ক্রক করিয়াছ। এইজ্য়ই যথন কেই বলে,

'আমি সত্য জানিয়াছি,' তথন আমি বলি, 'বদি সত্য জানিয়া থাকো, তবে নিশ্চয়ই তোমার আত্মসংখ্য হইয়াছে। ইন্দ্রিয়গুলি বশীভূত করিয়া সংখ্য-শক্তির পরিচয় দাও।'

তারপর মনকে শাস্ত করিতে হইবে। মন চঞ্চল হইরা ছুটিরা বেড়ার।
যে মূহর্তে আমি ধ্যান করিতে বিদি, তৎক্ষণাৎ জগতের ঘৃণ্যতম বিষয়গুলি
মনে আসিয়া উপস্থিত হয়। সমগ্র ব্যাপারটি অত্যন্ত বিরক্তিকর। আমি
যেন মনের দাস। মন যজক্ষণ চঞ্চল এবং আয়ত্তের বাহিরে, ততক্ষণ কোনরূপ
আধ্যাত্মিক জ্ঞান সম্ভব নয়। শিশ্তকে মনঃসংষম শিক্ষা করিতে হইবে।
অবশ্য মনের কার্যই চিস্তা করা। কিন্তু শিশ্তের অনভিপ্রেত হইলে মন নিশ্চয়ই
চিম্বা করিবে না; যথনই সে আদেশ করিবে, তথনই মনকে চিম্বা বন্ধ করিতে
হইবে। উপযুক্ত শিশ্য হইতে গেলে মনের এরূপ অবস্থা অত্যন্ত প্রয়োজনীয়।

সহিষ্ণুতার প্রচণ্ড শক্তিও শিশ্বকে আয়ন্ত করিতে হইবে। যথন চারিপাশে সব-কিছুই ভাল চলে, তথন জীবন বেশ আরামপ্রদ বোধ হয়, মনও ভাল থাকে। কিন্তু অপ্রীতিকর কিছু ঘটিলেই সঙ্গে সঙ্গে মনের হৈর্থ নই হইয়া যায়। উহা ভাল নয়। সকল হঃথকষ্ট বিনা অভিযোগে, এডটুকু হুঃখী না হইয়া, এডটুকু প্রতিরোধ প্রতিশোধ বা প্রতিকারের চেষ্টা না করিয়া সহ্ কর। ইহাই যথার্থ সহিষ্ণুতা। ইহা তোমাকে অর্জন করিতে হইবে।

পৃথিবীতে ভাল এবং মন্দ চিরকালই আছে। মন্দটির অন্তিত্ব অনেকে ভূলিয়া বায়—অন্ততঃ ভূলিবার চেষ্টা করে; যথন মন্দ আসে, তথন তাহারা উহা হারা সহজে অভিভূত হইয়া পড়ে এবং বিরক্তি বোধ করে। আবার কেহ কেহ কোনরূপ মন্দের অন্তিত্বই স্বীকার করে না এবং সব কিছুকেই ভাল বলিয়া মনে করে। উহাও একটি তুর্বলতা, উহাও মন্দ জিনিসের প্রতি ভীতি হইতে সঞ্চাত। যদি কোন তুর্গন্ধ ক্রা থাকে, গোলাপ-জল ছিটাইয়া তাহাকে স্থগন্ধ বলা কেন? হাা, জগতে ভাল-মন্দ ত্ই-ই আছে। ভগবান্ মন্দ জিনিস জগতে রাথিয়াছেন। কিছু তোমাকে তাহার উপর চূনকাম করিতে হইবে না। কেন মন্দ বহিয়াছে, সে-সহজে ভোমার মাথা-ঘামানো প্রয়োজন নাই। ভগবানে বিশাস রাথো এবং চূপ করিয়া থাকো।

আমার গুরুদেব শ্রীরামক্লফ অস্তুত্ত হইয়া পড়িলে জনৈক ব্রাহ্মণ রোগমুক্তির জন্ত তাঁহাকে তাঁহার প্রবল মনঃশক্তি প্রয়োগ করিতে বলিয়াছিল। তাহার মতে—আচার্বদেব যদি দেহের রোগাক্রান্ত অংশটির উপর তাঁহার মন একাগ্র করেন, তবে অহ্ব সারিয়া যাইবে। প্রীরামকৃষ্ণ বলিলেন, 'কি! যে-মন ঈশবকে দিয়াছি, দেই মন এই তুচ্ছ শরীরে নামাইয়া আনির ?' দেহ এবং রোগের কথা তিনি ভাবিতে চাহিলেন না। তাঁহার মন সর্বদা ঈশবে তন্ময় হইয়া থাকিত। সে-মন সম্পূর্ণরূপে ঈশবে অপিত হইয়াছিল। তিনি এই মন অন্ত কোন উদ্দেশ্তে ব্যবহার করিতে রাজী ছিলেন না।

স্বাস্থ্য, সম্পদ, দীর্ঘজীবন প্রভৃতি তথাকথিত ভাল ভাল জিনিদের জন্ম এই আকাজ্জা—মায়া বা ভ্রম ভিন্ন জার কিছুই নয়। এগুলি পাইবার জন্ম মনোনিবেশ করিলে ভ্রম দৃঢ় করা হয়। ইহজীবনে আমাদের এ-সকল স্বপ্ন ও মায়া আছে, এবং পরলোকে—স্বর্গে যাইয়া আমরা এগুলি আরও বেশী পরিমাণে পাইতে চাই। মায়া বাড়িয়া যায়। মন্দের প্রতিরোধ করিও না; তাহার সমুখীন হও। তুমি মন্দ বা অশুভ অপেকা অনেক বড়।

জগতে এই তুংধ আছে, একজনকে তো তাহা ভোগ করিতে হইবেই।
কাহারও অনিষ্ট না করিয়া তুমি কোন কাজ করিতে পার না। আর যথন
তুমি পার্থিব শুভ কামনা কর, তথন শুধু আর একটি অশুভই এড়াইয়া যাও।
সেই অশুভ অপর কাহাকেও ভোগ করিতে হইবে। মন্টি সকলেই অত্যের
যাড়ে চাপাইতে চায়। সাধক বলিবে, 'জগতের সকল তুংথ আমার নিকটে
আসিতে দাও। আমি এগুলি সহু করিব। অপরকে মুক্ত হইতে দাও।'

কুশবিদ্ধ মহামানবকে শারণ কর। জয়লাভ করিবার জা তিনি অসংখ্য দেবদ্ত আনিতে পারিতেন। কিন্তু তিনি প্রতিরোধ করিলেন না। বাহারা তাঁহাকে কুশে বিদ্ধ করিল, তাহাদিগকে তিনি করণা করিলেন। তিনি সকল তৃংথকষ্ট ও অপমান সহু করিলেন। সকলের ভার তিনি নিজের স্কন্ধে গ্রহণ করিলেন। 'তোমরা যাহারা অতিশয় তৃংখভারাক্রাস্ত, তাহারা আমার নিকটে আইস। আমি তোমাদের তৃংখ দ্ব করিব এবং শাস্তি দিব।'' ইহাই যথার্থ সহনশীলতা। তিনি এই জীবনের কত উর্ধ্বে ছিলেন—এত উর্দ্বে বে, আমরা ক্রীতদাসগণ তাহা ধারণাও করিতে পারি না! আমার গালে কেহ চড় মারিলেই আমার হাত সশকে আর একটি চড় মারিয়া দেয়!

N. T. Matt., XI, 28.

আমি কিরুপে সেই মহিমময় পুরুষের মহত্ব ও চিত্তের প্রশান্তি ধারণা করিজে পারি ? তাঁহার মহিমা আমি কি বুঝিব ?

কিন্তু আদর্শকে আমি নীচে নামাইয়া আনিব না। আমি অহতেব করি, আমি দেই; আমি অন্তারের প্রতিরোধ করি। আমার মাধা ধরিলে তাহা দারাইবার জন্ত সারা পৃথিবী ঘূরিয়া বেড়াই, ছই হাজার শিশি ঔষধ থাই। কেমন করিয়া আমি এ-সকল অপূর্ব চরিত্র ব্ঝিতে পারিব? আদর্শ আমি দেখিতে পারি—কিন্তু আদর্শের কডটুকু? এই দেহের কোন চেতনা, কোন তুচ্ছ অহং-ভাব, কোন আনন্দ-বেদনা, হুখ-তুঃখ সেই স্তরে পৌছিতে পারে না। সর্বদা শুধু চৈতক্তবিষয়ক চিন্তা করিয়া এবং মনকে জড়বস্তর উর্ধের রাখিয়া আমি সেই আদর্শের আভাসমাত্র পাইতে পারি। জড়বস্তর চিন্তা এবং ইন্দ্রিয়-জগতের রীতিনীতির কোন স্থান সেই আদর্শে নাই। ঐগুলি হইতে মন তুলিয়া আত্মায় সমাহিত কর। তোমার জীবন ও মৃত্যু, হুখ ও ছঃখ, নাম ও যশ সব ভূলিয়া যাও এবং অহতেব কর—তুমি শরীর বা মন নও, তুমি শুদ্ধ আত্মা।

আমি যখন 'আমি' বলি, তখন এই চৈতক্ত বা আত্মাকেই বৃঝি। যখন তৃমি নিজের 'আমি' সহজে চিন্তা কর, তখন চক্ মৃদ্রিত করিয়া দেখ—কোন্ ছবি ফুটিয়া উঠে। তোমার দেহচিত্র কি মনে জাগিতেছে? অথবা মনের প্রকৃতি? যদি তাই হয়, তবে তৃমি এখনও সত্য 'আমি'কে জানিতে পার নাই। এমন সময় আসিবে, যখন 'আমি' বলিতে বলিতে সমগ্র জগৎ—দেই অনস্ত সত্তা উদ্ভালিত দেখিতে পাইবে। তখন তৃমি নিজের সত্য স্কর্পকে দেখিতে পাইবে এবং নিজের অনস্ত সন্তাকে উপলব্ধি করিবে। তৃমি চৈতক্তময়, তৃমি জড় পদার্থ নও—ইহাই সত্য। অম বলিয়া একটি অহভ্তি আছে—এক বস্তকে আর এক বস্ত বলিয়া অম হয়—জড়কে চৈতক্ত এবং চৈতক্তকে জড়বলিয়া মনে হয়। ইহাই প্রচণ্ড অম। ইহা দূর করিতে হইবে।

খিকর প্রতি শিশুকে শ্রহাবান্ হইতে হইবে—ইহাই পরবর্তী সাধনা।
পাশ্চাত্য গুরু শিশুকে শুধু বৃদ্ধিগ্রাহ্ণ শিশা দিয়া থাকেন। গুরুর সহিত শিশুর সম্পর্ক জীবনের শ্রেষ্ঠ সম্পর্ক। গুরু আমার নিকটতম ও প্রিয়তম আত্মীয়, তারপর মাতা, তারপর পিতা। গুরুর প্রতিই আমার শ্রহা সর্বপ্রথমে নিবেদিত। যদি পিতা বদেন, 'ইহা কর' এবং গুরু বদেন, 'ইহা করিও না'—আমি তাহা করি না। গুরু আমার আত্মার মৃক্তিসাধন করেন। পিতামাতা আমার শরীর দিয়াছেন, কিন্ত গুরু আমাকে আত্মার মধ্যে নবজয় দান করিয়াছেন।

আমাদের কতকগুলি অভ্ত বিশাস আছে। একটি এই—অতি অর করেকটি অসাধারণ আত্মা আছেন, বাঁহারা নিত্যমুক্ত এবং বাঁহারা জগতের কল্যাণের নিমিত্ত মানবরূপে জন্মগ্রহণ করেন। তাঁহারা মুক্তই আছেন; নিজেদের মৃক্তির জন্ম তাঁহারা প্রাহ্ম করেন না, অপরকে সাহায্য করিতে চান। তাঁহাদের কিছু শিথিবার প্রয়োজন নাই। শৈশব হইতে তাঁহারা সব জানেন। ছন্নমাসের শিশু হইয়াও তাঁহারা প্রমসত্যের বাণী বলিতে পারেন।

থিই মুক্তাত্মাদের উপরেই মহয়জাতির উরাত নির্ভর করে। তাঁহারা বেন প্রথম দীপের ফ্রায়—এই দীপটি হইতে অপর দীপগুলি জলিরা উঠে। ইহা সত্য বে, সকলের অস্তরেই আলোক রহিয়াছে, কিন্তু অধিকাংশ ব্যক্তির অন্তরেই ইহা প্রচ্ছর। মহাপুরুষগণ প্রথম হইতেই এই আলোকে ভাষর। বাহারা তাঁহাদের সংস্পর্শে আদে, তাহাদের হৃদয়দীপও বেন প্রজ্ঞলিত হইয়া উঠে। ইহা ঘারা প্রথম দীপটির কোন ক্ষতি হয় না, প্রথম দীপটি অপর দীপগুলিতে আলোক সঞ্চার করে। কোটি কোটি দীপ প্রজ্ঞলিত হয়, কিন্তু প্রথম দীপটি পূর্বের মতোই অনির্বাণ তেজে জলিতে থাকে। প্রথম দীপটি গুল। বে দীপটি এই প্রথম দীপের শিখা হইতে প্রজ্ঞলিত হয়, সেশিয়া। ক্রমে এই দিতীয় ব্যক্তিও শুক্র হন—এইভাবে চলিতে থাকে। বাহাদের আপনারা অবতারপুক্ষ বলিয়া থাকেন, সেই মহাপুক্ষগণ বিপুল অধ্যাত্মশক্তির আধার। তাঁহারা দাক্ষাৎ শিয়দের মধ্যে ঐ শক্তি সঞ্চার করেন এবং শিয়্য-পরম্পরা এক বিরাট অধ্যাত্মশক্তির প্রবাহ প্রবর্তন করেন।

প্রীষ্টান বিশপ হন্তবারা কাহারও মন্তক স্পর্শ করিয়া নিজে পূর্বগ বিশপের নিকট যে শক্তি লাভ করিয়াছিলেন, সেই শক্তি সঞ্চার করিয়াছেন বলিয়া দাবি করেন। বিশপ বলেন, বীশু তাঁহার সাক্ষাৎ শিশুদের মধ্যে নিজের শক্তি সঞ্চার করিয়াছিলেন, শিশুগণ আবার অপরের মধ্যে সেই শক্তি সঞ্চার করেন। এইভাবেই পরস্পরাক্রমে প্রীষ্টের শক্তি তাঁহার নিকট আসিয়াছে। আম্রা বিশাস করি, শুধু বিশপগণ নন, আমাদের প্রত্যেককেই সেই শক্তি

লাভ করিতে হইবে। আপনারা প্রত্যেকেই সেই প্রচণ্ড অধ্যাত্মশক্তির আধার হুইতে পারেন। কেন হুইতে পারিবেন না ? না হুইবার কোন কারণ নাই।

কিন্তু প্রথমে আপনাকে একজন শুক্ — যথার্থ গুরু খুঁজিয়া লইতে হইবে। মনে রাখিতে হইবে যে, তিনি সামাগ্র মানব মাত্র নন। আপনি একজন দেহধারী গুরু লাভ করিতে পারেন, কিন্তু প্রকৃত গুরু দেহের মধ্যে নাই। চোধে বেমন দেখিতেছেন, গুরু সেইরূপ দেহধারী মাহ্যব নন। গুরু আপনার নিকট মানবরূপে আসিতে পারেন এবং আপনি তাঁহার নিকট শক্তিলাভও করিতে পারেন। কখন কখন তিনি স্বপ্নে দেখা দিয়া শক্তি সঞ্চার করেন। গুরুর শক্তি আমাদের নিকট নানাভাবে আসিতে পারে। কিন্তু আমাদের জন্তু গুরু অবশ্রই আসিবেন। তাঁহার আবিতাব-ক্ষণ অবধি আমাদের প্রস্তুতি চলিবে।

আমরা বক্তা শুনি, পুন্তক পড়ি, ঈশর আত্মা ধর্ম ও মুক্তি সম্বন্ধে তর্কবিতর্ক করি। এগুলি আধ্যাত্মিকতা নয়, কারণ আধ্যাত্মিকতা পুন্তকে দর্শনে বা মতবাদে নাই। ইহা বিল্লা বা বিচারে নাই, অন্তরের প্রক্তা বিকাশে নিহিত। তোতাপাধিও বুলি মনে রাধিয়া আওড়াইতে পারে। বদি আপনি বিদ্বান্ হইয়া থাকেন, তাহাতে কি আসে বায়? গর্দভেরা সমগ্র গ্রহাগারটি পৃষ্ঠে বহন করিয়া লইয়া ঘাইতে পারে। স্থতরাং যথন যথার্থ আহাগারটি পৃষ্ঠে বহন করিয়া লইয়া ঘাইতে পারে। স্থতরাং যথন যথার্থ আলোক আসিবে, তথন পুঁথিগত বিল্লার আর প্রয়োজন হইবে না। নিজের নামটি পর্যন্ত সই করিতে অক্ষম ব্যক্তিও ধার্মিক হইতে পারেন, আবার পৃথিবীর যাবতীয় গ্রহাগারের জ্ঞানরাশি যাহার মন্তকে পুঞীভূত আহে, তিনিও পারেন না। আধ্যাত্মিক উন্নতি পুঁথিগত বিল্লার অপেক্ষা রাথে না। পাণ্ডিত্যের উপর আধ্যাত্মিকতা নির্ভর করে না। গুরুর স্পর্শ—শক্তি-স্থার বারা আপনার হৃদয় জাগ্রত হইবে। তারপরই আধ্যাত্মিক উন্নতির আরম্ভ। উহাই যথার্থ অগ্রিমন্ত্রে দীক্ষা। আর থামিতে হইবে না, আপনি ক্রেই অগ্রসর হইবেন।

করেক বংসর পূর্বে আমার এক বন্ধু প্রীষ্টান ধর্মধাক্ষক আমাকে জিজ্ঞাসা করেন, 'তুমি কি প্রীষ্টে বিশ্বাসী?' আমি উত্তর দিলাম, 'হাাঁ, বোধ হয় একটু অধিক শ্রদ্ধার সহিত বিশ্বাসী।' 'তাহা হইলে প্রীষ্টধর্মে দীক্ষিত হও না কেন?' 'কেমন করিয়া দীক্ষিত হইব? কাহার খারা?' যথার্থ দীক্ষাদাতা কোথায় ? দীক্ষা কি ? ইহা কি কতকগুলি বাঁধা-ধরা মন্ত্র আপ্রেড়াইয়া জল ছিটানো, না জোর করিয়া ধরিয়া জলে ডুবানো ?

দীক্ষা হইতেছে সাক্ষাৎভাবে আধ্যাত্মিক জীবনে প্রবেশ। যথার্থ দীক্ষালাভ করিলে জানিবেন—আপনি দেহ নন, আপনি আত্মা। যদি পারেন, তবে সে দীক্ষা আমায় দিন, যদি তাহা না পারেন, তবে তো আপনারাই খ্রীষ্টান নন। তথাকথিত দীক্ষালাভের পরেও আপনারা তো প্রের মতোই রহিয়া গিয়াছেন। খ্রীষ্টের নামে আপনারা দীক্ষিত হইয়াছেন—এ-কথা বলার অর্থ কি? শুধু কথা আর কথা—আর জগৎকে নিজ নিজ মুর্থতার ঘারা বিরক্ত করিয়া তোলা! 'অজ্ঞান-অক্ষকারে আচ্ছন্ন থাকিয়াও নিজেদের জ্ঞানী ও বিঘান্ মনে করিয়া মুর্থেরা অক্ষচালিত অক্ষের গ্রায় যত্ত তত্ত্বিয়া বেড়াইতেছে।' স্কুতবাং এ-কথা বলিবেন না যে, আপনারা খ্রীষ্টান; আর দীক্ষা (Baptism) প্রভৃতির গ্রায় তত্ত্ব লইয়া বাগাড়ম্বর করিবেন না।

অবশ্য যথার্থ দীক্ষা আছে, জগতে আদিয়া যীশু যথন প্রথম তাঁহার বাণী প্রচার করিয়াছিলেন, তথন দীক্ষা ছিল। যুগে যুগে যুগে যে-সকল মুক্তাআ মহাপুরুষ আবিভূতি হন, আমাদের নিকট অভীন্দ্রিয় জ্ঞান প্রকাশ করিবার শক্তি তাঁহাদের আছে। ইহাই যথার্থ দীক্ষা। আপনারা দেখিতেছেন, প্রত্যেক ধর্মের বিধি ও অষ্ট্রানাদি প্রচলিত হইবার পূর্বেই সর্বজনীন সভ্যের বীক্ষ বিভ্যমান রহিয়াছে। কালক্রমে এই সভ্য লোকে ভূলিয়া যায়; বাহু অষ্ট্রানাদি বেন ইহার খাসরোধ করিয়া ফেলে। বাহিরের পদ্ধতিগুলি বজ্ঞায় থাকে, কিন্তু ভিতরের ভাবটি চলিয়া যায়। শুধু বাহিরের আধারটি আমরা দেখিতে পাই। দীক্ষার বাহু রূপটি আছে।

কিন্তু অতি অল্প ব্যক্তিই ইহার অন্তর্নিহিত শক্তি উদুদ্ধ করিতে পারেন। বাহ্য আচারই যথেষ্ট নয়। আমরা যদি প্রত্যক্ষ সত্যের সাক্ষাৎ জ্ঞান লাভ করিতে চাই, তবে আমাদিগকে ঐ বিষয়ে যথার্থভাবে দীক্ষিত হইতে হইবে। ইহাই আদর্শ।

গুরু আমাকে অবশুই শিক্ষাদান করিয়া আলোকের পথে পরিচালিত করিবেন এবং যে গুরুশিয়-পরম্পরার তিনি নিজে একটি যোগস্তা, আমাকেও তাহার যোগস্ত্র করিয়া লইবেন। যে-কোন লোক নিজেকে গুরু বলিয়া দাবি করিতে পারে না। গুরু হইবেন তিনি, যিনি দেই পারমার্থিক সত্য জানিয়াছেন—প্রত্যক্ষ করিয়াছেন, যিনি নিজেকে চৈতন্তস্বরূপ বলিয়া অহতেব করিয়াছেন। শুধু কথা বলিলেই কেহ গুরু হইতে পারে না। আমার মতো বাক্যবাগীশ মুর্থ অনেক কথা বলিতে পারে, কিন্তু গুরু হইতে পারে না। যথার্থ গুরু শিশুকে বলিবেন, 'যাও, আর পাপ করিও না'—দে আর পাপ করিতেই পারে না। তাহার আর পাপ করিবার শক্তিই থাকে না)

আমি এই জীবনে এরপ ব্যক্তি প্রত্যক্ষ করিয়াছি। বাইবেল প্রভৃতি
শাস্ত্র আমি পড়িয়াছি। এগুলি অপূর্ব। কিন্তু পুন্তকে দেই প্রাণবন্ত শক্তির
দাক্ষাৎ পাইবেন না, যে-শক্তি মুহুর্তে জীবন পরিবর্তন করিতে পারে, তাহা
শুরু জীবনুক্ত মহাপুরুষগণের মধ্যেই দেখিতে পাওয়া যায়; জ্ঞানের উজ্জ্ঞল
বিগ্রহ এই মহাপুরুষগণ মাঝে মাঝে আমাদের মধ্যে আবিভূতি হন।
তাঁহারাই গুরু হইবার উপযুক্ত। তুমি আমি কেবল বুথা বচনবাগীশ, গুরু
বা আচার্য নই। শুরু কথার কোলাহলে জ্বগৎকে বিত্রত করিতেছি।
চিন্তাজগতে অপ্তভ কম্পনের স্পষ্ট করিতেছি। আশা, প্রার্থনা ও সংগ্রামের
মধ্য দিয়া আমরা অগ্রদর হই, একদিন আমরা সত্যে উপনীত হইব, তথন
আর আমাদের কথা বলিতে হইবে না।

'গুরুর বয়:ক্রম ধোড়শবর্ষ; তিনি অশীতিপর বৃদ্ধকে শিক্ষা দিতেছেন। গুরুর শিক্ষাপদ্ধতি নীরবতা আর শিস্তোর সমস্ত সংশয় ছিল হইতেছে।' ইহাই গুরুর বর্ণনা। ভাবিয়া দেখুন, এইরূপ এক ব্যক্তিকে পাইলে তাঁহার প্রতি আপনার কিরূপ বিখাস ও ভালবাসা হইবে। কারণ তিনি স্বয়ং ভগবান্ অপেক্ষা কিছু কম নন! এ জ্বয়ুই প্রীষ্টের শিয়্তাপণ তাঁহাকে ঈশর বলিয়া পূজা করিতেন। শিয় গুরুকে সাক্ষাৎ ঈশর বলিয়া পূজা করিবে। মতক্ষণ না মাছ্য ভগবান্কে সাক্ষাৎভাবে উপলব্ধি করিতেছে, ততক্ষণ সে ভগবানের যতটুকু জানিতে পারে, তাহা এই মানবদেহধারী নরদেবতারূপেই জানিতে পারে। আর অন্ত কি ভাবে সে ভগবানকে জানিতে পারে প্র

তুলনীয়: চিত্রং বটভরোম্লে বৃদ্ধা: শিক্সা: গুক্র্য্বা।
 গুরোল্ক মৌনং ব্যাখ্যানং শিক্সাল্ক ছিল্পসংশয়া: । দক্ষিশামৃতিভোত্তম্, ১২

এখানে আমেরিকায় একজন ব্যক্তি— প্রীষ্টজন্মের উনিশ-শত বংসর পরে জন্মগ্রহণ করিয়াছে, প্রীষ্ট যে জাতিতে জন্মিয়াছিলেন, সে সেই ইছদীজাতিসভ্তও নয়, সে যীশু অথবা তাঁহার পরিবারবর্গকে দেখে নাই। সে রলে, 'যীশু ছিলেন ভগবান্। যদি বিখাস না কর, তবে নরকে যাইবে।' আমরা ব্রিতে পারি, যীশুর শিশ্বগণ কিভাবে বিখাস করিতেন, প্রীষ্ট ভগবান্। তিনি তাঁহাদের গুরু ছিলেন। স্ক্তরাং তাঁহারা যীশুকে অবশ্রই ঈশর বলিয়া বিশাস করিতেন। উনিশ-শত বংসর পূর্বে আবিভূতি মাহ্মটিকে লইয়া এই আমেরিকান কি করিবে? এই যুবকটি আমায় বলিতেছে, যীশুকে আমি বিশাস করি না, অতএব আমাকে নরকে যাইতে হইবে। যীশু সমজে সে কি জানে? সে পাগলা-গারদে থাকিবার উপযুক্ত। এরপ বিশাস চলিবে না। তাহাকে তাহার গুরু খুঁজিয়া বাহির করিতে হইবে।

বীশু আবার জনগ্রহণ করিতে পারেন, আপনার নিকট আদিতে পারেন। তথন যদি আপনি তাঁহাকে ভগবান্ বলিয়া পূজা করেন, ভাল কথা। গুরুর আবির্তার অবধি আমরা অবশুই প্রতীক্ষা করিব এবং গুরুকে ঈশবের স্থায় পূজা করিতে হইবে। তিনি ঈশব, ঈশব অপেক্ষা কিছু কম নন। প্রক্রকে লক্ষ্য করিলে দেখিতে পাইবে, কমে তিনি লীন হইয়া যাইতেছেন। পরে কি থাকে? গুরুম্তি ভগবানের জন্ম আদন ছাড়িয়া দেন। আমাদের নিকট আদিবার জন্ম ভগবান্ গুরুর জ্যোতির্ময় মূর্তি ধরিয়া থাকেন। স্থিবভাবে নিরীক্ষণ করিতে থাকিলে এই মূর্তির আবরণ ক্রমশঃ খিসয়া বায়, ভগবান্ প্রকাশিত হন।

'আমি গুরুকে প্রণাম করি, যিনি ব্রহ্মানন্দের মূর্ত বিপ্রাহ, পরমন্থ্যদ ও পরমজ্ঞানের প্রতিমূর্তি, যিনি পবিত্র পূর্ণ অন্বিতীয় অনস্ত স্থপ-চুংথের অতীত অচিন্তা ভাষাতীত ও ত্রিগুণরহিত।'' ইনিই প্রকৃত গুরু। শিশু যে তাঁহাকে স্বয়ং ভগষান্ বলিয়া মনে করিবে, তাঁহাকে বিশ্বাস করিবে, শ্রহ্মা করিবে, এবং সন্দেহাতীত ভাবে অন্থসরণ করিবে, তাহাতে আশ্চর্ষের কিছু নাই। গুরু-শিশ্রের মধ্যে ইহাই সম্বন্ধ।

এক্সানন্দং প্রমপ্রদং কেবলং আনমূর্তিং ছন্দাতীতং গগনসদৃশং তত্ত্বমন্তাদিলক্ষামৃ। একং নিতাং বিমলমচলং দর্বধীসাক্ষীভূতং ভাবাতীতং ত্রিগুলর্রিতং সদগুরুং তং নমামি।—গুরুণীতা মৃক্তিলাভের অন্য শিশুকে প্রবল আকাজ্ঞা করিতে হইবে—ইহাই পরবর্তী লাধন। ইদ্রিরমিনিয় আমাদিগকে কেবল দক্ষ করে, বাসনা রৃদ্ধি করে—ইহা জানিয়াও পতকের স্থায় আমরা অগ্নিশিখায় বাঁপাইয়া পড়িতেছি। 'উপভোগের ঘারা বাসনা কথনও তৃপ্ত হয় না। ঘুডাছতির ঘারা অগ্নি বেমন রৃদ্ধি পায়, তেমনি ভোগের ঘারা ভোগ বাড়িয়াই চলে।' বাসনা ঘারা বাসনা রৃদ্ধিপ্রাপ্ত হয়। ইহা জানিয়াও মায়্র্য সর্বদাই ইহাতে বাঁপাইয়া পড়ে। জয় জয় ধরিয়া তাহারা ভোগ্য বস্তুর পশ্চাতে ধাবিত হইতেছে এবং ফলে অপরিসীম হুংথ ভোগ করিতেছে, তথাপি বাসনা ত্যাগ করিতে পারে না। বে-ধর্ম তাহাদিগকে এই ভীষণ বাসনার বন্ধন হইতে মৃক্ত করিবে, তাহাকেও তাহারা বাসনা-পরিত্প্রির উপায় করিয়া ত্লিয়াছে। শরীর ও ইদ্রিয়ের বন্ধন এবং বাসনার দাসত্ব হইতে মৃক্তিলাভের জয়্ম তাহারা কহিৎ কথন ভগবানের নিকট প্রার্থনা করিয়া থাকে। তৎপরিবর্তে তাহারা বাস্ত্য ও দীর্ঘজীবনের জয়্ম প্রার্থনা করেয়া থাকে। আমার মাথার বেদনা সারাইয়া দাও। আমায় কিছু টাকাকড়ি বা অয়্য কিছু দাও।'

দৃষ্টির পরিধি এত দছীর্ণ, এত নীচু, এত পশুবৎ হইরা দাঁড়াইরাছে! কেইই এই দেহের উর্ধের কিছু চাহিতেছে না। হায়, কি ভয়য়র অবনতি! কি ভয়ানক হর্দশা! এই মাংসপিও, পাঁচটি ইক্রিয় আর উদর! শিয় ও উদরের সমাবেশ ছাড়া জগৎটা আর কি? কোটি কোটি নরনারীর পানে চাহিয়া দেখ—তাহারা এইজক্সই জীবনধারণ করিয়া আছে। তাহাদের নিকট হইতে এই বস্ত-ছুইটি সরাইয়া লও, তাহারা মনে করিবে জীবন শৃক্ত অর্থহীন ও অসহনীয়। আমরা এইয়প, আর আমাদের মনও এইয়প। এই মন সর্বদা ক্ষা ও কাম চরিতার্থ করিবার পথ ও উপায় খ্লিতেছে। স্বাদাই এইয়প চলিতেছে। হঃথকষ্টও তেমনি অনস্ত। দেহের এই-সকল তৃষ্ণা শুধু ক্ষণিক ভৃথি এবং অশেষ হুংখের কারণ হয়। এ যেন পয়োম্খ বিষকুজ্বের অবস্থা। কিন্তু ভ্রথাপি আমরা এগুলির জক্ত লালায়িত হই।

ন জাতু কাম: কামানাম্পভোগেন শামাতি।
 হবিষা কৃষ্ণবন্ধে ব ভুয় এবাভিবর্ধতে।

কি করা যায়? ইন্দ্রিয়-দমন এবং বাসনা-ত্যাগই এই ছংখমোচনের একমাত্র উপায়। আধ্যাত্মিক জীবন লাভের জন্ম বাসনা ভ্যাগ করিতে হইবে। ইহা প্রকৃত পরীক্ষা। এই নির্বেক ইন্দ্রিয়দর্বস্থ সংসার বর্জন কর। যথার্থ বাসনা মাত্র একটি আছে: সভ্যোপলন্ধির বাসনা— অধ্যাত্মিক হাতে বাসনা। জড়বাদ বা অহংসর্বস্থতা আর নয়। আমাকে আধ্যাত্মিক হাতে হবৈব। দৃঢ় ও তীর ইচ্ছা চাই। কোন ব্যক্তির হাত-পা বাধিয়া ভাহার শরীরে এক-টুকরা জলস্ক কয়লা রাধিয়া দিলে সে উহা কেলিয়া দিতে যথাশক্তি চেটা করে। যদি এই জলস্ক সংলারাকে দ্বে সরাইয়া ফেলিতে আমার সেইক্লপ তীর ইচ্ছা ও অবিরাম চেটা চলিতে থাকে, তবেই পরম সভ্যের আভাদ লাভ করিবার সময় উপস্থিত হইবে।

আমাকে লক্ষ্য করুন। ছুই-তিনটি ডলার সহ আমার ছোট পকেট বইটি হারাইয়া গেলে ঘরের মধ্যে বিশ্বার খুঁজিয়া বেড়াই। কত উদ্বেগ, কত ছিলিস্তা, কত চেষ্টা! যদি আপনাদের কেছ আমাকে কোন বাধা দেন, তবে কুড়ি বংসর উহা আমার মনে থাকে, সেই ঘটনাটি ক্ষমা করিতে বা ভূলিয়া ঘাইতে পারি না। ইন্দ্রিয়ের অতি কুল্র বিষয়গুলির জন্ম আমি এরপ চেষ্টা করিতে পারি। ভগবানের জন্ম কে এরপ চেষ্টা করে? 'কৌড়ারত শিশু সব কিছুই ভূলিয়া থাকে। যুষকগণ ইন্দ্রিয়সস্তোগের জন্ম উন্মত্ত; তাহারা অন্ম কিছুর চিন্তা করে না। প্রাচীনেরা তাহাদের অতীত হুষ্ণের চিন্তায় মগ্ন।'' বুদ্ধেরা আর উপভোগ করিতে পারে না, তাহারা অতীতে ঘাহা ভোগ করিয়াছিল, তাহার কথাই ভাবিতেছে। জাবর কাটিতেই বুদ্ধেরা খুব দক্ষ। বিষয়ভোগের জন্ম মাহ্ম খেজাবে জীত্র আকাজ্যা করে, ভগবানের জন্ম কেইই তেমন করে না।

সকলেই বলিয়া থাকে ঈশর সত্য-স্বরূপ, একমাত্র নিত্য বস্তু, আত্মাই আছে, জ্বড় নাই। তথাপি ভগবানের নিকট তাহারা বে-বে বিষয়ে প্রার্থনা করে, সেগুলি কদাচিৎ আত্মবিষয়ক। তাহারা সর্বদাই জড়বস্ত চায়। তাহাদের প্রার্থনায় জড়বস্তু হইতে আত্মাকে পৃথক্ করা হয় না। ধর্মের

বালন্তাবং ক্রীড়াসক্তন্তর্লান্তাবং ভরশীরক্তঃ।
 বৃদ্ধন্তাব্চিন্তামগ্রং পরমে ক্রদ্ধনি কোহিশি ল লগ্নঃ।—মোহমূলার, শক্ষরাচার্ব

কতদ্ব অবনতি ঘটিয়াছে! সমগ্র ব্যাপারটিই মেকী হইয়া দাঁড়াইয়াছে। বংশরের পার বংশর চলিয়া গেলেও কোন আধ্যাত্মিক উপলব্ধি হইতেছে না। মাহষ শুধু একটি জিনিসের জন্মই আকাজ্জা করিবে—আত্মার জন্ম, কারণ একমাত্র আত্মাই আছে। ইহাই আদর্শ। যদি আপনি এখনই ইহা লাভ করিতে না পারেন, তবে বলুন, 'আমি ইহা লাভ করিতে পারিতেছি না।' কিন্তু আপনি হৈছাই আদর্শ, কিন্তু এখনও অহুসরণ করিতে পারিতেছি না।' কিন্তু আপনি তো তাহা করেন না। ধর্মকে আপনারা নিমন্তরে নামাইয়া আনিয়া আত্মার নামে জড়বন্ত খুঁজিয়া বেড়াইতেছেন। আপনারা সকলেই নান্তিক, ইন্দ্রিয় ব্যতীত আর কিছুতেই বিখাদ করেন না। 'অমুক ব্যক্তি এইরপ বলিয়াছিল—ইহার মধ্যে কিছু থাকিতে পারে। এস, চেটা করি আর মজা দেখি। হয়তো কোন উপকার হইবে; হয়তো আমার ভাঙা পা-বানি জোড়া লাগিয়া ঘাইবে।'

ক্ষাব্যক্তিরা বড় ছংথা, তাহারা ঈশরের পরম উপাদক, কারণ তাহাদের ধারণা—ঈশরের নিকট প্রার্থনা করিলে তিনি তাহাদিগকে রোগমুক্ত করিয়া দিবেন। যদি এই প্রার্থনা আন্তরিক হয় এবং যদি তাহারা মনে রাবে যে, এই প্রার্থনা ধর্ম নয়, তবে এরপ প্রার্থনা যে একেবারে মন্দ, তাহা নয়। গীতায় প্রীকৃষ্ণ বলিয়াছেন, 'চার প্রকার লোকে আমাকে ভজনা করে—আর্ত, অর্থার্থী, জিজ্ঞাস্থ ও জ্ঞানী।' আর্ত মাহ্য ছংখমোচনের জ্ঞা ভগবানের নিকট প্রার্থনা করে। অক্স হইলে তাহারা আরোগ্য-কামনায় প্রজা করে; দম্পদ হারাইলে প্নঃপ্রাপ্তির জ্ঞা প্রার্থনা করে। আবার অনেকের মন কামনায় পূর্ণ বলিয়া ভগবানের নিকট নাম, যশ, দম্পদ, প্রতিষ্ঠা ইত্যাদি প্রার্থনা করে। তাহাদের প্রার্থনা এইরূপ: 'হে মাতা মেরী! আমি যাহা চাই, তাহা পাইলে তোমার পূজা দিব। তুমি যদি আমার প্রার্থনা পূর্ণ কর, তবে আমি ঈশ্বরের পূজা করিব এবং তোমাকে সব কিছুর অংশ দিব।' যাহারা অতটা জড়বাদী নয়, অথচ ঈশ্বরে বিশ্বাসীও নয়—এমন লোকেরা তাঁহাকে জানিতে চায়। তাহারা তত্বায়েষী। তাহারা দর্শন ও ধর্মশান্তাদি অধ্যয়ন করে, বক্ততাদি শ্রেবণ করে, তাহারা

১ গীন্তা, ৭।১৬

জিজ্ঞাস্থ। বাহারা ভগবানের আরাধনা করে এবং তাঁহাকে জানিতে পারে—তাহারা দর্বশেষ শ্রেণীর সাধক। এই চারি ভারের সাধকই ভাল—কেহই মন্দ নয়। তাহারা দকলেই ঈশরের আরাধনা করে।

কিন্তু আমরা শিশু হইবার সাধনা করিতেছি। আমাদের সঁপ্র্র উদ্বেশ হইবে পরমসতাকে জানা, আমাদের সক্ষা উচ্চতম। 'পরিপ্র্র উপলব্ধি' প্রভৃতি বড় বড় কথা আমরা বলিয়াছি। কথা অম্বায়ী কাজ করা চাই। (আত্মভাবে প্রতিষ্ঠিত হইয়া আহ্মন আমরা আত্মার উপাসনা করি। আমাদের সাধনার ভিন্তি, সাধনার পথ ও চরম ফল সবই হউক চৈতল্লময়। কোথাও জড়-জগৎ থাকিবে না। জগৎ চলিয়া বাক্, মহাশুল্রে ঘ্রিতে থাকুক—কে ইহা গ্রাহ্ করে? আত্মায় প্রতিষ্ঠিত হউন। উহাই লক্ষ্য। আমরা জানি, এখনও লক্ষ্যহলে পৌছিতে পারি নাই। কিছুই আদে বায় না; হতাশ হইবেন না। হতাশ হইয়া আদর্শকে নীচে নামাইয়া আনিবেন না। প্রয়োজনীয় কথা এই: নিজেকে আপনি কতটা কম এই প্রাণহীন জড়দেহ বলিয়া ভাবিতেছেন, আর কতটাই বা জ্যোতির্ময় অমর আত্মারূপে চিন্তা করিবেন, ততই দেহ ও ইন্দ্রিয়ের বন্ধন হইতে সম্পূর্ণভাবে মৃক্ত হইবার জন্ম ব্যাকুল হইবেন। ইহাই তীর মৃমৃক্ত্ব)

শিশু হইবার চতুর্থ এবং সর্বশেষ সাধন—নিত্যানিত্য-বিচার। ঈখরই একমাত্র নিত্য বস্তু। সদাস্বদা মন ঈখরের প্রতি আরুষ্ট থাকিবে, নিবেদিত থাকিবে। ঈখরই আছেন, আর কিছুই নাই; আর সব কিছু আসে এবং চলিয়া বায়। এই সংসারের জন্ম কোনরপ বাসনাই ভ্রম, কারণ এ সংসার অনিত্য। যতক্ষণ পর্বস্ত না অন্থ সব কিছু অনিত্য বলিয়া বোধ হয়, ততক্ষণ একমাত্র ঈশরস্বদ্ধে ক্রমে ক্রমে—মনকে সচেতন করিয়া তুলিতে হইবে।

যিনি শিশ্য হইতে চান, তাঁহাকে এই সকল শর্ত পূর্ণ করিতে হইবে।
নচেৎ তিনি প্রকৃত গুরুর গারিধ্যে আসিতে পারিবেন না। আর যদি
সোভাগ্যবশতঃ গুরুলাভও হয়, তথাপি গুরু হে আধ্যাত্মিক শক্তি তাঁহার
মধ্যে সঞ্চার করিবেন, তাহা ছারা উদ্বুদ্ধ হইতে পারিবেন না। এ-সকল
সাধনার মধ্যে কোন আপদ চলিবে না। এই শর্তগুলি পূর্ণ করিলে এবং
এইরূপ প্রস্তুতি থাকিলে শিশ্যের হৃদয়ক্ষনল বিক্লিত হইয়া উঠিবে, তথনই
মৌমাছি আসিবে। শিশ্য তথন জানিতে পারিবেন যে, গুরু তাঁহার দেহের

মধ্যেই, তাঁহার অন্তরের অন্তন্তকেই বিরাজিত ছিলেন। তথনই তিনি বিকশিত হইয়া উঠেন, তথনই তিনি উপলব্ধি করেন। সংশার-সমূল পার হইয়া তিনি জন্মমৃত্যুর অতীত হইয়া যান। এ ভয়হর গাগর তিনি পার হইয়াছেন; কোন লাভ বা প্রশংসার কথা না চিন্তা করিয়া করুণাবশতঃ তিনি তথন অপরকেও সংসার-সাগরের পারে যাইতে সাহায্য করেন।

১ বিবেক চূড়ামণি, ৩৯

## গুরুর যোগ্যতা সম্পর্কে প্রশ্নের উত্তর

স্থামীকী বিশেষ কোরের সঙ্গে বললেন: আপনারা ব্যবদায়ী-স্থলভ হিদেবী মনোভাব ছাডুন—সামাল্ল একটি জিনিসের প্রতি আপনার বে-আসজি আছে, তা ছাড়তে পারলে ব্রব, আপনি মৃক্তির পথে পা বাড়িয়েছেন। আমি তো কোন পতিতা, পাপী বা সাধু দেখতে পাচ্ছিনে। যাকে পতিতা বলছেন, দেও তো মহামায়াই। সন্ন্যাসীরা একবার বা হুবার তাকে 'মা' ব'লে আহ্বান ক'রে, তারপর আবার তাদের লাস্ত ধারণা জন্মায়, তারা বলে, 'হে অসতী পতিতা নারী, দ্বে সরে যাও'। একম্হুর্তেই আপনার সকল অজ্ঞানতা দ্র হ'তে পারে—অজ্ঞানতা ধীরে ধীরে দ্র হয় বলা মুর্থতামাত্র। বছ গুরু আদর্শ থেকে বিচ্যুত হওয়ার পরেও তাঁর প্রতি শিশুকে অহুগত থাকতে দেখা গিয়েছে। রাজপুতানায় দেখেছি, জনক ভক্তের গুরু ঐতিধর্মে ধর্মান্তরিত হওয়ার পরেও শিশু তাঁকে নিয়মিত ভাবে প্রের মতো সাহাম্য দিত, সাহাম্য বছ করেনি। আপনারা পাশ্চাত্য ধারণা ছাডুন। কোন বিশেষ গুরুর উপরে আপনারা যখন আপনাদের সকল বিশাস ও আন্থা স্থাপন করেছেন, তথন সকল শক্তি দিয়ে তাঁকেই ধরে থাকুন।

একমাত্র বালকেরাই ব'লে থাকে যে, বেদান্তের মধ্যে কোন নৈতিকতা নেই। তাদের কথা ঠিকই—কারণ বেদান্ত নৈতিকতার উর্ধে। সন্মাসী আপনারা, উচ্চ চিস্তা ও আলোচনা কন্ধন।

আপনাদের জোর ক'রে অস্ততঃ একটি বস্ততে ব্রহ্মবৃদ্ধি আনতে হবে।

শীরামকৃষ্ণকে ঈশ্বর ব'লে চিস্তা করা অনেক সহজ। কিন্তু বিপদ হ'ল এই

—আমরা মাস্থ্যে ঈশ্বরবৃদ্ধি আনতে পারি না। ঈশ্বর তো নিরাকার, নিত্য,
সর্বত্র বিরাজিত।

তাঁকে সাকার ব'লে চিন্তা করা মহাপাপ, ঐরপ চিন্তা করলে ঈশর-নিন্দা করা হয়। কিন্তু সাকাব উপাসনার মূলকথা এই যে, ঐ প্রকার উপাসনার মাধ্যমে উপাদক ভগববিষয়ে ধারণার উৎকর্ষ লাভ করে।

## মন্ত্র ও মন্ত্রহৈতক্য

মন্ত্রবাদের সমর্থকদের বিশাদ—কতকগুলি শব্দ গুরু বা শিগুপরস্পরায় চলে এদেছে। এই দকল শব্দের বাব বাব উচ্চারণে বা জ্বপে একপ্রকার উপলব্ধি হয়। 'মন্ত্রহৈতন্ত' শব্দের ত্ব-রকম অর্থ করা হয়। এক মতে মন্ত্র জ্বপ করতে করতে জাপকের সামনে তার ইইদেবতার আবির্ভাব হয়। 'ইই' হচ্ছেন মন্ত্রের বিষয় বা মন্ত্রের দেবতা। আর একটি মত এই: যে-গুরুর উপযুক্ত শক্তি নেই, তাঁর কাছে মন্ত্রদীক্ষা নিলে—সেই মন্ত্রে চেতনা সঞ্চার করতে হ'লে দীক্ষিতকে কতগুলি অমুষ্ঠান' করতে হয়, তখন দেই মন্ত্রজ্বপের ফল পাওয়া যায়। বিভিন্ন মন্ত্রে চেতনা সঞ্চারিত হ'লে তার বিভিন্ন লক্ষণ দেখা যায়। একটি সাধারণ লক্ষণ হচ্ছে—বছক্ষণ জপ করলেও জ্পকারী কোন রকম অস্বন্তি বোধ করে না এবং অতি অল্পন্তরের মধ্যেই তার মন:সংযোগ হয়। এ হচ্ছে তারিক মন্ত্রের কথা।

বৈদিক যুগ থেকেই মন্ত্র সম্পর্কে এই তৃটি মত চলে আসছে। বাস্ক ও অন্তান্তের অভিমত এই—বেদমন্ত্রের অর্থ আছে। কিন্তু প্রাচীন মন্ত্রশাস্ত্রীরা বলেন: এগুলির কোন অর্থই নেই। তবে কোন কোন যজ্ঞামুষ্ঠানে এই-সকল মন্ত্র বার বার উচ্চারিত হ'লে এগুলি যজ্ঞকর্তাকে বৈষয়িক স্থ-সমৃদ্ধি অথবা আধ্যান্ত্রিক জ্ঞান দান করে। উপনিষদের মন্ত্র-আবৃত্তিতে আধ্যান্ত্রিক জ্ঞানলাভ হয়।

## ঈশ্বর-সম্পর্কে ধারণা

প্রকৃতির নিয়ম-বন্ধনের অতীত—সর্বপ্রকারে স্বাধীন স্বতন্ত্র কাহারও সন্ধান লাভ করাই মাহুষের অন্তরের আকাজ্যা। বেদান্তরাদীরা এরপ নিত্য শাখত পুরুষ ঈশরে বিশাদ করেন। কিন্তু বৌদ্ধ ও সাংখ্যবাদীরা বিশাদ করেন 'জ্লু ঈশরে',—অর্থাং যিনি একদা মহুন্ত ছিলেন, তারপর আধ্যাত্মিক শক্তি অর্জন ক'রে ঈশরে পরিণত হয়েছেন। পুরাণসমূহে অবতারবাদের মাধ্যমে এই তৃটি মতের সামঞ্জু সাধিত হয়েছে। এতে বলা হয়েছে, 'জ্লু ঈশ্বর' তো নিত্য (শাখত) ঈশ্বর ছাড়া অ্লু কিছু নন, মায়া ছারা তিনি

১ পুরশ্চরণ

কেবল এই প্রকার রূপ পরিগ্রহ করেছেন। 'নিভ্য ঈশ্বরে'র বিক্রছে সাংখ্যবাদীরা যুক্তি দেন: 'মুক্ত আত্মা কি ক'রে এই বিশ্ব-ব্রহ্মাণ্ড স্পষ্ট করতে
পারে ?' মিথ্যা ভিত্তির উপর সাংখ্যবাদীদের এই যুক্তি স্থাপিত। মুক্ত
আত্মা তো কারও অধীন নয়, তাকে তো তুমি নির্দেশ দিতে পার না—এই
কর বা এই ক'রো না। দে মুক্ত, দে যা-ইচ্ছে করতে পারে। বেদান্তের
মতে জন্ত-ঈশ্বর ব্রহ্মাণ্ডের সৃষ্টি স্থিতি বা লয় করতে পারেন না।

### ঈশ্বরঃ ব্যক্ত ও অব্যক্ত

বাঁকে তোমরা ব্যক্তিষ্কাবাপন্ন ঈশ্বর বলো, আমার ধারণা তিনি এবং নৈর্বাক্তিক সন্তা একইকালে সাকার ও নিরাকার। আমরাও ব্যক্তিষ্ক-সম্পন্ন নৈর্বাক্তিক সন্তা। কথাটি নিরপেক্ষভাবে ব্যবহার করলে আমরা 'অব্যক্ত', আর আপেক্ষিকভাবে ব্যবহার করলে আমরা 'ব্যক্তি'। তোমরা প্রত্যেকেই বিশ্ব-সন্তা, সকলেই সর্বব্যাপী। শুনলে প্রথমটা মাথা ঘুরে বায়, কিন্তু আমি তোমাদের সামনে দাঁড়িয়ে আছি, এ কথা যত্তথানি সত্য, ঐ কথাও ততথানি সত্য, আত্মা সর্বব্যাপী না হয়ে পারে কি ক'রে ? আত্মার দৈর্ঘ্য নেই, প্রস্থ নেই, বেধ নেই—জড়ের কোন ধর্মই আত্মায় নেই। আমরা স্বাই যদি আত্মা হই, তাহলে দেশ (space) দারা পরিচ্ছিন্ন হ'তে পারি না, দেশ দেশকেই সীমাবদ্ধ করতে পারে, জড় জড়কে; আমরা যদি শরীরে আবদ্ধ থাকতাম, তাহলে আমাদের জড়বস্তই হ'তে হ'ত। শরীর, আত্মা—সব কিছুই জড় হ'ত। 'শরীরে বাদ করা', 'আত্মাকে শরীরে আটকে রাধা' প্রভৃতি কথাগুলি শুধু স্থবিধার জন্ম ব্যবহৃত হ'ত, এর অতিরিক্ত এদের কোন অর্থ থাকত না।

ভোমাদের অনেকেরই মনে আছে—আত্মার কি সংজ্ঞা আমি দিয়েছি:
প্রত্যেকটি আত্মা হচ্ছে এক একটি বৃত্ত, একটি বিন্দুতে বার কেন্দ্র এবং যার
পরিধি কোথাও নেই। কেন্দ্র হচ্ছে শরীরে, সেথানেই সব কর্মশক্তি
প্রকাশিত। ভোমরা সর্বব্যাপী, তবে সন্তাচেতনা একটি বিন্দুতে ঘনীভূত।
সেই বিন্দুটি কিছু জড় কণা সংগ্রহ ক'রে সেগুলিকে আত্মপ্রকাশের ষ্ম্নে
পরিণত করেছে। যার মাধ্যমে সন্তা নিজেকে প্রকাশ করে, ভাকে বলে
'শরীর'।

তাহলে তৃমি সর্বত্র আছে। যথন একটি শরীর বা যত্র আর কান্ধ করতে পারে না, তথন শরীরের কেন্দ্র 'তৃমি' সরে যাও, আবার নতুন সুল বা স্ক্র জড়কণা সংগ্রহ ক'রে তালের মাধ্যমে আবার কান্ধ করতে থাকো। এই হ'ল মাহ্রয়। তাহলে ঈশ্বর কি? ঈশ্বর হচ্ছেন একটি বৃত্ত, যার পরিধি কোথাও নেই এবং যার কেন্দ্র সর্বত্ত; এই বৃত্তের প্রতিটি বিন্দু চেতন ও স্ত্রিয়। সীমাবন্ধ আত্মা আমালের সঙ্গে সমানে কান্ধ ক'রে চলেছে। আমালের শুর্ একটি চেতন বিন্দু, সেই বিন্দু একবার এগিয়ে চলেছে, একবার পিছিয়ে যাচ্ছে।

বিশ্বক্ষাণ্ডের তুলনায় শরীর বেমন অতি ক্স. ঈশবের সংক তুলনায় বিশ্বক্ষাণ্ড তেমনি নগণ্য। আমরা যথন বলি, ঈশর কথা বলছেন, তথন তার অর্থ—তিনি বিশ্বক্ষাণ্ডের মাধ্যমে বলছেন। আমরা যথন বলি—তিনি দেশ-কালের সীমার অতীত, তার অর্থ—তিনি ব্যক্তিত্বশৃত্য সতা। এই উভয়ই এক সতা।

একটি দৃষ্টান্ত দিই: আমরা এখানে দাঁড়িয়ে স্থাকে দেখছি। মনে কর, তুমি স্থার দিকে এগিয়ে চলেছ। কয়েক হালার মাইল কাছে গিয়ে দেখবে আর এক স্থা—আনেক বড়। সবশেষে দেখবে, প্রকৃত স্থালক মাইল জুড়ে। এখন এই যাত্রাটিকে কয়েকটি শুরে ভাগ করা যাক, প্রত্যেক শুর থেকে ছবি ভোলা হ'ল। প্রকৃত স্থারিও ছবি তুলে নিয়ে ফিরে এসে সবশ্জনি তুলনা কর, মনে হবে প্রত্যেকটি পৃথক্। প্রথম দেখা গিয়েছিল একটি ছোট লাল গোলাকার পদার্থ, এবং শেষে দেখা গেল লক্ষমাইল-বাাপী বিরাট প্রকৃত স্থা। ছটি একই স্থা।

ঈশর সম্বন্ধেও তাই। অসীম সত্তাকে আমরা দেখছি বিভিন্ন স্থান থেকে, মনের বিভিন্ন তার থেকে। নিম্নতম মাহ্মষ দেখছে তাঁকে পূর্বপূক্ষ-রূপে; দৃষ্টি যথন আরও বড় হ'ল, তথন তাঁকে দেখছে একটি গ্রহের নিয়ন্তা-রূপে; দৃষ্টি আরও বাাপুক হ'লে মাহ্মম বুঝতে পারে, তিনি বিশের নিয়ামক। সর্বোচ্চ মানব অহ্ভব করেন, 'তিনি আমাদের স্বরূপ'। ঈশর সর্বদা একই, তাঁকে যে বিভিন্নভাবে বোধ হয়, তার কারণ দৃষ্টির প্রভেদ ও তারতম্য।

### ভগবৎ-প্রেম

## ১৮৯৪, ১৫ই ফেব্রুআরি আমেরিকার ডেট্রয়েট শহরের ইউনিটারিয়ান চাঠে প্রদন্ত ভাষণের সারাংশ।

ভগবান্কে আমরা মানি, ষণার্থই তাঁকে চাই ব'লে নয়—নিজেদের স্বার্থ-দিন্ধির জক্ত তাঁকে দরকার ব'লে। প্রেম হচ্ছে এমন কিছু, যা সম্পূর্ণ স্বার্থহীন; এ প্রেম বাঁকে অপিত হয়, শুধু তাঁরই মহিমা ও স্তুতি ছাড়া তাতে অভ্য কোন চিন্তার স্থান নেই। প্রেমের স্বভাব হচ্ছে প্রণতি আর পূজা, প্রতিদানে প্রেম কিছু চায় না। শুধু ভালবাসাই হ'ল বিশুদ্ধ প্রেমের একমাত্র আবেদন।

একজন হিন্দু-সাধিকা সম্পর্কে এ-রকম শোনা বায়—বিবাহের পর তিনি তাঁর পতি রাজাকে বলেছিলেন, 'ইতিপূর্বেই আমি বিবাহিতা।' রাজা জিজ্ঞাসা করেন, 'কার সঙ্গে?' সাধিকা উত্তর দেন, 'ভগবানের সঙ্গে।' দীন-দরিত্রের দারে দারে গিয়ে তিনি তাদের শিথিয়েছিলেন ঈখরকে গভীরভাবে ভালবাসতে। তাঁর হাদেরে ব্যাকুলতা কত গভীর ছিল তা তাঁর প্রার্থনাগীতিগুলির একটি হ'তে জানা বায়: 'আমি ধন মান কিছুই চাই না—এমন কি মুক্তিও চাই না; প্রভু, তুমি ইছা করলে আমাকে শত শত নরক-যাতনাও দিতে পারো, —তথাপি শুধু তোমাতেই আমার অহুরাগ দাও।' আমাদের প্রাচীন ভাষা এই সাধিকার মধুর ভজনাবলীতে পূর্ণ। তাঁর মৃত্যু যথন ঘনিয়ে এল, তথন এক নদীর তীরে গিয়ে তিনি সমাধিতে নিময় হলেন। এক মর্মস্পর্শী সঙ্গীতে তিনি ব্যক্ত ক'রে যান ধে, তাঁর প্রেমাম্পদের সঙ্গে মিলনের জন্মই তিনি যাত্রা করেছেন।

পুরুষেরা ধর্মের দার্শনিক বিচারে সমর্থ। নারী স্বভাবতঃ ভক্তিপ্রবণ; সে ভগবান্কে ভালবাদে হৃদয়ের অন্তত্তল থেকে, বৃদ্ধি দিয়ে নয়। সলোমনের প্রার্থনা-সঙ্গীতগুলি বাইবেলের চমৎকার অংশগুলির অন্ততম। এগুলির ভাবত-অনেকটা ঐ হিন্দু-সাধিকার ভজনগীতের মতো অন্তরাগে পূর্ণ। তথাপি শুনেছি, এই অতুলনীয় সঙ্গীতগুলি এই লাম নাকি বাইবেল থেক্কে বাদ দিতে চাচ্ছেন। এর একটা কৈফিয়ভও আমি শুনেছি,—সলোমন নাকি কোন যুবতীর প্রতি অন্তর্মক ছিলেন এবং যুবতীর কাছ থেকে তাঁর রাজোচিত

১ মীরাবাঈ

প্রেমের প্রতিদান চেয়েছিলেন। যুবতী অস্থা কোন যুবককে ভালবাসত, সলোমনের সঙ্গে কোন সম্পর্কই রাখতে চাইত না। এ কৈফিয়ভটি কারও কারও কাছে হয়তো বেশ ভালই লাগবে, কারণ এ-সব ভজনগীডের অস্তর্নিহিত ভাব—অলৌকিক ভগবৎ-প্রেম—ভারা বুঝতে অক্ষম। ভারতের ভগবদ্ভক্তি অ্যান্থ দেশের ভগবদ্ভক্তি থেকে কিছু স্বতন্ত্র, কারণ বে-দেশের ভাপমান-যন্ত্র গৃর্প্তের নীচে ৪০ ভিগ্রী স্টিত করে, সে-দেশের লোকের প্রকৃতিও কিছু ভিন্ন ধরনের হয়। যে-জলবায়তে বাইবেল রচিত হয়েছিল ব'লে শোনা যায়, সেধানকার লোকের আশা-আকাজ্জা—যারা ঈশবোপাসনার চেয়ে সন্দীতগুলিতে ব্যক্ত হৃদয়াবেগ দিয়ে সর্বসিদ্ধিপ্রদ অর্থের পূজা করতেই অধিকতর অভ্যন্ত—সে-সব আবেগশৃক্ত পাশ্চাত্য জাতিগুলি থেকে পৃথক্ ছিল। 'এতে আমার কি লাভ ?'—এটাই যেন ভগবদ্ভক্তির ভিত্তি। প্রার্থনাদিতে তারা ভগ্ন স্বার্থপূর্ণ বিষয়গুলিই কামনা করে।

প্রীষ্টানরা সর্বদা চান, ভগবান্ তাঁদের কিছু না কিছু দিন। সর্বশক্তিমান্
ঈশবের সিংহাসন-সমীপে তাঁরা ভিক্করপে উপস্থিত হন। গরে আছে
এক ভিক্ক কোন সমাটের কাছে ভিক্ষাপ্রার্থী হয়েছিল। ভিক্ক যথন
অপেক্ষা করছিল, সমাটের তথন প্রার্থনার সময়। সমাট প্রার্থনা করছিলেন:
'হে জগদীশর, আমাকে তুমি আরও ঐশর্য দাও, আরও শক্তি দাও,
আরও বড় সাম্রাজ্য দাও।' ভিক্ক এই শুনে চলে যাছিল। সমাট পিছনে
'ফিরে জিজ্ঞাসা করেন, 'চলে যাচ্ছ কেন ?' উত্তর হ'ল, 'ভিক্কের কাছে
আমি ভিক্ষা চাই না।'

যে তীত্র আধ্যাত্মিক উন্নাদনা মহমদের হুদয় আলোড়িত করেছিল, আনেকের পক্ষেই তা বোঝা কঠিন। তিনি ধুলোয় গড়াগড়ি দিতেন এবং বিরহ্মন্ত্রণায় ছট্ফট্ করতেন। যে-সব লোকোত্তর পুরুষ এক্সপ তীত্র হুদয়াবেগ অফ্ভব করেছেন, লোকে তাঁদের বায়ুরোগগ্রন্ত বলেছে। অহংশ্রুতাই ঈশরাহ্রাগের প্রধান লক্ষণ; ধর্ম আক্ষরাল মাহ্যের এক-রকম শথ বা বিলাসমাত্র হয়ে দাড়িয়েছে। লোকে গির্জায় বায় গড্ডলিকা-প্রবাহের মতো; তারা ভগবান্কে ফেছায় বরণ করে না, কারণ তাঁর দক্ষে তো তাদের প্রয়োজন বা স্বার্থের সম্বদ্ধমাত্র। অধিকাংশ লোকই এক-রকম প্রছয় নাত্তিক, অম্বচ নিজেদের খ্র ধর্মপ্রাণ বিশাসী ভেবে আত্মপ্রসাদ লাভ ক'রে থাকে )

# মাতৃভাবে উপাসনা

১৯০০, জুন মাসে নিউ ইয়র্কে প্রদত্ত ভাষণের সংক্ষিপ্ত লিপির অমুবাদ।

প্রত্যেক ধর্মেই মাহ্র্য বিভিন্ন গোষ্ঠা-দেবভার ভাব হইতে তাহাদের সমষ্টি পরমেশর-ভাবে উপনীত হুইন্নাছে; একমাত্র কন্ফিউসিয়াস চিরস্তন একটি নীতির কথা প্রকাশ করিয়া বলিয়াছেন। মহুদেবভা আহরিমানে রূপাস্তরিত হুইন্নাছেন। ভারতে পুরাণের গল্প চাপা পড়িয়াছে, তাহার ভাব বহিয়া গিয়াছে। ঋগ্বেদেই একটি মন্ত্র' পাওয়া যায়, 'অহং রাষ্ট্রী সঙ্গমনী বস্নাম্—'।

মাতৃ-উপাদনা একটি স্বতন্ত্র দর্শন। আমাদের অহত্ত বিবিধ ধারণার মধ্যে শক্তির স্থান দর্বপ্রথম। প্রতি পদক্ষেপে ইহা অহত্ত হয়। অস্তরে অহত্ত শক্তি—আত্মা, বাহিরে অহত্ত শক্তি—প্রকৃতি। এই ত্ই-এর সংগ্রামই মাহযের জীবন। আমরা বাহা কিছু জানি বা অহতেব করি, তাহা এই ত্ই শক্তির সংযুক্ত ফল। মাহুষ দেখিয়াছিল, ভাল এবং মন্দ—উভয়ের উপর স্থের আলো দমভাবে পড়িতেছে। ঈশর দম্বদ্ধে এ এক নৃতন ধারণা —এক দার্বভৌম শক্তি সব কিছুর পশ্চাতে। এইভাবেই মাতৃভাব উত্তত।

সাংখ্য-মতে ক্রিয়া প্রকৃতির ধর্ম, আত্মা বা পুক্ষের নয়। ভারতে
নারীর সর্ববিধ রূপের মধ্যে মাত্ম্তি স্বার উপরে। মা স্বাবস্থায় সন্তানের
পাশে পাশে থাকেন। স্ত্রী-পুত্র মাহ্যকে ত্যাগ করিতে পারে, মা কিছ
কথন সন্তানকে ত্যাগ করিতে পারেন না। আবার মাতৃশক্তিই পক্ষপাতশ্ত ।
মহাশক্তি। মায়ের স্বচ্ছ স্নেহ প্রতিদানে কিছু চায় না, কিছু কামনা করে না,
সন্তানের দোষগুলি গ্রাহ্য করে না—সে জন্ত বরং আরও বেশী ভালবাসে।
বর্তমানে মাতৃ-উপাসনা উচ্চন্তরের হিন্দুদের সাধনার প্রধান অক।

ষাহা এখনও পাওয়া যায় নাই, তাহাকেই 'লক্ষ্য' বলিয়া বর্ণনা করা হয়। মাতৃ-সাধনায় লক্ষ্য বলিয়া কিছু নাই। সব কিছু মায়ের থেলা, কিছু ইহা আমরা ভূলিয়া যাই। স্বার্থবাধ না থাকিলে তৃঃথও আনন্দের অফুভূতি আনিতে পারে, যদি আমরা আমাদের জীবনের সাক্ষিরূপে পরিণত হই। জগদ্-ব্যাপারের পিছনে একটি শক্তি ক্রিয়ালীল, এই ধারণাই এই ভাবের সাধককে বিশ্বিত করে। আমাদের ধারণা—ঈশর মাছবের মতো সদীম ও ব্যক্তিঅ-যুক্ত। শক্তির সকে এক বিশ্ববাপী ক্ষমতার ধারণা আদে। শক্তিব বিলতেছেন, 'আমি রুদ্রের জন্ত ধন্ধ বিশ্বত করি, যাহাতে তিনি ব্রন্ধবেষীকে ধ্বংস করিতে পারেন।' উপনিষদে এই ভাবের চিন্তা নাই, বেদান্ত এই বিষয়ে বেশী অগ্রসর হন নাই—ঈশ্বরতত্ব লইয়া মাধা ঘামান নাই। কিন্তু গীতায় অর্জুনের প্রতি শ্রীকৃষ্ণের তাৎপর্যপূর্ণ উক্তি: 'সদস্চাহ্মর্জুন'—আমি ব্যক্ত, আমিই অব্যক্ত; ভাল মন্দ—সবই আমার সৃষ্টি।

এই ভাব কিছুকাল স্থা অবস্থায় থাকে। পরে আবার দেখা দেয় নৃতন
দর্শন। এই জগৎ সৎ ও অসতের সংমিশ্রণ—উভয়ের মধ্য দিয়া একই শক্তি
আত্মপ্রকাশ করিতেছে। বিশ্বজগতের আংশিক অস্থভূতি হইতে ঈশর সমুদ্ধে
যে ধারণা হয়, তাহাও আংশিক মাত্র। সহাস্থভূতির অভাবে এই ধারণা
মান্ত্রকে পশুভাবাপন্ন ও হিংশ্র করিয়া ফেলে। এই ভাবের উপর প্রতিষ্ঠিত
নীতি পশুর ধর্ম।

সাধু পাপীকে ঘুণা করে, আবার পাপীর বিজোহ পুণ্যবানের বিরুদ্ধে।
এই ভাবও অবশ্র তাহাকে আগাইয়া লইয়া যায়। বারংবার আঘাতে নিপ্পিষ্ট
হইয়া ছষ্ট স্বার্থপর মন মরিয়া যায়—তথন আমরা জাগিয়া উঠি এবং মায়ের
সত্তা অফুভব করি।

মায়ের কাছে প্রতিনিয়ত অকুণ্ঠ শরণাগতিই আমাদের শাস্তি দিতে পারে। তাঁহার জন্তই তাঁহাকে ভালবাসো—ভয়ে নয়, বা কিছু পাইবার আশায় নয়। তাঁহাকে ভালবাসো, কারণ তুমি সন্তান। ভালোয় মন্দে সর্বত্র তাঁহাকে সমভাবে দেখ। যথন আময়া তাঁহাকে এইরূপে অফুভব করি, তথনই আমাদের মনে আসে সমত্ব ও চিরশান্তি—ইহাই মায়ের স্বরূপ। যতদিন এই অফুভ্তি না হয়, ততদিন হুঃধ আমাদের অফুসরণ করিবে। মায়ের কোলে বিশ্রাম করিতে পারিশেই আময়া নিরাপদে থাকি।

# তথ্যপঞ্জী

## তথ্যপঞ্জী

### ভক্তিযোগ

গ্রন্থপরিচয়: 'ভজিষোগ' বক্তাগুলির সংক্ষিপ্ত বিবরণ ১৮৯৫ খৃ: প্রথমে পুত্তিকাকারে প্রকাশিত হয়। ঐ বংসরই পাদটীকাদি সহ 'ব্রহ্মবাদিন্'পত্রিকায় বর্ধিতাকারে মুক্তিত হয়। স্বামী শুদ্ধানন্দ কৃত বাংলা অফুবাদের বিজ্ঞাপন উলোধনে ১৩০৬ সালের (২য় বর্ষ) ৬ চাংখ্যায় প্রকাশিত দেখা যায়।

### পুঠা পঙ্জি

- ণ লগুনে প্রথম বক্তৃতামালাঃ ১৮৯৫ খৃঃ সেপ্টেম্বর হইতে নভেম্বর
  পর্যন্ত স্বামীজী লগুনে ছিলেন, মিঃ স্টার্ডির উদ্যোগে কয়েকটি
  বক্তৃতা দেন এবং নভেম্বরের শেষ দিকে নিউ ইয়র্কে ফিরিয়া যান,
  পর বৎসর (১৮৯৬ খৃঃ) এপ্রিলের শেষে আবার ইংলণ্ডে আসেন
  এবং এইবার বক্তৃতামালা শুরু হয়। স্বামী সারদানন্দ এই সময়
  উপস্থিত ছিলেন।
- বেদান্ত-মাদিক 'ব্রহ্মবাদিন্': আলাদিলা পেরুমলের ব্যবস্থাপনায় এবং জি. ভেক্ষটরক রাও ও নাজুগু রাও-এর সহযোগিতায় ১৮৯৫ থৃ: ১৪ই দেপ্টেম্বর মাদ্রাজ শহর হইতে পাক্ষিক পত্রিকার্মপে 'ব্রহ্মবাদিন' প্রকাশিত হয়।
- শহর (৭—৮ শতক): অবৈতবাদী আচার্য, বেদান্তস্ত্রাদি
   প্রস্থানতয়ের ভাষ্যকার এবং দশনামী বৈদান্তিক সন্ন্যাদী-সম্প্রদায়ের
   প্রতিষ্ঠাতা। ৫ম থণ্ড ৪৭৩ প্র: দ্র:।
- রামান্ত্র (১০১৭-১১৩৭): বিশিষ্টাহৈতবাদী আচার্য ও বৈফ্বধর্মের প্রচারক। 
   শ্ব বিশ্ব বিশ্
- ত নারদ তদীয় 'ভক্তিখতো' :

  এই থণ্ডেই স্বামীন্তী-ক্বন্ত অন্তবাদ দ্রষ্টব্য পৃ: ৩৩১

  ১১ ব্যাদস্তের মহানু ভায়কার : আচার্য শহর

- জানমার্গ ও ভক্তিমার্গের আচার্যগণঃ জ্ঞানমার্গের আচার্য গৌড় পাদ শহর প্রভৃতি; ও ভক্তিমার্গের আচার্য রামাহক্ত মধ্ব প্রভৃতি।
- ১১ ৫ ভোজ: ভোজরাজ ধারা (উজ্জ্যিনী নগরী)র ঝাজা, তাঁহার রাজত্বকাল ৯৩২-৯৮৩ শকাল বলিয়া নির্ণীত। পাতঞ্জলমুত্রে তাঁহার 'রাজ্মার্তগু-রৃত্তি' বা 'ভোজ্যুত্তি' বলিয়া একটি সহজ্ বৃত্তি আছে। তিনি শৈবমতের আচার্য; রামায়ণ-চম্পু প্রভৃতি আরও ক্য়েকটি গ্রন্থের রচয়িতা বলিয়া প্রসিদ্ধ।
  - ১০ শাণ্ডিল্য: শাণ্ডিল্য ঋষি, ইহার প্রণীত একটি ভক্তিবিষয়ক স্ত্র-গ্রন্থ আছে ॥ ইহাতে ১০০টি স্ত্র আছে।
  - ১১ ভক্তরাজ প্রহলাদ: এই গ্রন্থাবলীর ৮ম খণ্ডে ২৮২ পৃ: 'প্রহলাদচরিত্র' ফ্রন্টবা।
- ১২ ৪ রামানুজ শীভান্তে এক প্রাচীন আচার্বের উক্তি উদ্ধৃত করিয়াছেন প্রাবিড়াচার্বের অধুনালুপ্ত 'বোধায়ন ভাষ্য'।
- ১৪ ৫ মধ্বাচার্য (১১—১২ শতক): দা।ক্ষণাত্যের প্রাসিদ্ধ বেদাস্ত ভাষ্যকার। ইনি বৈতবাদী। ৫ম থণ্ডে ৪৭৬ প্: দ্র:।
- ১৬ ১৮ 'প্রকৃতিলীন': সাংখ্যে আধিকারিক পুরুষকে 'প্রকৃতিলীন' পুরুষ
  বলে। পূর্ণজ্ঞানলাভের পূর্বে লোককল্যাণ-বাদনা থাকায় তাঁহারা
  প্রকৃতিতে লীন হইয়া আধিকারিক পুরুষরূপে জন্মগ্রহণ করেন
  এবং বড়ৈশ্বর্ষসম্পন্ন হইয়া এক কল্পকাল পর্যন্ত আশেষ প্রকারে
  লোককল্যাণ সাধন করিয়া শেষে স্বরূপে লীন হন। সাংখ্যাচার্যগণ
  'প্রকৃতিলীন' পুরুষগণের মধ্যে তুইটি শ্রেণী নির্দেশ করিয়াছেন,
  যথা—'কল্পনিয়ামক ঈশর' ও 'ঈশ্বরকোটি'।
  - [ শ্রীশ্রীরামক্রফ-লীলাপ্রদক্ষে অবভরণিকা ( ৪ পৃঃ ) ও বিজ্ঞানভিক্ রচিত সাংখ্যপ্রবচনভাগ্র স্কঃ ]
- ১৮ ১৬ ভগৰান্ কপিল: 'চতুর্বিংশতিতত্ত্ব'-সমন্বিত সাংখ্যদর্শনের প্রথম ও প্রধান উপদেষ্টা বিখ্যাত ঋষি। ৫ম খণ্ডে ৪৭৯ পু: দ্রা:।

- ১৯ বিজ্ঞানবাদ (Idealism) ও বাত্তববাদ (Realism):

  যাঁহারা বলেন, মনোজগৎই সভ্য, বাহিরের কোন ভিন্ন সন্তা নাই,
  রূপ রূপ গদ্ধ শব্দ স্পর্শ, যাহা লইয়া আমাদের বাফ্ জগৎ গঠিত,
  উহা সবই আমাদের মানসিক বৃদ্ধি ব্যতীত অন্ত কিছুই নয়,
  তাহাদিগকেই পাশ্চাত্যদার্শনিকগণ Idealist বা বিজ্ঞানবাদী
  বলেন। জেনো (Zeno), প্লেটো, বার্কলে প্রভৃতি এই শ্রেণীতে
  পড়েন। ফিক্টে শেলিং ও হেগেলকেও বিজ্ঞানবাদী বলা হয়।
  আর যাঁহারা মনে করেন, বাহিরের জগৎই সত্য ও আমাদের
  সকল জ্ঞান বাহির হইতে ইন্দ্রিয়ের ভিতর দিয়া আদে,
  মন বলিয়া পৃথক কোন পদার্থ নাই, পাশ্চাত্যে তাঁহাদিগকে
  Realist বা বান্তববাদী বলে। লক, হিউম, হ্যামিলটন, মিল
  প্রভৃতি এই শ্রেণীর দার্শনিক।
- ২১ ২৮ ই টাপূর্ত: বৈদিক যজ্ঞাদি কর্মকে 'ইষ্ট' ও জনহিতার্থ স্মার্তকর্মকে (স্মৃতিবিধানোক্ত ) 'পূর্ত' বলে।
  - ইউ— অগ্নিহোত্তং তপ: সত্যং বেদানাং চামুপালনম্। আতিথ্যং বৈশদেবশ্চ ইউমিত্যভিধীয়তে॥
  - পূর্ত— বাপীকৃপতড়াগাদি দেবতায়তনানি চ। অন্ধ্রপানমারামং পূর্তমিত্যভিধীয়তে॥
- ২৯ ২৩ বিনি বিশ্বান নিম্পাপ ও কামগন্ধহীন, যিনি শ্রেষ্ঠ ব্রন্ধবিং 'শ্রোত্রিয়োহর্**জিনোহকামহতঃ'—গুরুর এই লক্ষণ** শ্রুতিতে উ**ক্ত** হইয়াছে। বৃহ. উপ., ৪।৩।৩৩, তৈজ্ঞি. উপ., ২।৮
- ৩৬ ৪ ভারতীয় দর্শনের মতে সম্দয় জগং নামরূপাত্মক বাচারগুণং বিকারো নামধেয়ং মৃত্তিকেত্যেব সত্যম্ ॥ ছানেদাগ্য উপ., ৬।১।৪
  - ১৭ ব্ৰহ্মা, হিবণ্যপর্ভ বা সমষ্টিমহৎ:
    হিবণ্যপর্ভ: সমবর্ভতাগ্রে ভূতদ্য জাত: পতিবেক আসীৎ।
    স দাধার পৃথিবীং ছাম্ভেমাং…॥ হিবণ্যপর্ভস্কম্ ঋথেদ ১০।১২১,
    ইহাকেই হিবণ্যপর্ভস্কে 'হিবণ্যপর্ভ', মুগুকোপনিষদে 'ব্রহ্মা' ও

পৃঠা পঙ্ক্তি

66 60

বেদান্তশাত্রে 'হিরণ্যগর্ভ', 'স্ত্রাত্মা' বা 'প্রাণ' বলা হইয়াছে (বেদান্তদার দ্র:)। স্বামীজী ইহাকেই 'সমষ্টিমহৎ' বলিয়াছেন। ক্যোট: বৈয়াকরণ পতঞ্জলি প্রভৃতির মতে, সৎ-চিৎশ্রানন্দ এক নিত্য শব্দর্শ। ব্রহ্মই শব্দরণে ও অর্থরণে বিবর্তিত হন। এক ব্রহ্মই পরা পশ্রত্তী মধ্যমা ও বৈধরী-রূপে প্রাণিদ্ধ। দেই এক সন্তাই যথন 'নাদের' দ্বারা (অর্থাৎ কণ্ঠ তালু প্রভৃতির সংযোগে যে অন্তঃস্থ বায়ু নাদরণে উত্থিত হয়) নানাপ্রকারে রাম, কৃষ্ণ ইত্যাদি বর্ণ পদ ও বাক্যরপে অভিব্যক্ত হয়। উহাই অর্থের জ্ঞান জ্বনায়—তাহাকেই ফোট বলে। 'অর্থং ফোটয়তি ইতি ফোটঃ' এবং বর্ণই 'ফুট্যতে অভিব্যজ্ঞাতে ইতি' অর্থাৎ বর্ণের দ্বারা যাহা অভিব্যক্ত হয়, এবং অর্থবোধ জ্বনায়, তাহাই 'ফ্রেটি'। স্বামীজী ওঁকারকে ফ্রেটের বাচক বলিয়া নির্দেশ করিয়াছেন। [পতঞ্জলির মহাভাগ্য, তাহার টীকা কৈয়ট, ভর্তহরি-কৃত 'বাক্যপদীয়' ইত্যাদি গ্রন্থ দ্র:।]

85 9

ъ

সত্ব, রক্ষঃ ও তমঃ : গীতা ( গুণজ্রবিভাগবোগ ) ১৪শ জঃ দ্রঃ। প্রেটেন্ট্যান্ট ধর্ম: খুষ্টায় পঞ্চলশ শতকে সংস্কাবের ফলে উভূত প্রীপ্রধর্মের শাথা। ১৫২০ খৃঃ জার্মানির ১৯টি রাজ্য ব্যক্তিগত বিচারবৃদ্ধির ( Private Judgment ) অধিকার হরণের বিক্ষেত্র প্রতিবাদ জানায়—এই প্রতিবাদকারীদের 'প্রোটেন্ট্যান্ট' বলিত। বাহারা রোমান ক্যাথলিক বা গ্রীক চার্চের প্রাধান্ত স্বীকার করেন না, সেই সকল খুষ্টায় ধর্মমতকে সাধারণভাবে 'প্রোটেন্ট্যান্ট' ধর্ম বলে। মার্টিন ল্থারই এই ধর্মসংস্কাবের নেতা। প্রোটেন্ট্যান্ট ধর্ম বহু শাথায় বিভক্ত; প্রধানগুলি: মেথডিন্ট, ব্যাপ্টিন্ট, ল্থারিয়ান, কংগ্রিগেশনাল, প্রেসবিটেরিয়ান, এপিস্কোপাল। অগন্ট কম্ভে ( ১৭৯৮-১৮৫৭ ) ঃ ফরাসী দার্শনিক, প্রভ্যক্ষবাদের ( Positivism ) উদ্ভাবক। ক্ষের-কেন্দ্রক ধর্মমতের বিক্রমে তিনি তাঁহার দর্শন রচনা করিয়াছেন। ২য় থণ্ডে

'দার্শনিক পরিচিতি' দ্র: ৪৯৩ পু:।

দ অ্জেরবাদী (Agnostic): ঈশবের অন্তিত্ব সম্বন্ধে জানা সম্ভব নয়
—এই মতবাদকে অজ্ঞেরবাদ বলে। অজ্ঞেরবাদীরা দেইজন্ম ঈশবের
অন্তিত্বের বিষয় লইয়া বিচার হুইতে বিরম্ভ থাকার পক্ষপাতী।
পাশ্চাভ্যের ক্যাণ্ট, স্পেন্সার প্রভৃতি এই মতের সমর্থক।

৪৩ ১১ পরমকরুণাপরবশ হইয়া বেদাস্ত…

তুলনীয় : শৃধন্ধ বিশ্বে অমৃতস্ত পুত্রা: । বে. উপ., २।৫ বেদাহমেতং পুরুষং মহান্তং আদিত্যবর্ণং তমদঃ পরস্তাৎ তমেব বিদিস্বাহতি মৃত্যুমেতি

নান্য: পদ্বা বিভাতে হয়নায়। খে. উপ., ৩৮

- ৪৪ ৪ সাধু ত্লদীলাদ: অনামখ্যাত দাধক ও কবি। হিন্দী রামায়
  'রামচরিভমানদ' ইহার অমর রচনা। ইহার রচিত দোহাগুলিও
  গভীর উপদেশপূর্।
- ৪৭ ১১ পঞ্চমহাষ্ত্র: ব্রহ্ম, পিতৃ, ঋষি, ভৃত, নৃ—এই পাঁচটিকে কেন্দ্র করিয়া।
  অধ্যাপনং ব্রহ্মষ্ত্র: পিতৃষ্ত্রয় তর্পণম্।
  হোমো দৈবো বলির্ভোতো নুষ্ত্রোহতিথিপুক্রনম॥—মন্তুসংহিতা
  - (১) ব্হম্বজ্ঞ—বেদাধায়ন, (২) পিতৃষ্জ্ঞ—পিতৃতর্পনাদি,
  - (৩) দেব বা ঋষিষজ্ঞ—হোমাদি, (৪) ভৃত্ৰজ্ঞ—সাধারণ প্রাণীকে অল্লদান, (৫) নৃষজ্ঞ—অভিথিসেবাদি।
- ৫৯ ২১ এরপ ভক্ত দর্পদিষ্ট হইলে বলে, তেনুত আদিয়াভিল পওহারী বাবাকে দর্প দংশন করে; চৈত্ত ফিরিয়া আদিলে তিনি বলিয়াভিলেন, প্রিয়তমের নিকট হইতে দৃত আদিয়াভিল।
- ৬৭ ১১ আমরা শক্নির মতো, স্মাংসথওের প্রতি আরুষ্ট
  তুলনীয় শ্রীরামকৃষ্ণ-কথামতে: 'চিল শকুনি আনেক উচ্তে ওঠে,
  কিন্ধ নজর ভাগাডে'।
- ৮১ ২ বে-সকল ধর্মসভালায় বিবাস করেন—ভগবান্ অবতীর্ণ হন

  এক মাত্র হিন্দুকাই নররূপে ভগবানের অবতরণ বিশাস করেন।
  ইনলাম ধর্মমতে ঈশবের অবতার হয় না; 'মহম্মণ' ঈশবংপ্রারিত
  পুরুষ। ঐতিধ্যে যীও্ঞীইকে 'ভগবানের পুত্র' বলা হয়। রোমান

ক্যাথলিকগণ বিশ্বাদ করেন, ঈশ্বর এইশরীরে মানবরূপে আবিভূতি। তবে ইহারাও ঈশবের একাধিক অবতার স্বীকার করেন না।

৮৬ ৬ চিনি হওয়া ভাল নয়, চিনি খেতে ভালোবাসি

রামপ্রসাদের গানে আছে—'চিনি হওয়া ভাল নয় মন, চিনি থেতে ভালবাদি।' শ্রীরামকৃষ্ণ বহুবার এই কথা বলিয়াছেন।

আমি একজনকে জানি, লোকে তাহাকে পাগল বলিত এখানে শ্রীরামক্বঞ্বের কথাই বলা হইতেছে।

### ভক্তিরহস্থ

গ্রন্থ-পরিচয়: ১৮৯৫ খৃ: লগুনে প্রদন্ত বক্তামালা, এগুলি 'Addresses on Bhakti-Yoga' নামে পরিচিত। ১৩১৭-১৮ সালে (১২ বর্ষের) উদ্বোধনে বিভিন্ন সংখ্যায় এগুলির অহ্বাদ প্রকাশিত হয়।

३०२ २

20

ভক্তিযোগের আচার্বগণ

রামাহজাচার্য, মধ্বাচার্য, বল্লভাচার্য প্রভৃতি।

১০৮ ৭ এমার্সন (১৮০৩-৮২): রাল্ফ ওয়াল্ডো এমার্সন বিখ্যাত আমেরিকান লেখক ও কবি। ধর্মধাজকের পুত্ররূপে তিনি প্রথম জাবনে হার্ভার্ডে ঐ কার্যের জন্ম নিজেকে প্রস্তুত্ত করিতেছিলেন, কিন্তু শীদ্রই আফুষ্ঠানিক ধর্মে বিশাস হারাইয়া ঐ কার্য ত্যাগ করেন। ইওরোপ জমণের ফলে তিনি ওয়ার্ডসওয়ার্থ, কোলরিজ, কার্লাইল প্রভৃতি কবি ও মনীষীর সাহচর্যে আদেন এবং জার্মান দর্শন সম্বন্ধে নৃতন চেতনা লাভ করেন। তাঁহার সময়ে নিউ ইংলতে যে জতীক্রিয়বাদের স্কচনা হয়, তিনি উহার এক উৎসাহী প্রবক্তা। তাঁহার রচনা ও ব্যক্তিগত সাহচর্য থোরো প্রভৃতির উপর প্রভাব বিস্তার করে।

১০৯ ১৮ বীশুঞ্জীটের 'শৈলোপদেশ' : নিউ টেন্টামেন্টের অন্তর্গত 'Sermon on the Mount'—ম্যাথ্য ( ৫-৭ ), ল্যক ( ৬ : ২০-৪৯ )। ধ্য ধণ্ডে ৪৮৫ পু: ন্তঃ।

পৃষ্ঠা পঙ্জি

309 38

যী শু---ক্রেতা-বিক্রেতাদিগকে তাডাইয়া দিয়াছিলেন

জেফসালেমে আসিয়া যীও বিহোবার মন্দিরে প্রবেশ করিয়া দেখেন, সেখানে ব্যবদা-বাণিজ্য—টাকা-লেনদেন চলিতেছে, তিনি ক্রুদ্ধ হইয়া সকলকে ভাড়াইয়া দিয়া বলেন, শাস্ত্রে লিখিত আছে: আমার মন্দির প্রার্থনা-ভবন, ভোরা ইহাকে চোরের আড়োয় পরিণত করিয়াছিদ। (N. T., Matt. XXI, 12)

- ১৩৮ ২৪ হিতবাদিগণ (Utilitarians): ধর্মীয় ও সামাজ্সিক স্কল ব্যাপারে ব্যক্তিবিশেষের ও সমাজের হিতসাধনের নীতিই এই তত্ত্বের মূল কথা। ইহাদের মতে—ব্যক্তিবিশেষের জীবনে যাহা স্বাপেক্ষা অধিক স্থথ আনে, তাহাই সং ধর্ম এবং সমাজ-জীবনে যাহা স্বাপেক্ষা অধিক লোকের স্বাধিক স্থপবিধান করে, তাহাই সামাজিক সং কর্ম। জেরেমী বেস্থাম, জেম্স্ মিল, জন স্টুয়ার্ট মিল প্রভৃতি এই মতের প্রবক্তা।
- ১৪৩ ২৭ ক্রিশ্চিয়ান সায়েণ্টিস্ট: আমেরিকান মহিলা মিসেস এডি
  বেকার (১৮২১-১৯১০) কর্তৃক ১৮৭৬ খৃ: প্রতিষ্ঠিত ধর্মীয় সংস্থা।
  ১৮৯২ খৃ: বস্টনে ক্রিশ্চিয়ান সায়েণ্টিস্টদের প্রথম গির্জা স্থাপিত
  হয়। ইহারা মানসিক ও আধ্যাত্মিক উপায়ে রোগ-নিরাময়ে
  বিশাস করেন। যীশু একটি কয় ব্যক্তিকে যাহা বলিয়াছিলেন,
  বাইবেল-এ (ম্যাথ্য, ৯:২) ভাহা পাঠ করিয়া মিসেস বেকারের
  এই দৃঢ় বিশাস ক্রাায়।

১৪৪ ১ থিওজফিস্টদের মতে একজন 'মহাস্মা'

থিওজ্ঞ ফিটগণ বিখাস করেন, বড় বড় সাধক মহাপুরুষগণ দেহ-ত্যাগের পরও কুমাশরীরে থাকেন এবং পৃথিবীর উপর প্রভাব বিভাব করেন। ইহাদিগকে 'মহাস্থা' বলা হয়।

২১ ভালমুড (Talmud): ইছদীদের ধর্মগ্রন্থ, ইহার ছইটি ভাগ। প্রথমটি মিশ্না (Mishnah or Mishna)—ইহাতে Rabbi Judah the Prince কতু ক দংক্ষিপ্তাকারে সংক্লিড (১৩:-২২০ খৃ:) মৌধিক অন্নাসন (Torah) আছে। ওল্ড টেন্টা- মেন্টের প্রথম পাঁচটি পুতকে (Books) যে অফুশাদনবিধি আছে, 'মিশনা' তাহারই পরিশিষ্ট। ইহার সংকলনের পর বহু শতাকী ধরিয়া ইহার উপর পণ্ডিভগণ যে ভাষ্য লিধিয়াছেন, দেইগুলিকে জেমারা (Gemara = completion) বলা হয়।

286 25

8 4

ঈখর যে ঘৃঘুর রূপ ধারণ করিয়া আসিয়াছিলেন

He saw the Spirit of God descending like a dove.

-(N. T. Matt., III, 16)

১৩ ভিনি যে গোরূপ ধারণ করিয়াছিলেন

শ্রীমন্তাগবতে ১ম ক্ষম্পে ১৬শ অধ্যায়ে বৃষ এবং গাভীকে ধর্ম ও ধরণীরূপে বর্ণনা করা হইয়াছে। 'গো' শব্দের অর্থ বেদ, ধর্ম, ধরণী প্রভৃতি। ঈশ্বর বেদম্তি। পুরাণে তাঁহাকে গোরূপে বর্ণনা করা হইয়াছে; গাভীর শরীরে সর্বদেবের কল্পনা করা হয়।

তুইদিকে তুই দেবদূত বদানো দিল্পকের আকৃতি একটি মৃতি
মুশার নেতৃত্বে মিশর হইতে নির্গত হইয়া ইছদীরা যথন গৃহহীনভাবে ঘূরিতেছিল, তথন তাহারা একটি তাঁবুতে (Tabernacletent) একটি দিল্পকে ঈশরের আদেশ-লিখিত পত্রটি রাখিত,
পরমপ্রিত্র (Holy of holies) জ্ঞানে দেই আধারে ঈশরের
উপস্থিতি কল্পনা করিতে এবং মনে করিত উহার মাধ্যমে ঈশর
তাহাদের রক্ষা করিতেছেন।

- ১৮ 'কাবা': মকায় অবস্থিত পৰিত্ৰ ক্লফপ্ৰস্তৱ। ৫ম খণ্ডে ৪৭০ পু: ৫. ।
- ১৪৭ ২১ জিন: 'জিন' শব্দের অর্থ জয়ী। জৈনধর্মের প্রবর্তক মহাবীরকেও 'জিন' বলা হয়।
  - ২৭ অরুদ্ধতী (নক্ষ্ত্র): উত্তরাকাশে সপ্থবিমণ্ডলে বশিষ্ঠের নিকট অবস্থিত একটি কুল্ল নক্ষ্য। ৫ম খণ্ডে ৪৮৯ পৃ: ল:।
- ১৫০ ৫ পরমাণুর গঠন প্রণালী আনতের গঠনপ্রণালী জানিতে পারিবেন ইলেক্ট্রন-মভবাদ অফুদারে পরমাণুর গঠন এইরপ: কেন্দ্রীয় নিউক্লিয়াদের চারিদিকে কভকগুলি ইলেক্ট্রন ঘ্রিডেছে,

পৃষ্ঠা পধ্জি

সৌরজগৎ বা নক্ষত্রজগতের গঠনপ্রণালীও অফুরূপ, এক ঘনীভৃত শক্তিকেন্দ্রের চারিদিকে ক্ষত্রর শক্তিপুঞ্জ ঘ্রিতেছে। স্বামীজী অণু ও মহতের এই সাদৃত্য ইঙ্গিত করিতেছেন। বৈজ্ঞানিক নীলস্বোর ইলেক্ট্র-তত্ত্ব উপস্থানিত করেন ১৯১৩ খঃ।

- ১৫৫ ১১ প্রেণবিটেরিয়ান: প্রোটেস্ট্যাণ্ট শাখার প্রধান সম্প্রদায়গুলির একটি, নিবাচিত প্রতিনিধি দাবা শাসিত। জ্রিখে ১৫১৯ খৃঃ উদ্ভ, ক্যালভিন কত্ কি ব্যাখ্যাত, স্কটলণ্ডে বহুল প্রচারিত, পরে পৃথিবীর নানাহানে বিস্তৃত।
  - ১৫ কোয়েকার: ১৫৫০ খৃ: জ্বর্জ ফ্র-প্রভিন্তিত একটি এটান সম্প্রদায়। এই গোলীর নাম 'Society of Friends'. এই সম্প্রদায় ইংলগু ও আমেরিকায় ক্রুত প্রসার লাভ করে। তাহাদের মধ্যে ছিল অনেক উৎসাহী প্রচারক। বস্টন ও নিউইংলগু হুইতে বিভাড়িত হুইয়া তাহারা রোড খীপে (Rhode Island) আশ্রয় গ্রহণ করে। পরে বিখ্যাত কোয়েকার উইলিয়াম পেন নিজ্পস্প্রদায়ের জ্ব্যু 'পেনিদিলভানিয়া' নামে নৃতন উপনিবেশ স্থাপন করেন।
  - ১৮ পিটর : দেউ পিটর খাইের অক্সতম প্রধান শিক্স, তিনি 'ব্যাপ্টিস্ট' জনের নিকট দীকা লাভ করেন। তাঁহারই মাধ্যমে 'ধর্মণংস্থা' প্রতিষ্ঠা করিবেন, কুশবিদ্ধ হইবার পূর্বে খাই এইব্লপ জানান। (Upon this rock I will build my Church.

    —N. T. Matt., XVI, 18)। জেরুলালেমে প্রচারের পর তিনি বোমে যান এবং সেধানেই ধর্মণংস্থা স্থাপন করেন। তাঁহার শিক্স-প্রশিক্ষপাই পরে 'পোপ' নামে পরিচিত হন।
- ১৬৪ ১৬ সেণ্ট পল (৩-৬৭ ?): প্রথম জীবনে এটবিছেবী ছিলেন, পরে আলৌকিকভাবে এটের আদেশ পাইয়া একান্ত বিশাসী ও ভক্ত হন, গ্রীসে ও রোমে এটের বাণী প্রচার করেন, রোম সমাট্ নীরোর আদেশে তাঁছার প্রাণদও হয়। ১২ খণ্ডে ৫১৩ পৃ: ত্র:।
  ১৬৭ ১৬ 'জিম জিম' কুপ: এবাহামের পত্নী সারার প্রথমে কোন পুত্র

পৃষ্ঠা পঙজি

হয় নাই, দাসী হাগার সন্তানসন্তবা হইলে সারা ক্রুদ্ধ হন এবং উাহার নির্দেশে এবাহাম দাসীকে ঐ অবস্থায় মকভ্মিতে ফেলিয়া আসিতে বাধ্য হন। সেধানে জলের অভাবে হাগার মৃতপ্রায় হইয়া পড়িলে ঈশ্বর নিকটেই জলের সন্ধান দেন এবং আশাস দিয়া বলেন, তোমার পুত্র হইত একটি বিরাট জাতি হইবে। এই পুত্রই ইসমাইল। ঐ কৃপকে মুসলমানগণ 'জিম জিম' কৃপ বলেন, এবং ইহার জল পবিত্র মনে করেন। (O. T., Genesis, Ch. 16)

200 58

বৃদ্ধ একটি ছাগশিশুর জন্ম প্রাণ দিতে উদ্ধত ইইয়াছিলেন
বিষিদার বৃদ্ধদেবকে রাজগৃহে আহ্বান করিয়া লইয়া যান। তথন
তিনি পুত্রকামনায় যজ্ঞার্থে শশুবলি দিবার উত্যোগ করিতেছিলেন,
বৃদ্ধ ইহা দেখিয়া মর্মাহত হন এবং বলেন, 'পশুবলি না দিয়া
প্রিবর্তে আমাকে বলি দাও, নিশ্চয়ই অপেক্ষাকৃত ভাল পুত্র
লাভ করিবে।' এই আত্মত্যাগের ভাবে প্রভাবিত হইয়া
বিষিদার পশুবলি বৃদ্ধ করেন ও বৃদ্ধের ধর্ম গ্রহণ করেন।

### দেববাণী

গ্রন্থপরিচয়: ভূমিকা ও পটভূমিকা ভ্রন্তব্য।

- ১৮৭ ৩ সহস্রদ্বীপোভান: আমেরিকায় দেউ সরেন্স নদীর উপর পার্বত্য দ্বীপপুঞ্জে অবস্থিত একটি উভানবেষ্টিত কুটীর। ৮ম খণ্ডে প্রাবলীর তথ্যপঞ্জী ৪৬৭ পৃঃ দ্রঃ।
  - । অংনক শিক্তা: মিদ্ ওয়াল্ডো। (৭ম থণ্ডে পরিচয় দ্রষ্টব্য)
- ১৮৮ ২৪ দেবমাতা (Sister Devamata, Miss Laura Glenn):
  ১৮৯৫ খৃ: শেষে নিউ ইয়র্কে খামীজীর ক্লাসে বোগদান করেন,
  কিন্তু সাক্ষাংভাবে পরিচিত হন নাই। ১৯০৯ খৃ: বস্টন কেন্দ্রগঠনে খামী পরমানলকে বিশেষ সাহায্য করেন; ভারতে
  আসিয়া মাল্রাজে কিছুকাল খামী রামকৃষ্ণানলের কাছে শিক্ষালাভ করেন। পরে আমেরিকায় ফিরিয়া বেদান্তপ্রচারকার্যে
  খামী পরমানলকে আজাবন সাহায্য করেন।

| পৃষ্ঠা | পঙ্জি |
|--------|-------|
| 301    | 10(10 |

ን**ታ**ቅ ዓ

কয়েকজন বাছাবাছা ভক্ত শিশ্বের সন্মুখে

ল্যাগুস্বার্গ, মেরী লুই, মিস ওয়ান্ডো, সিস্টার ক্রিন্তিন, মিসেস ফান্ধি, মিস ডাচার প্রভৃতি।

**५०२ १** 

তাঁহার জনৈক বন্ধুর মেইন ক্যাম্প

মিঃ লেগেটের নিউ হ্যাম্পশায়ারের পার্সিতে 'Maine Camp'
নামক বাডির কথা এখানে বলা হইয়াছে।

**५०**८ २

আচার্যদেবের সহিত সাভটি সপ্তাহ

১৮৯৫ খৃঃ ১৮ই জুন হইতে ৬ই অগন্ট—এই দাত দপ্তাহ স্বামীজী দহস্ৰথীপোভানে অবস্থান করেন।

१२ अ६८

ছুইজন পরে সহস্রদ্বীপোদ্যানে---সন্ন্যাসী হুইয়াছিলেন

লিয়ন ল্যাণ্ডদ্বার্গ (স্বামী কুপানন্দ) ও মেরী লুই (স্বামী অভয়ানন্দ)কে স্বামীন্দী এখানে সন্ন্যাসদীক্ষা দিয়াছিলেন।

२२

পাঁচজনকে ব্ৰহ্মচৰ্যব্ৰতে দীক্ষিত করিয়াছিলেন

মিদ ওয়ান্ডো ( ভগিনী হরিদাসী ), মিদ গ্রীনন্টাইডেল ( দিন্টার ক্রিষ্টিন ) প্রভৃতি পাচজনকে।

१८ चहर

সেজগু কৃতিত্ব একজনের

সাক্ষেতিক লিপিকার গুডউইন। ৭ম থণ্ডে ৪৪৭ পৃ: सः।

3 662

যে তিন-চারজন উপস্থিত ছিলাম

মিন্ ওন্নাল্ডো, মিদ ডাচার, মিদ রুথ এলিদ, ল্যাণ্ডদবার্গ প্রথমদিকে উপস্থিত ছিলেন।

২৩ জন (দেণ্ট): এতিয়ে ছাদশ শিষ্যের একজন, বিশেষ প্রিয়, ইনিই চতুর্থ গস্পোলের রচয়িতা।

२७

জনলিখিত গ্রন্থের প্রথম পাঁচটি লোক

প্রথম অধ্যায়ের প্রথম পাঁচটি লোক পুরই দার্শনিক তত্ত্বপূর্ণ:

- 1. In the beginning was the Word, and the Word was with God and the Word was God.
- 2. The same was in the beginning with God.
- 3. All things were made by Him; and without Him was not anything made that was made.

পৃষ্ঠা পঙ্জি

- 4. In Him was life; and the life was the light of men.
- 5. And the light shineth in darkness, and the darkness comprehended it not.

(Gospel according to St. John., N. T.)

২০০ ১৪ একত্বাদী (Unitarian): গ্রীইধর্মের একটি শাখা। এই মতে ঈশ্বর প্রমণিভার্নপেই আছেন। ইংগার জিত্বাদ (Trinity— Father, Son, Holy Ghost) এবং গ্রীষ্টের দেবত্ব অস্বীকার করেন। আহ্মানিক ১৭০০ খৃ: পোল্যাণ্ড ও ট্রান্সিলভানিয়াতে উদ্ভূত হইয়া এই মতবাদ ইংলণ্ড ও আমেরিকায় বিতার লাভ করে। এই মতের প্রধান নীতি: ঈশ্বের পিতৃত্ব, মানবের ভ্রাতৃত্ব ও প্রীষ্টের নেতৃত্ব এবং মানুষের ক্রমোন্নতি।

२०১ ) ४ (काँछा ) ब्राटी (क्ट्रेंट स्थान माख

শ্রীরামকৃষ্ণদেব বছবার এই কথা বলিয়াছেন। এথানে 'হুটো কাঁটা' অর্থে জ্ঞান ও অজ্ঞান ব্যাইতেছে।

- ২০৩ ২১ প্রবর্তক: যিনি সবে সাধনপথে চলিতে আরম্ভ করিয়াছেন।
- ২০৫ ২১ ভক্তি ঈবরে পরমপ্রেমস্বরপ----ভক্ক হয় ও আয়ারাম হয়।
  'ওঁ দা কলৈ পরমপ্রেমরূপা

ওঁ অমৃত বরুপা চ।

- ওঁ বং লক্ষ্য পুমান্ সিদ্ধো ভবতি অমৃতো ভবতি তৃপ্তো ভবতি।
- ওঁ যং প্রাণ্য ন কিঞ্চিং বাঞ্তি ন শোচতি ন বেটি ন বমতে নোংসাহী ভবতি।
  - ওঁ যজ্জানাৎ মন্তো ভবতি স্বনো ভবতি স্বাস্থারামো ভবতি।' —নারদ-ভক্তিস্ত্র, ১।২-৬
- ২০৬ ১৫ ব্যাপ্টিজম (Baprism): এইধর্মে দীক্ষিত করার অহঠান।
  ধর্মসংস্থায় সকলের স্থমীপে এটে বিশ্বাদ স্থীকার করিতে হয়।
  নবদীক্ষিত ব্যক্তি 'পবিত্র আ্আা'র শক্তি লাভ করে। জর্ডন
  নদীতে স্থান করিয়া যীশু স্বয়ং জন-কর্তৃক দীক্ষিত হইয়াছিলেন।
  'পিতা, পুত্র ও পবিত্রাত্মা'র নামে জল দিক্ষিত হয়।

পৃষ্ঠা পঙ্ক্তি

२७

২১০ ১০ নাহং নাহং তুঁত তুঁত': বাছুর প্রথমে যেন অহস্বারে 'হাম্বা হাম্বা' করে, ভার শেষ পরিণতি ধুমুরীর তাঁতের 'তুঁত তুঁত' শব্দে। শ্রীশ্রীরামকৃষ্ণ-কথামৃত ত্র্ট্রা।

২১১ ২৫ সেছুনীদের মতো

গল্লটির বিস্তৃত রূপ 'কথামৃতে' ভ্রষ্টব্য ।

২১৪ ১০ সব চকু ভোমার চকু, অণচ ভোমার চকু নাই .....

অপাণিপাদো অবনো গ্রহীতা

পশ্বত্যচক্ষ্ণ দৃণোত্যকর্ণ:। খেতাখ উপ., ৩।১৯

- ২১৫ ৯ 'কাঁচা আমি, পাকা আমি': 'তাঁর দাস আমি, তাঁব সন্থান আমি, তাঁর অংশ আমি; এই হচ্ছে পাকা আমি, বিভার আমি—— আর এই যে বাম্ন আমি, কায়েত আমি, অমুকের ছেলে আমি, অমুকের বাপ আমি—এ-সব হচ্ছে অবিভার আমি কাঁচা আমি'। —শ্রীশ্রীরামক্তম্বলীলাপ্রসন্ধ
  - ২২ 'জ্ঞানবৃক্ষের ফল': বাইবেলে বর্ণিত আছে, প্রথম স্টু মানবমানবী আদম ও ঈভকে ঈশর স্বর্গে ইভেন-উভানে রাথেন এবং
    সেখানকার জ্ঞানবৃক্ষের ফল খাইতে নিষেধ করিয়।ছিলেন। কিছ
    তাহারা শয়তানের প্ররোচনায় জ্ঞানবৃক্ষের ফল খান ও স্বর্গশ্রু হন। 'জ্ঞান' অর্থে ভাল-মন্দ আপেক্ষিক জ্ঞান—ইহাই সকল
    ত্ঃথের মূল কারণ।

চোখ-ঢাকা বলদের মতো

'মা আমায় ঘ্রাবি কত কলুর চোধঢাকা বলদের মতো।'—রামপ্রসাদ

২১৭ ১৫ মৌমাছি আপনি এসে জোটে

তুলনীয় কথামৃত--'ফুল ফুটলে অমর আপনি এসে জোটে।'

১৬ কেশবচন্দ্র দেন (১৮৩৮-১৮৮৪): ভারতব্যীয় ব্রাক্ষদমান্তের নেতা ও বিখ্যাত বাগ্মী, দেশবিদেশে ধর্মণংস্কার-বিষয়ক বহু বক্তৃতা দেন, শ্রীরামকৃঞ্চের সালিধ্যে আদেন ও সংবাদপত্তে শ্রীরামকৃষ্ণের কথা প্রচার করেন, পরে 'নববিধান' ব্রাক্ষসমাজ স্থাপন করেন। পৃষ্ঠা পদ্ধক্তি

২১৮ ৭ বীশুগ্রীষ্ট বে শান্তিদাতা পাঠিয়ে দেবেন বলেছিলেন

ধীশুঞ্জীই বলিরাছিলেন, আমি তোমাদের নিকট হইতে চলিরা ধাইব বটে, কিন্তু ভোমাদের কল্যাণের জ্বন্ত শাঁভিদাভাকে (Comforter) পাঠাইয়া দিব। গ্রীষ্টানেরা মনে করেন, Holy Ghost বা পবিত্রাত্মারূপী ঈশ্বই এই শান্তিদাভা।

- ১৪ আদম: ইছনী পুরাণমতে (Old Testament) স্টির পর ষষ্ঠ দিনে স্ট প্রথম মাক্ষ। প্রথম মানবী ঈভ ওাঁহার পঞ্জর হইতে স্ট। ভগবানের নির্দেশ অমাত্ত করিয়া নির্দিদ্ধ ফল ভক্ষণ করায় ওাঁহারা ইডেন উত্থান হইতে বিতাড়িত হইয়। পৃথিবীতে আদেন। তারপর আদম ও ঈভ হইতেই পৃথিবীতে মাহারের জয়।
- ২২ প্রথম স্ট চারিজন ঋষিকে হংসরূপী ভগবান শিক্ষা দিয়াছিলেন পাদটীকা দ্রষ্টব্য। শ্রীমদ্ভাগবভ, ২।৭।৫ দ্রঃ
- ২১৯ ২৭ এ বেন একট্করো মুনের সম্ত্রে পড়ে বাওরা শ্রীশ্রীরামকৃষ্ণ-কথামুতে আছে—'ফুনের পুতৃল সমৃত্র মাপতে গিছিল। আর খপর দেওয়া হ'ল না। সমৃত্রেই গলে গেল।'
- ২২২ ৯ মিণ্টন (১৬০৮-৭৪): জন মিণ্টন, প্রিদিদ্ধ ইংবেজ কবি। প্রথম জীবনে চার্চের প্রতি আরুষ্ট হইয়াছিলেন, পরে সাহিত্যসাধনায় আত্মনিয়োগ করেন। রাজনৈতিক ও ধর্মীয় বিপ্লবের সহিত তিনি জড়িত ছিলেন। ১৬৫২ খঃ তাঁহার দৃষ্টিশক্তি নই হইয়া য়ায়। তাঁহার রচিত ত্ইটি মহাকাব্য---Paradise Lost (১৬৬৭ খুঃ) এবং Paradise Regained (১৬৭১ খুঃ)।
- ২২৫ ১৮ এরামক্রফের পিতা: এযুক্ত কৃদিরাম চট্টোপাধ্যায়।
- ২২৬ ২৭ তাঁর এক আত্মীয়: শ্রীরামক্তফের ভাগিনেয় হদয় মুখোপাধ্যার।
  - ২৯ এক সন্তাদিনী: ধোগেশ্বরী ভৈরবী শ্রীরামকৃষ্ণদেবকে ডান্ত্রিক সাধনায় সহায়তা করেন।
- ২২৮ ৯ এক স্থাব পদ্ধীতে: প্রীশ্রীমা সারদাদেবীর স্বন্নভূমি বাঁকুড়া জেলার অন্তর্গত স্বন্ধনাটা গ্রাম।

8---वर्ष

পুঠা পঙ্ক্তি

দাক্ষাৎ অফুভৰ করিয়া বিশ্বাদ করেন। এই দেণ্ট টমাসই দক্ষিণ ভারতে আদিয়া এইধর্ম প্রচার করেন।

- ২৫০ ৩ আ্যাংলো-ভাজন : জার্মানির টিউটনিক জাতি, এঁদল ভাজন ও জ্টগণ ব্রিটেন আক্রমণ করিয়া রাজ্য স্থাপন করে। তাহাদের নামান্থগারে দেশের নাম হয় England, এবং জাতির নাম হয় English বা ইংরেজ। আমেরিকানরা প্রধানত: এই আ্যাংলো-ভাজনদেরই বংশধর।
- ২৫১ ১৮ 'প্রবোধচন্দ্রে নাটক': প্রায় হাজার বৎসর পূর্বে মধ্যভারতের ভক্তরাজা কীর্তিসিংহের দরবারে বাঙালী কবি বধ্যাননিবাসী শ্রীকৃষ্ণ মিশ্র প্রথম রূপক নাটক 'প্রবোধচন্দ্রোদয়' রচনা করেন। জ্ঞান ভক্তি বৈরাগ্য প্রভৃতি চবিত্র অবলম্বনে একটি রূপক নাটকে দেখানো হইয়াছে—কিভাবে জীবের জ্ঞান হয়, কি কি বিয় হইতে পারে, ইত্যাদি।
- ২৫২ ২২ রাবিয়া: (আফুমানিক ৭১৭-৮০১) পারস্থের বদরার একজন উন্নত ভরের স্থানী সাধিকা। বালিকা বয়দে তিনি ক্রীতদাসীরূপে বিক্রীতা হইয়াছিলেন, কিন্তু একদা প্রার্থনারত অবস্থায় তাঁহার দিব্যভাব অফুভব করিয়া মনিব তাঁহাকে মৃক্তি দেন। তিনি অবিবাহিতা থাকিয়া কঠোর তপস্থায় প্রার্থনাপূর্ণ জীবন যাপন করেন। ঈশরকে তিনি প্রিয়তম বা পতিরূপে ভাবনা করিতেন।

₹€€ 30

ষমেবৈৰ বুণুতে

বেদাধ্যয়ন ছারা আত্মাকে লাভ করা যায় না, মেধা ছারা বা বহু শাস্ত্র-শ্রবণেও উহা লাভ করা যায় না। এই আত্মা বাঁহাকে বরণ করেন, তিনি তাঁহাকে লাভ করেন, তাঁহার নিকটেই এই আত্মা নিজন্নপ প্রকাশ করেন। কঠ উপ, সংহাহত

২৬০ ৫ ক্যাণ্ট: ইম্যাস্থরেল ক্যাণ্ট (১৭২৪-১৮০৪) প্রসিদ্ধ জার্মান
দার্শনিক। ইনি হিউমের 'সন্দেহবাদ' খণ্ডন করিয়া
'স্বিচারবাদ' (Criticism) প্রবর্তন করেন। উন্বিংশ শতান্দীর
দার্শনিক চিন্তার রাজ্যে তাঁহার প্রভাব অসামান্ত। ১ম খণ্ড দ্র:।

২৬০ ৭ শোপেনহাওয়ার (১৭৮৮-১৮৬০)ঃ বিখ্যাত নৈরাশ্রবাদী জার্মান দার্শনিক। ২য় খণ্ডে ৪৯৭ পৃঃ দ্রঃ।

২৭০ ১১ ওয়াশিংটন: জর্জ ওয়াশিংটন (১৭৩২-৯৯) আমেরিকা যুক্তরাষ্ট্রর প্রথম প্রেসিডেন্ট (১৭৪৯ খৃ: ৩০শে এপ্রিল)। আমেরিকার স্বাধীনতা-যুদ্ধের তিনি ছিলেন প্রধান সেনাপ্তি। তাঁহাকে আমেরিকা যুক্তরাষ্ট্রের 'জন্মদাতা' বলা হয়।

২৭৩ ২৬ প্রঞ্জী : 'মহাভায়ু'কার এবং ধোগদর্শন-স্তুকার। ৫ম ধণ্ড, ৪৭৭ পৃঃ ডঃ। ১ম শণ্ডে পাতঞ্জ যোগস্তু ডঃ।

২ 9 ৪ ২৫ প্রাণ সবঁশুদ্ধ দশটি, তক্মধ্যে পাঁচটি অন্তমুখি, পাঁচটি বহিমুখি

অন্তর্ধঃ প্রাণ অপান সমান উদান ব্যান। বহিম্বাঃ নাগ কুম ক্লবে দেবদত ধনঞ্য।

২ ৭৬ ১৯ যিনি কামক্রোধের বেগ-----তিনি মহাযোগী পুরুষ

শক্লোতীছৈব যঃ দোঢ়ং প্রাক্শরীর-বিমোক্ষণাং। কামকোধোদ্ভবং বেগং স যুক্তঃ স সুখী নরঃ॥ গীতা ৫।২৩

২৭৮ ৫ প্রত্যক্ষামুভূতি করাতেই সেন্ট পলকে গ্রীষ্টধর্ম গ্রহণ করতে হয়েছিল

প্রথম জীবনে দেণ্ট পল গ্রীষ্টবিদ্বেষী ছিলেন, তথন তাঁর নাম ছিল দল (Saul)। গ্রীষ্টের শিশ্ব ও ভক্তদের উপর নির্যাতন করিতে তিনি দামান্ধাদে আদিবার পথে আলৌকিকভাবে গ্রীষ্টের আদেশ পাইয়া পূর্বদংকল ত্যাগ করেন এবং গ্রীষ্টে বিশ্বাসী হইয়া 'পল' এই নাম গ্রহণ করিয়া গ্রীদে ও রোমে গ্রীষ্টধর্ম প্রচার করেন। রোমান চার্চের অভ্যতম প্রতিষ্ঠাতা; গ্রীষ্টের সাক্ষাং শিশ্ব না হইয়াও তিনি গ্রীষ্টশিশ্বের মতো সম্মানিত। (Acts, XIII দ্রঃ) যোগদিদ্বিশ্বলি: যোগদাধনার ফলে আটটে উশ্বর্দাভের বর্ণনা পাওয়া যায়, ষথা—অণিমা, লঘিমা, ব্যাপ্তি, প্রাকাম্য, মহিমা, ঈশিশ্ব, বশিশ্ব ও কামাবদায়িতা।

২৭৯ ১৭ বাসনারপ অবস্থ বৃক্ষটি কেল

57

অধ্বথ্যেনং হৃতিরুচ্মূলম্ অসকশত্রেণ দুঢ়েন ছিলা।—গীতা, ১৫।৩ পৃষ্ঠা পঙ্ক্তি

२৮७ २৫

গ্রীষ্ট্রানদের ইউক্যারিষ্ট নামক অমুষ্ঠান

বাইবেলের নিউ টেস্টামেণ্টে আছে, যীওএই তাঁহার দেহত্যাগের পূর্বে শিশুগণকে সমবেত করিয়া রুটি ও মছা ঈশবোর্দ্দেশে নিবেদন করিয়া বলেন, 'এই রুটি আমার মাংদ এবং এই মছা আমার রক্ত।' তৎপরে শিশুগণকে উহা খাইতে বলেন। প্রীষ্টানগণ এখনও প্রতি বংসর এই উপলক্ষে Eucharist of the Lord's Supper অমুষ্ঠান পালন করেন।

২৮৭ ১৭ 'সভামেৰ জয়তে নান্তম্': মৃত্তকোপনিষদ, ৩৷১৷৬

২৮৮ ২ অবধৃতগীতা: অবধৃত একপ্রকার সন্ন্যাসী, অবধৃত দত্তাত্তেম বিষ্ণুর অবতার (শ্রীমদ্ ভা: ১৷৩৷৬,২৷৭৷৪)। দত্তাত্তেম-বিরচিত অবধৃতগীতা আটটি অধ্যায়ে বিভক্ত, চরম জ্ঞানের একধানি গ্রন্থ।

২৯২ ৮ হৃদয়ের গ্রন্থি সব ছিল্ল হয়ে যায়

ভিন্ততে হাদয়গ্রন্থি শিছ্মান্তে সর্বদংশরা:।

কীয়ন্তে চাম্ম কর্মাণি ভন্মিন দৃষ্টে পরাবরে ॥—এ ২।২।৮

२२७ ১১

বাইবেলে আছে মামুষ ঈশরের প্রতিমূর্তিম্বরূপ

And God said, Let us make man in our image, after our likeness...O.T. Genesis: I,26

- ২২ ইন্সারসোল: রবার্ট ইন্সারসোল (১৮৬৩-৯৯) আমেরিকার বিখ্যাত অজ্ঞেরবাদী লেখক ও বক্তা। স্বামীজীর সলে ইহার তর্কবিচার হইয়াছিল। ৭ম খণ্ডে ৪৭৪ পৃ: দ্র:।
- ২৯৮ ১ সোনার মতো পালকযুক্ত ছটি পাথি একটি গাছে বনে আছে

  ছা স্পূৰ্ণা সযুজা স্থায়া সমানং বৃক্ষং পরিষম্বজাতে।

  তয়োরতাঃ পিপ্ললং সাম্বক্তানশ্বরতোহভিচাকশীতি॥

মৃগুক. উপ., ৩৷১ ; শ্বেতাশ্ব. উপ., ৪৷৬

- ১৪ লুথার (১৪৮৩-১৫৫৬): প্রোটেন্ট্যান্ট ধর্মসংস্থাপক প্রাদিক। জার্মান ধর্মসংস্থারক এবং ওল্ড টেন্টামেন্টের অন্থ্যাদক। ১ম খণ্ড ৪৪০ পু: দ্র:।
- ২২ মীরাবাল (১৫শ শতক): ক্লফপ্রেমে সংসারত্যাগিনী সাধিকা।

পুঠা পঙ্জি

20

ইনি রাজস্থানের রতিয়া-রাণার কক্তা এবং কিম্বদ্ধী অনুসারে রাণা কুজের পত্নী ছিলেন। রাণী হইয়াও ইনি ভিখারিনীর বেশে তীর্থে তীর্থে কৃষ্ণ-বিষয়ক গান গাহিয়া ঘ্রিয়া বেড়ান। তাঁহার রচিত ভন্ধনাবলী আজও সারা ভারতে অভ্যন্ত সমাদ্রের বস্তু। এই থণ্ডেরই ৪২২ পু: ন্তুঃ।

তিনিই সতীদাহ প্ৰথা বন্ধ করেন

রামমোহন রায়ের চেষ্টায় ১৮২৯ থৃঃ লর্ড বেণ্টিক আইন প্রণয়ন করিয়া সতীদাহ প্রথা বন্ধ করেন।

- ৩১৩ ১৬ নাধনচতুষ্টয়: নিত্যানিত্যবস্থবিবেক; ঐহিক ও পারলৌকিক বিষয়ে বিরাগ; শমদমাদি ষট্সম্পত্তি (শম, দম, উপরতি, তিতিক্ষা, শ্রদ্ধান) এবং মুমুকুত্ব।
- ৩১৬ ৮ মহাধান সম্প্রদায়: বৈশালী নগবে আছত দ্বিতীয় ধর্মসংগীতির অধিবেশনে একদল ভিক্ 'থেরবাদ' সমর্থন করেন এবং ইহার বিরুদ্ধবাদিগণ কর্তৃক 'মহাদাংঘিক' মতবাদ প্রবর্তিত হয়। পরবর্তী-কালে থেরবাদ হইতে হীনধান এবং মহাদাংঘিক হইতে মহাধান সম্প্রদায় উদ্ভূত হয়। ব্যক্তিগত নির্বাণই হীনধান-পদ্বীদের কাম্য, কিন্তু মহাধানপদ্বিগণ সকলের নির্বাণ বা মোক্ষ কামনা করেন।
- ৬১৮ ৫ কংফুছ ( Confucius ): ১ম খণ্ড তথ্যপঞ্জী ৪২৫ পৃ: स:।
  - ৬ জরপুষ্ট ( Zoroaster ): এ—8২৮ পৃ: দ্র:।
  - ১২ লাওংলে ( Laotse ): ঐ—৪২৫ ( তাওধর্ম ) পৃ: ন্ত:
- ৩২১ ২৯ মানবের পতন (Fall of Man) এবং পুনকথান (Resurrection): এটানদের বিধাস ঈশবাদেশ লজ্মন করিয়া আদম ও 
  ঈভের স্বর্গ হইতে পতন হয়, এবং ঈশবেচ্ছা পূর্ণ করিয়া যীশুগ্রীষ্ট
  বে আত্মদান করেন, তাহাতে মানবজাতি আবার স্বর্গে ফিরিয়া

  যাইবার অধিকার লাভ করে। এই প্রসক্ষে নিন্টনের অমর গ্রন্থয়

  (Paradise Lost ও Paradise Regained) স্বর্গীয়।
- ৩২২ ২৭ ত্রিন্থবাদ (Trinity): এটিধর্ম অফুদারে একই ঈশ্বে তিনটি ব্যক্তিন্দ আছে—পিতা ঈশ্বর, পুত্র ঈশ্বর ও পবিত্রান্থা

পৃষ্ঠা পঙ্জি

७२७ २८

ঈশর। ইংবা ব্যক্তি হিদাবে পৃথক, সত্তা হিদাবে এক।
সকলেরই মহিমা সমান। পিতা ঈশর বিশ্বস্থা, পুত্র ঈশর মানবজাতির পরিত্রাতা, পবিত্রাত্মা ঈশরবিশাসাদের চিত্ত পঁবিত্র করেন।
যীশুর বারটি জেলে শিশু: দাইমন (পিটার) ও তাঁহার
ভাতা এণ্ডু, জেম্দ্ ও তাঁহার ভাতা জন, ফিলিপ, বার্থোলোমিউ, টমাদ (Doubting Thomas), ম্যাণ্ড্য, জেম্দ্,
গ্যাভিযুদ, সাইমন, জুডাদ (Iscariot)। (Matt. X. 2-5)
ইংবার প্রায় সকলেই জেলে এবং অশিক্ষিত চিলেন।

७२৮ ১७

চোর কুশে বিদ্ধ হয়ে • ফললাভ করলে

যীশুথীইকে ক্রুশে বিদ্ধ করিবার সময় সেই সঙ্গে আর একজন চোরকৈও ক্রুশে বিদ্ধ করা হইয়াছিল। খ্রীষ্টের উপর বিশাস স্থাপন করিয়া সে মৃক্ত হইয়া গেল, বাইবেলে এইরূপ উল্লেখ আছে। হিন্দুমতে চোর নিশ্চয়ই পূর্বের কোন স্থক্তির ফলে এইরূপ ক্রপালাভ করিয়াছিল। (Matt. XXVII, 38)

75

বৃদ্ধ ভার প্রবল্তম শক্রকেও মৃক্তি দিয়েছিলেন
অক্সতম শাক্যকুমার দেবদন্ত প্রথম জীবন হইতে বৃদ্ধের প্রতি
বৈরভাব পোষণ করিতেন। পরবর্তীকালে তিনি বৃদ্ধের শুজ্সংজ্য প্রবেশ করিয়া উংগভেও বিশৃদ্ধলা স্ক্টির চেষ্টা করেন এবং
বিশ্বিলারের পুত্র অজ্ঞাতশক্রর সাহায্য লইয়া বৃদ্ধের প্রাণনাশের
চেষ্টা করেন। কিন্তু প্রতিবারই তিনি বিফল হন; অবংশষে
একদিন তাহার মৃথ হইতে উত্তপ্ত রক্ত বাহির হইয়া তাংগর
জীবননাশ হয়। তথন অক্সতপ্ত অজ্ঞাতশক্র বৃদ্ধের শরণাপন্ন হইলে
তিনি তাহাকে ক্ষমা করিয়া মৃক্তিমার্গ শিক্ষা দেন।

### ভক্তি প্রসঙ্গে

৩৪৬ ২৩ প্রেমিক ইথিওপের ললাটে হেলেনের সৌন্দর্য দেখিয়া থাকে
সৌন্দর্যের জক্ষ হেলেন বিখ্যাত; ইথিওপ কৃষ্ণবর্ণ (হাবসী)
কুরণ। তুলনীয়ঃ ডেসডিমোনা ও ওথেলো।

পৃষ্ঠা পঙ্জি

তি৪৮ ২০ ইগনেসিয়াস লয়লা (Ignatius Loyola, Saint, ১৪৯১১৫৫৬): স্পেনের অভিজাত বংশে জন। প্রথম জীবনে
দৈক্তবিভাগে কাজ করিতেন, সেই সময় গুরুতরভাবে আঘাত
পাইবার ফলে ধর্মপথে তাঁহার জীবনের মোড় ঘুরিয়া যায়।
নয়জন সদী লইয়া তিনি ১৫৩৪ খৃ: প্যারিসে একটি Society
of Jesus (Jesuits)-এর পরিকল্পনা করেন। ১৫৪০ খৃ:
সম্প্রদায়টি পোপের অহ্মোদন লাভ করে। লয়লার মৃত্যুর পূর্বেই
এই সোগাইটি নানা স্থানে ছড়াইয়া পড়ে।

৩৬২ ৩ আইডা আন্সেল (উজ্জ্বলা): ১৯০০ খৃ: প্রথম দিকে ওকল্যাণ্ডের একেশ্বরবাদী গির্জায় স্বামীজীর বক্তৃতা শুনিয়া তাঁহার প্রতি আকৃষ্ট হন, পরে স্বামীজীর দারিধ্যে আদেন। তিনি দাংকেতিক লিপি জানিতেন এবং স্বামীজীর অনেক বক্তৃতার নোট লইয়াছিলেন। Reminiscences of Vivekananda গ্রন্থে স্বামীজী দম্বন্ধে তাঁহার একটি বড় প্রবন্ধ পাওয়া যায়।

७१৮ २७

একজন যোগী ছিলেন

শ্রীরামক্বফের কথাই এথানে বলা হইয়াছে।

৬৮০ ২৫ দেউ টেরেদা (১৫১৫-৮২): মাত্র আঠার বংদর বয়দে দিরীয়

থ্রীষ্টান দয়্যাদিনী-দম্প্রদায়ে যোগদান করেন। ১৫৬২ খৃঃ তিনি

অনেকগুলি মঠ স্থাপন করেন, যদিও সাধারণ চার্চভূক্ত বহু লোক

তাঁহার বিরুদ্ধে প্রতিবাদ করিয়াছিল। তিনি অতীক্রিয়বাদ

দংক্রাস্ত বহু অলৌকিক কাহিনী লিথিয়াছেন। বিচক্ষণতা,

কৌতুকপ্রিয়তা ও উচ্চ আদর্শপ্রীতি প্রভৃতি বহু গুণের তিনি

অধিকারিণী ছিলেন।

- ৩৮৮ ১ 'ভক্তমাল' আথাৎ 'ভক্তজীবনমালা', নাভাজী লিখিত হিন্দী কাব্যপ্রস্থ, ইহাতে প্রধানতঃ মধ্যযুগের বহু ভক্তের কাহিনী ব্যতি আছে। পুত্তকথানির বলাহবাদ আছে। 'ক্থামুডে' শ্রীরামকৃষ্ণ বলিতেছেন—'ভক্তমাল বড় এক্দেয়ে'।
  - বিলমকল: 'ভজনাল' গ্রছে বিলমকলের কাহিনী পাওয়া যায়।

পৃষ্ঠা পঙজি

8 2 8 F

শ্রীরামকৃষ্ণ গিরিশচন্দ্রকে বিষমদলের উদাহরণ দেন। তাহাতেই উদোধিত হইয়া তিনি 'বিলমজল' নাটক রচনা করেন। কিম্বদন্তী অমুদারে অন্ধ দাধককবি স্থবদাদই বিলমক্ষণ: "কৃষ্ণকর্ণামৃত' विचयक्रामा वाज्या ।

- বাল-গোপালের কাহিনী: গল্পটি স্বামীন্ত্রী বছবার বলিয়াছেন: ७३२ মিশ ফান্ধির শ্বতিকথার (Inspired Talks: The Master) গল্লটি সংক্ষেপে লিপিবদ্ধ আছে। মহেন্দ্ৰনাথ দত্ত-নিথিত সামীজীর 'বালাজীবনী'তে আছে, গল্পটি নরেন্দ্রনাথ তাঁহাদের ধাতীর নিকট শুনিয়াছিলেন এবং বাল্যকালে উহা ভাতাদের ভুনাইতে ভালবাসিতেন।
- 'শিশুঅ' বা 'শিশুের সাধনা' বক্তভায় প্রধানতঃ 'সাধনচতুটয়' 805 আলোচিত হইয়াছে, তবে ক্রমের একট পার্থকা লক্ষিত হয়, এখানে প্রথমে 'বৈরাগ্য', ভারপর 'ষ্ট্দম্পত্তি' ও 'মুমুক্ত্ব', শেষে 'বিবেক' আলোচিত হইয়াছে।
- দীকা ( Baptism ): এই খণ্ডে তথ্যপঞ্চী ৪৪০ পৃঃ দ্র:। 850 52 চার প্রকার লোকে আমাকে ভঙ্গনা করে: 836 34

গীতার ক্রম: আর্ত, জিজ্ঞাত্ব, অর্থার্থী ও জ্ঞানী।

- সলোমন ( ১০১৫-৯৭৫ খৃ: পু: ): ডেভিডের পুত্র রাজা সলোমন, 855 57 জেরুদালেমের মন্দির প্রতিষ্ঠা করেন। ঈশরকে প্রেমিকভাবে দেখিতেন, ইহার ভজন 'Song of Solomon' নামে বিখ্যাত। মাত উপাদনা একটি স্বতন্ত্র দর্শন
- ইহার কিছু আভাদ 'শাক্তাদৈত'-দর্শনে পাওয়া যায়, বিভিন্ন ডম্রে ইহা আলোচিত। এীরামকৃষ্ণ বলিতেন: মাতৃভাব শুদ্ধভাব, আমার মাতভাব। ব্রহ্ম ও শক্তি অভেদ।

## নিৰ্দেশিকা

च्याळाग्रवांनी २८०, २८७ অথর্ববেদ ৭০ चानुष्ठे २७১ অধৈত-জ্ঞান ২৬০ -বাদ ২৪২, ২৫০, ২৬২, ৩০৫, ७२७ 'অধ্যাদ' ২৩৮, ২৩৯ 'অন্বসাদ' ৪৯, ১০০ 'অমুদ্ধ্ৰ্য' ৫০, ১০১ অমুভৃতি ২৬৫ 'অমুরক্তি' ( শাণ্ডিল্য-স্ত্র ) ১২ অন্ত:শুদ্ধি ৪৭, ৪৮ অপরাবিতা ৭০ অবতার ১২৪, ১২৮, ২০০, ২৪৫ -বাদ ৩২৩, ৩৪১ 'অভ্যাদ' ৪৭, ৯৭ অকল্পতী ( নক্ষত্ৰ ) ১৪৭, ১৪৮ অর্জুন ৬০, ২১৫, ২২১ व्यम्दम् ७८७ আত্ম-জ্ঞান ২৮৫ -ভত্ব ২৭২ -ভাদ্ধি ৫৩ -সমর্পণ ৬৮ -সংখ্য ৪৭ আত্মা ৫৩, ৫৪, ৫৮, ১০৯, ১১৬, ১২৫, ২১৽, ২১১, ২১৩, ২৩৯, ২৪৽, २६६, २६३, २७७, २१०, २१७, २२०, २२४, २२२, ७५८, ७२८, ७७१, ७४७, ७१२

জ্ঞাতা ২৮৪ কিভাবে লভ্য ১• (पर्दीन २७२, २७८ उन्नवक्र १२० মুক্ত-->৪-১৮; আত্মার উন্নতি ১৬৮ উপাদনা ২৬৭ পূৰ্ণছ-প্ৰাপ্তি ১১৫ স্বদ্ধ ৩৭০ আদম (Adam) ২১৮ আদর্শ ৬৫ 'আপ্ত' ২৭৭ আমেরিকা-এথানকার তুঃধকষ্ট ৩২৫ আৰ্থ ২৯৭ আলেকজান্ত্রিয়া ১৪৯ আদক্তি ১৪, ৯৫ আসন ২৮১ আহার-শুদ্ধি ৪৬, ১৪, ১৫ ইউক্যারিষ্ট ( খ্রীষ্টান-অহুষ্ঠান ) ২৮৬ ইউনিট্যারিয়ান ৩৪০ ইগনেশিয়াস লয়লা ৩৪৮ ইন্ধারদোল, রবার্ট ২৯৩ ইচ্ছাশক্তি ২৬৮, ২৮৬ हे क्रिय-मःयम ४२ -হুখভোগ ১০২-১০৪, ৩৩৮ हेष्टे ७८२ -নিষ্ঠা ৮ हेहभी, याहभी ১৪৪, ১৪৫, २৫०, २৫०, 269, 066

ঈশর, ভগবান্ ১৩, ১৯, ৩২, ৫৭, ৬৪,

44, 98, b3, 300, 304, 30b-

क्रेमा ३३३

১১১, ১১°, ১১৪, ১২৪, ১২৫, ১8a. ১৫0, ১৫9, ১৬৫, ১৬a, >>0, >>>, >>q, 200, 20b, २४७-२४६. २२०, २२७, २७५, २७७, २७६, २६८, २६२, २७८, ২৬৭, ২৬৮, ২৭১, ২৭৪, ৩০৪, 58. 529. 505. 55F -দর্শনের উপায় ৩২. ৩৩ -নিন্দার ভাব ৩৮৫ -ভাবাবেশ ৩১২ -লাভ ১০৭, ২০৮ -সম্বন্ধীয় ধারণা ১৯ ইহাকে মাত্র্যরূপে চিন্তা ১৭১ ঈশ্বই দাতা ২০১

- ---সতা ২১৯
- —সমষ্টি ৬৫
- —উপলব্ধির বস্ত ২০১
- --প্রশম্পি ২০৬

ঈশ্বরে আতাদমর্পণ ২১৭

- —নির্ভর ৬৮—-বিশ্বাদ ৩৮৬
- —অাস্তি ৬৯

ঈশবের অভাববোধ ৩০১

- —প্ৰকৃত বাচক ৺৮
- —'সৃষ্টি'র উদ্দেশ্য ৭৯
- ---অফুসন্ধান ৭
- —উপাদনা ১२७, ১२१, ১৪৮,७७৮ ব্যক্তি-৩০০, ৩০১, ৩৬৪, ৩৬৬ मुख्यन-১৪०, ১৬৬, २७०, २७३, ७७७, 99, 082, 068, 066 ইনিই মাছযের সর্বোচ্চ কল্পনা ৩২২

উতকামও (মহীশূর) ৩ উপনিষদ १०, २৪, ১৯৬ উপাসনা ৯, ১০, ৩৯, ৪০, ১৭৯, ৩৬১, 999

-প্ৰণালী ১৩৪ অধ্য--- ৭৩ নিমুন্তবের—১৩৩ সমবেত---১৬১

ঋয়েদ ৭০ ঋষি ২৩৪, **২**৪৫

একছ ২৩৪ -वामी २०० একেশ্বরবাদ ৩২৩ এমার্সন ১০৮

কপিল ১৮

ওঙ্কার ৩৭, ৬৮, ১৫১, ১৫২, ২৭৪ ভয়াল্ডো এন. ই. (মিস), হরিদাসী 166. 169. 19b এয়াশিংটন (জর্জ) ২৭০

কবিতা, কাব্য ৩৫৫ কমতে, অগস্ট ৪১ কর্তব্য-ধারণা ২৫৭, ২৫৮ कर्म २०৮, २७४, २१৫ --- ইহার ফল ২৬২ -যোগ, যোগী ৫৩ 'কল্যাপ' ৪৭, ১০০ কাণ্ট ২৬০ 'কাবা' ১৪৫ ক্ষঃ (খ্রী) ১৭, ৩২, ৩৩, ৩৭, ৪৭, b), b8, 332, 23e, 22), 22e,

२७५, २२७ कुक्षरेहरुग्र ( 🖺 ) ७७२ কেশবচক্র সেন ২১৭ কোরান ১৩৫ কোয়েকার ১৫৫

ক্যাথলিক (রোমান) ১৫৫, ১৬৭, ৩৪০, ৩৫৪, ৩৫৫, ৩৭৭, ৩৮৬ ক্রিন্ডান সামাণ্টিস্ট ৩৪৩ 'ক্রিয়া' ৪৭, ৯৮ ক্রোধ ২৫৮

খাত্য-বিচার ৪৫, ৪৬, ৯২

ইহার ত্রিবিধ দোষ ৯২-৯৪
ব্রীষ্ট ৮১, ১০৯, ১২০, ১২৬-১২৯, ১৩৭,
১৪৬, ১৪৭, ১৪৮, ১৫৫, ২৬১,
১৭৩, ১৮০, ২০০, ২০৫, ২০৬,
২০৮, ২১৩, ২১৮, ২২৪, ২২৫,
২৩১, ২৩৪, ২৩৫, ২৫০, ২৫৯,
২৮৭, ২৯৪, ২৯৫, ৩১৫, ৩১৮,
৩২৩, ৩২৮, ৩৪১, ৩৪৫, ৩৭৮
ইনি অসম্পূর্ণ ২৯৪
ইনি নিশুণ ব্রেম্মর বিকাশ ১৯৯
'ইহার শৈলোপদেশ' ১০৯, ১২০,
১২৮
ব্রীষ্টান, ব্রীষ্টধর্ম ৮১, ১২৬, ১৩৬, ১৪৫,

58a, 500, 595, 5aa, 200.

२৮१, ७२२

ইহার প্রচার ১৫০

গীতা ২৮, ৩৩, ৩৭, ৪৭, ১৯৬, ২১৫,
২২১, ২২৫, ২৬৭
শুডউইন, ব্লে. ব্লে. (মিঃ) ৩, ৪
শুপ্ত সমিতি ১৬১-১৬৩
শুক্ত ২৩-২৬, ৩০, ৩১, ১১৬, ১২৩,
১৫২, ২৭৫, ৩০৬, ৩০৪, ৩৪৪
ইহার লক্ষণ ২৭-২৯, ১১৮-১২২
-পরম্পরাগত শক্তি ২০৬
গোড়ামি ৮
গোপীপ্রেম ৮৪, ৩৩২
গোড়াম—'বুদ্ধ' ব্লেষ্টব্য।

গ্রন্থ ১৪৪, ১৪৫ ইহার মূল্য ১৪৬ -উপাদনা ১৪২-১৪৪ -পাঠ ১১৫, ১৩১, ৩৩৫

চরিত্র ৮
চার্বাক (সম্প্রদায়) ২৩৬
চারিত্রানীতি ২৬৯
চিত্তশুদ্ধি ১২০, ১৭৫, ২১৭, ২৪৫,
২৯১, ২৯২
চেত্রনা ২৬৫

জগৎ ৬৫, ১০৯, ১১৩, ১১৪, ২০২, २ ) २, २७४, २४२, २७७, २७४ ইহা নামরপাত্মক ৩৬ ইহা দত্যের ছায়া ২১১ --- নিয়মন শক্তি ১৪ জনক ( রাজর্ষি ) ৩২৩ পাদটীকা ब्बन, (मण्डे ४२२, २००, २४৮ জপ ২৪৩ ব্দরপৃষ্টীয় ( Zoroastrian ) ৩২২ क्रफ्राप, क्रफ्रापी २১, ১०२, २১१ क्ति ১৪१ জ্বিহোবা ২৮৭ कीवन ১०৮, २८८ জটিলতর ৩৬৭ ইহার অর্থ ২১২ ইহার লক্ষণ ৩৫৭ জীবাত্মা ২৯৯ (जक्नार्लय )२० জৈন, জৈনধর্ম ১৬৬ खान १, ४८, ১२७, २১२, २२७, २७८, २७३, २७०, २७४, २७१, २१४. २००, २०७, २०० हेश चारिशकिक २४৮, २८६

ইহার উৎস ২০৬
ইহার মূল্য ৩৫৬
— বোগ ৬•
ইহাতে বিপদাশকা ৬১
— যোগী ৫৩
দিব্য বা প্রাভিজ—১৬৩, ২৪৫
জ্যামিতি ৩৫৩

টমান, নেন্ট ( Apostle ) ২৫০ টেরেনা নেন্ট, ৩৮,

ডাচার (মিদ) ১৯২, ১৯৩ ডেভিড ২৩১

'ভদীরতা' ৬৪
তপস্থা ২২৯
তম: ২৯৯
তর্ক ৩২৫
তাও-বাদী ৩১৮ পাদটীকা
তামদ-প্রকৃতি ২১২
তালম্ড ( য়াহুদী ধর্মগ্রন্থ ) ১৪৪
তিব্বত ২২৯
তুলদীদাদ ৪৪
ত্যাগ ৩৮৬
ত্রিত্ব-বাদ,—বাদী ২০০ পাদটীকা,
৩২২, ৩৪১

দক্ষিণাচার ২৩০
দর্শন (শাস্ত্র ) ১০, ২৬০, ২৭৭, ৩১২
দশাবতার ২৪৭
দত্তাত্রেয় (মৃনি ) ২৮৮ পাদটীকা
দান ১০০, ৩৩৯
দাশুভাব ৭৮, ৬৮২
দিবাজ্ঞান,—(প্ররণা ১৬৩, ১৬৪
দেবভা ৩৩৯
দেবভা ৩৩৯

-বন্ধন ৩২৪
-বৃদ্ধি ৬৮
ফ্রাবিড়ী ২৬১ বৈত-বাদ,—বাদী ২৪২, ২৫৬, ৩০৫, ৩৩৬ -ভাব ২০১

ধর্ম ২৮, ৩০, ১২০, ১৬০, ১৭২, ২১১,
২৫১, ২৫৫, ২৬০, ২৭২, ২৭৪,
২৭৭, ৩০৪, ৩২৬, ৩২৭
ইহা অপরোকামভৃতি ১৩০-১৩৩
ধর্মের অবস্থা ১৭৪
উপলব্ধি ১৬২
ক্রমবিকাশ ৬৮৩
প্রথম সোপান ১৬৩
সংখ্যাধিক্য ১৩৫
পাশ্চাত্যে ধারণা ২৫৯
-গুরু ৩৫০
-শিপাদা ২৪, ২৫, ১৭৪
-বিরোধ ৩৩৮
-লাভ ৩১, ১১৮
ইহার অর্থ ২৭১

নাম, শব্দ ১৫১-১৫৩, ১৭০, ১৯৯
-উপাসনা ১৬৯
-রূপ ১৪৯
-শক্তি ১৩৫, ১৪৯
নারদ ৭, ৯৮, ২০৬, ৩৩২
নাক্তিক ১৭৩, ১৭৪
নিবৃত্তি ২১৮, ৩২৫
নিরামিষাশী ২৩৩
নির্মা ৩১৬
নির্মা ৩৪৩, ৩৭০, ৩৮৬

পওহারী বাবা ৩৮৭ পতঞ্জলি ১১, ২৭৩

পদার্থ-বিজ্ঞান ২৬০ পবিত্রভা ৩২৭ পরধর্ম-সহিফ্রতা ৩৪১ পরমহংস ১২৬ পরাবিতা ৭০, ২০৮, ২৪৮ ইহাই ব্ৰশ্বজ্ঞান ৭০ পরাভক্তি ৫৫, ৭০, ৭১, ৭৬, ১৮১, २०৮, २৫२ ইহার প্রভাব ৭৭ -লাভের জন্য প্রস্তুতি ৫১ পল, দেন্ট ১৬৪, ২২৭, ২৭৮ পাণ্ডিত্য ৩৫৫, ৩৫৬ পিটর, সেণ্ট ১৫৫ পুরাণ ২১৮, ৩০৭, ৩০৮ পুরুষ ২৬৬ মহাযোগী---২৭৬ পুরোহিত ৩৫০ পৌত্তলিকতা ১৬৮ প্রকৃতি ৫৩, ৫৪, ১৯৯, ২৫৯, ২৬৬ ইহাতে প্রেমের বিকাশ ৫৬ 'প্রকৃতি লীন' ( সাংখ্য ) ১৬ প্রণিধান ১১ প্রতিমা ইহার প্রয়োজনীয়তা ১৪৬ -পূজা ১৪৫ **स**ङोक २७৫, २७५, २४२, २५५, २५१ এই শব্দের অর্থ ১৪০ -উপাদনা ১৪২, ১৪৭, ১৪৮, ৩৫৩, 948 প্রভ্যক্ষামূভৃতি ২০, ৩৩, ২৭০, ২৯১, vee 'প্রবোধচন্দ্রোদয়' ( নাটক ) ২৫১ व्यञ्लाष ३३, ३१, २३ व्याप २१४, २१६ **প্রাণায়াম ২**৭৪, ২৭¢

প্রীতি ৬৩ প্রেম ৫৬, ৫৭, ৭৮, ৮১, ৮২,°৮৫, ৮৬, ১০৫, ১০৬, ১৮২, ২৩৬, ৩৩৩-934. 084, 089, 060, 056 আত্মার জন্মই ৫৮, ৭৭, ১৮১ জগতের প্রেরণাশক্তি ১৮০, ১৮১ हेशाटा खग्न नाहे १७, १६ প্রেমের ত্রিকোণরূপ ৩৪৭, ৩৭৩, ৩৭ পাঁচটি শুর ৩৪৬ नक्ष ১११, ১१৮, २०१, २०৮, ७९१, ७१७, ७१८ স্বরূপ ৩৩৩ নিঃস্বার্থ--- ৭১ প্রক্ত-- ৭২, ৭৩, ১০৬, ২০৯, ২১০ শাস্থ--- ৭৮, ৬৮৩ সথ্য—°৮, ৩৮৩ সর্বজনীন ৬৫, ৬৬ প্রেম্বিটারিয়ান (চার্চ) ১৫৫, ৩৫৪ প্রোটেস্ট্যান্ট ১৬৭, ২৩৫, ৩৫৪, ৩৮৬

বরাহপুবাণ ১৪
বছ-বিবাহ প্রথা ২৬১
বাইবেল ১০৯, ১৩৫, ১৪৩, ১৪৬, ১৫১,
১৬৯, ১৯২, ১৯৯, ২০৬, ২১৮,
২০৫, ২৫৯, ৩২৩, ৩৫০
বামাচার ২৩০
বাদনা-ভ্যাগ ২৭৯
বাংসল্য-ভাব ৮০, ৮১, ৩৮৩
বিজ্ঞান (আধুনিক) ২৫৯, ২৯০
–বাদ ১৩১
বিজ্ঞা ৭০
বিবেক-সাধন ৯২
'বিমোক' ৪৭, ৯৬
বিরহ ৬৩

विभिष्ठेदिष्ठवाम २०১, २८२, २७७ বিষ্ণু ২৪৩ বুদ্ধ, বুদ্ধদেব ১৪২, ১৪৫, ১৪৭, ১৪৮, ১৮०, ১৯৯, २०৫, २०७, २२७-२२६, २७১, २७8, २८७, २८१, २१०. २৯७-२**৯৫. ২**৯৮. ৩১৮. ৩২৮, ৬৮৬ त्वथिल्टिम ১२० বেদ, শ্রুন্তি ১৪-১৬, ৩৭, ৩৯, ৪৫, ৪৯, en, 500, 580, 582, 580, 2 • 9, 28 •, 282, 289, 268, २ं१७, २७०, २७२, २७१, २৮६ -অধ্যয়ন ২৪৩ '(वहां छ २७२, २४०, २४७, २४४, २४३, २७१, २१७, २३०, ७১७, ७२२, ৩৬৩ -সূত্র ১৩-১৫, ১৯৬ বৈজ্ঞানিক ২৪৫ বৈরাগ্য ২৫৪ (वोक, (वोक्रधर्म ১৬৬, २८६, २८७, २४०, २৮७ ব্যক্তিত্ব ৩১৯ ব্যাপ্টিজ্ম ( এটান-সংস্থার ) ২০৬, २৮७ ব্যাবিলোনিয়া ২৬১ वर्गम ১১, ১৩, ১৭, २८२ -স্ত্র ৭ ব্রহ্ম ১৩-১৫, ১৭, ১৮, ৩৮, ১৯৯, ২২৬, २७5, २९०, २८४, २८७, २८१, २८४, २८८, २८८, २८४, २७५-২৬৪, ২৬৬, ২৮৯, ২৯০, ২৯৯ লাভ ২৬৩ উপাদনা ৩৯, ৪০ ্ৰজান-বিভা ৭০, ২৪৩, ২৪৮ -मर्मन २००, २१७

-বিৎ ৩১৫ নিগুৰ্ণ—১৯৯, ৩৬৬ ব্ৰহ্মচৰ্য ২৮১ ব্ৰাহ্মণ ২৪৫ ব্ৰাহ্ম-সমান্ত ৩০৫

'ভক্তমাল' ৩৮৮ **ङक्ति १-**२, ১১, ১२, २०, ७२, २১, ৯২, ১০২, ১১১, ১১৪, ১৩৬, ১৯৭, २०१-२०१, २१२, ७००-७०२, ৩৩১, ৩৩২, ৩৬৮ সহজ সাধন ২১০, ৩৩৪ তুই প্রকার ২১, ১৩০, ৩৪৩ ইহার সর্বোচ্চ রূপ ৩৩২ -যোগ ৭, ৪৩, ৫৬, ৬১, ৯১, ১১১, ١٥٤, ١٥٠, ١٥٥, ٥٠١ ইহার গুহুরহস্থ ৬১ -যোগী ৫৮ ইহার বৈরাগ্য ৫৪ —লাভের উপায় ৪৫, ৩৩৩ শান্ত--- ৭৮ ভক্তিস্ত্র ( নারদীয় ) ৭, ১৯৭, ২০৫ ভগবৎ-প্রেম ৭০, ৭৮, ৮১, ৮২, ৮৬, ১৭৬, ১৮৩ ভগবদ্গীতা—'গীতা' ডাইব্য। ভগবান্—'ঈশ্বর' দ্রপ্টব্য । ভাগৰত-পুরাণ ১৬, ৩২ ভারত ১৪১, ১৪৯, ১৯১, ২৬১, ২৭৫, ৩২৫, ৩৮৩, ৩৮৪ এখনকার ব্রাহ্মণ জাতি ২৮৭ থ্রীষ্ট-সম্প্রদায়ের প্রতিষ্ঠা ২৫০ জননীর ধারণা ২৩০ জীবনের উদ্দেশ্ত েদ্ধে ধারণা ৩৭১ প্রতিমা পূজার শুরু ২২৪ ভারতীয় দর্শন ২৪২, ২৫৮ ইহার লক্ষ্য ৬৫

ভোগ ২৪১ ভোজ ১১

মদল-ভাব ২০০, ২০১
মধুর-ভাব ৩৮৩
মধ্বাচার্য ১৪, ১৯৬, ১৯৭, ২৪২, ২৪৩
মন ২৬০,২৬৫,২৭৯, ২৯০, ৩১৭, ৩৪৪
মনের একাগ্রভা-দাধন ২৭১
নিরোধন ২৭৬ দংব্য ৩২১

विद्यायन २१७ मृश्यम ७२५ भवःमञ्जि २৮৫ भव्यम ( वृक्षत्रज ) २১৮, २८७, ७२२ महाभूक्षय २०७

-সক্ষণাভ ২০৮, ২০৯ মাসুষ, মান্য ২৫১, ২৩৫, ২৬০, ২৬৯, ২৯৩, ৩৫৭ ব্ৰহ্মস্বরূপ ২৬৪

মাছ্যের প্রবৃত্তি ৩২০ স্বভাব ২১৩ মালাবার ২৬১ মায়া ২৪০, ২৭৮, ২৮০, ৬২২ মিন্টন (কবি) ২২২ মিশ্ব ১৫১, ২৬১ মীবাবাঈ ২৯৮, ৩৮০ পাদ্টীকা, ৩৮৩ মৃক্তি ৭, ২১৪, ২৪০, ২৬২, ২৮৯, ৩২৫, ৩৭২

ইহার উপায় ১০ -লাভ ২৬১, ৩১০ মূশা (Moses) ১৪৫, ২০৫, ২৫৯ মূললমান ৮১, ১৬৭, ২৪৬, ২৪৭, ২৫০, ৩১৮, ৩৫১ মৈত্রেয়ী ২৮৪

ষজুর্বেদ १० মাজ্ঞবন্ধ্য ২৮৪ মীভ, মীভঞাই—'গ্রীষ্ট' দ্রাইব্য ।

মোহ ৯৫

যুক্তি ২১০ যোগী ৬০, ২৬৩, ২৮৫ ইহার আকাজ্ঞা ৬৫

রজ: ২৯৯ রাজদ প্রকৃতি ২১২
বাজবোগ, রাজবোগী ৭, ৫৩, ২৪৫,
৩৩২, ৬৪৩
বাবিয়া ২৫২
রামকৃষ্ণ (এ) ২৮, ৩৫, ৪৩, ১৯১,
১৯৬, ১৯৭, ১৯৯, ২০৬, ২১৪,
২১৭, ২২৩, ২২৫-২২৮, ২৩০,
২৬৮, ৩০৩, ৩৩৯, ৩৪৮, ৩৭৩
বামমোহন বায় (বাজা) ৩০৫
বামারুজ্ব ৪, ৯, ১২, ১৪, ১৬, ৩৯, ৪৫৪৭, ৯২, ৯৬, ১০১, ১৯৬, ১৯৭,
২৪২, ২৭৩, ২৪৫, ২৬৪, ২৬৬
বোমক সামাজ্য ৩২৩

লাওংদে ৩১৮ লুথার, মার্টিন ২৯৮

শক্র, শক্রাচার্য ৪, ৯, ১৭, ৩৯, ৪৬, ৯৪, ৯৬, ১৯৬, ১৯৭, ২৩৭, ২৪৫– ২৪৮, ২৫৬, ২৬০, ২৬২, ২৬৪– ২৬৭, ২৭০ শক্ত—'নাম' স্টেব্য। শাস্তিল্য ৭, ১১ শাস্ত্র ২০৭, ২৬৩, ৩০৪ ইতার শিক্ষা ২৬২

-পাঠ ৩০৮ শিশু ২৩, ২৪, ১১৬, ১৫২, ২৭৫ ইহার লক্ষণ ২৬, ২৭, ১১৮ শূক্যবাদ ২৫০ শোপেনহাওয়ার ২৬০

শোপেনহাওয়ার ২৬০ শ্রদ্ধা ৬৩

절약 २১১

## व्रंखि—'(वष' ब्रष्टेगा।

সন্বীত ১৮ সভীদাহপ্রথা—রোধ **৩**•৫ সভাকাম ২৭৮ সত্ত: ২৯৯, সাত্তিক প্রকৃতি ২১২ সরাাদ ৩৩১ সমাজ ৩৪৮, ৩৮৬ मभाधि २७१, २४৮, २७७, २१३ ইহার হুইটি ভাব ৩০৭ 'ধর্মমেঘ' ২৭৯ সমাধিকার-বাদ ২২৯ পাদটীকা সহজাত-সংস্কার ১৬৩ महस्रवीरभाषांन ১৮१, ১२२, ১२৫, ١٦٥, ١٦٥, ١٦٦ সংগারভ্যাগ ২১৬, ৩১০ সামবেদ ৭০ मारशा २७७

स्रष्टि २)२ এই শ্বের অর্থ ১৪৯, ৩৬৯ दिवयाह हेश्य मून २२० (मणे मदान ( नहीं ) xoo 'কোট' ৬৬-৬৮ শ্বরণ ১০ দ্বতি ২৭৪ স্বপ্লেশ্বর ১২ वर्ग ১०६, ১८१, ১७२, २८०, ७०२. ৩০৩. এষ্ণা ৩৩৮ र्श्यान ( ७४० ) 88, २२२ হরিদাদী ( মাতা ) 'ভয়াল্ডো, ডাইব্য। हिन्तु, हिन्तुधर्म ৮১, ১৪৫, ১৫১, ১৯১, . ১৯৯. २२৯. २७४, २७৫, २४৮, २०० हेहारम्ब क्षेत्रब्यम ४२१ হিব্ৰু ১৯ হিরণ্যগর্ভ ৩৬

बाह्मी--'हेह्मी' जहेरा।